POLITICA,
DIREITO
ESOGIEDADE

Estudos em homenagem ao
Professor Silvério da Rocha-Cunha

Evanthia Balla
Irene Viparelli
Paulo Vitorino Fontes
Rafael Franco Vasques

(ORGS.)



Introducao

Em virtude do septuagésimo aniversario do Professor Silvério da
Rocha-Cunha e sua consequente jubilacao, quis um grupo de colegas,
antigos alunos e amigos com esta obra homenagear quarenta e quatro
anos de dedicagdo a academia, que resultam de uma longa e marcante
carreira cientifica, nomeadamente no que as areas de Filosofia do
Direito, da Teoria Politica e das Relacdes Internacionais diz respeito.
Entendemos que a organizacdo de um livro desta natureza representa
sempre uma dupla oportunidade. Se por um lado se celebra, no pre-
sente, a obra cientifica e académica do homenageado, por outro lado
pretende-se reforcar, para o futuro, as bases para a difusdo da memoria
desse mesmo legado. E reconhecer a obra cientifica e académica do
Professor Silvério da Rocha-Cunha constitui um ato de justica a uma
figura cuja acdo e pensamento se tornaram incontorndveis no &mbito
da Teoria Juridico-Politica e Relagdes Internacionais em Portugal.

A sua marcante carreira cientifica é complementada pelo papel
preponderante do Professor Silvério da Rocha-Cunha na qualidade de
educador. Ao Professor Silvério da Rocha-Cunha se deve a concegéo e
consolidacdo da area disciplinar de “Teoria Juridico-Politica e Relagoes
Internacionais’, criada na Universidade de Evora em 1997 com a desig-
nacdo inicial de “Teoria Juridico-Politica’; apés aprovacdo pelos érgaos
competentes e tendo como base um parecer circunstanciado do Professor
Catedratico da Faculdade de Direito da Universidade de Coimbra Doutor
Antonio Castanheira Neves, entdo Presidente do Conselho Cientifico desta
Faculdade e seu orientador. O que veio posteriormente a possibilitar a
criacdo de uma fileira de estudos composta pela Licenciatura em Relagoes
Internacionais, pelo Mestrado em Relagoes Internacionais e Estudos
Europeus e pelos Programas de Doutoramento em Teoria Juridico-Politica
e Relacdes Internacionais, numa primeira fase, e mais recentemente em
Teoria Politica, Relagoes Internacionais e Direitos Humanos.



12

Politica, Direito e Sociedade

Ao longo de mais de quatro décadas foram milhares os estu-
dantes influenciados pelo seu pensamento. Sob a sua orientacdo
formaram-se dezenas de Doutores e Mestres e entre os seus antigos
alunos sucedem-se frequentemente manifestacoes de admiragéo e
agradecimento. Ninguém que tenha sido aluno do Professor Silvério
da Rocha-Cunha fica indiferente aos seus ensinamentos.

O Professor Silvério da Rocha-Cunha é o que podemos chamar
de um verdadeiro pensador. Uma categoria praticamente em vias de
extingdo num tempo de compressao orientado para o imediatismo e
para o produtivismo como aquele em que vivemos. Contra a corrente,
o Professor Silvério da Rocha-Cunha é um pensador livre que olha a
realidade muito para além da conjuntura e da espuma dos dias. Um
académico cujos ideais fortemente democraticos sempre o levaram a
abracar o didlogo e a transdisciplinaridade como fonte de produgao
do conhecimento, situacdo que nio fard o leitor estranhar a diversi-
dade e o pluralismo dos contributos aqui reunidos.

Ora, é por forca de todos os motivos apresentados que este grupo
de académicos e seus amigos resolveram prestar-lhe esta sentida
homenagem como forma de gratidao e de reconhecimento profissional
e pessoal. Deste modo, os Organizadores conseguiram reunir trinta
e um contributos, provenientes de diversas dreas do conhecimento,
assinados no total por trinta e quatro autores, sendo que cada autor
foi responsavel pela escolha e redacdo do seu contributo. Por tltimo,
importa referir que muitos mais contributos poderiam constar deste
livro de homenagem. Se tal ndo acontece deve-se exclusivamente ao
facto de que todo o projeto editorial se encontra sujeito a constran-
gimentos e limitagoes de carater financeiro e temporal. Nao obstante
tais limitagdes, estamos convictos de que quer o homenageado quer
o leitor sentirdo um enorme prazer ao mergulhar nos diversos textos
que compdem esta obra e na riqueza de saber que ela contém.

Evanthia Balla
Irene Viparelli
Paulo Vitorino Fontes
Rafael Franco Vasques



Pluralismo, Democracia e
Direitos Humanos:

uma perspetiva agonista para
um mundo multipolar

RAFAEL FRANCO VASQUES*

“A forma mais trdgica de perda ndo é a perda de seguranca;

é a perda da capacidade de imaginar que as coisas poderiam ser
diferentes”

Ernst Bloch, in The Principle of Hope.

Ao Professor Silvério da Rocha-Cunha devo a minha formagao como
cidaddo. Foi por via das suas licdes que comecei a refletir, pela primeira
vez, nas questoes relacionadas com a pdlis e com o mundo que me
rodeia. O que naturalmente me levou a uma segunda reflexdo: que
papel posso desempenhar na constru¢do de uma sociedade melhor?
Motivado pelo seu exemplo, pareceu-me logico que a resposta a esta
pergunta fosse a intencdo de enveredar pelo caminho da ciéncia e da
academia. Desta feita, neste meu ainda curto percurso académico,
devo também ao Professor Silvério Rocha-Cunha tudo o que consegui
construir, na medida em que demonstrou sempre confian¢a nas minhas
capacidades, principalmente nos momentos de adversidade, abrindo-
-me portas e proporcionando-me oportunidades para participar nos
projetos em que estava envolvido. Ao longo destes dezassete anos de
convivio didrio tive a honra de o Professor Silvério ter desempenhado
vérios “papeis” na minha vida: o de meu professor, meu orientador da
dissertacdo de mestrado, meu superior hierarquico, aquando da minha

* Doutorando no Programa de Doutoramento em Teoria Politica, Relagdes Internacionais e
Direitos Humanos ministrado pelas Universidades de Evora e dos Acores. Membro colabo-
rador do Centro de Investigagdo em Ciéncia Politica (CICP).



460

Rafael Franco Vasques

passagem pelo Centro de Investigacdo em Ciéncia Politica, na qualidade
de secretario, e novamente meu orientador na tese de doutoramento.
Mas hd um “papel” que desde cedo desempenhou e que considero o
maior dos privilégios: o de um verdadeiro amigo. Por tudo o que lhe
devo, pela admiracéo e pela referéncia que é para mim, quero deixar de
forma escrita estas palavras de gratidao ao meu Professor, meu Mestre
e meu Amigo, acompanhadas de um pequeno contributo cientifico
neste espaco de homenagem a sua carreira.

1. INTRODUGCAO

Pensar os direitos humanos e a democracia num mundo diverso,
plural e global como o de hoje levanta, inevitavelmente, um debate
a proposito de uma visdo universal dos valores liberais ocidentais
assentes no projeto cosmopolita kantiano. Importa para a nossa
andlise relembrar que o objetivo principal do projeto cosmopolita
reside na formulacdo da capacidade em estabelecer uma democracia
cosmopolita apta para pensar o mundo para além da classica conce-
¢do de soberania e suas respetivas identidades nacionais. Podemos
afirmar tratar-se de uma formulagdo que pretende contestar o carater
do politico na sua dimensdo antagdnica e que procura, tanto a nivel
nacional como internacional, estabelecer um consenso para uma
mundividéncia comum e ao mesmo tempo restringir a possibilidade
de dissenso, na medida em que se considera que a humanidade atingiu
um grau de evolugdo onde a razdo possibilitou o desprendimento de
filiagcoes e identidades particulares. Em suma, a razdo se sobrepos as
paixdes e emogdes arcaicas que se encontram na base da emergéncia
de antagonismos e de formas de violéncia.

A tendéncia para vislumbrar o mundo como uma ordem unipo-
lar, assente num unico modelo politico, econémico e cultural par-
tilhado por todos, acarreta, no entanto, riscos para a preservacio
do pluralismo e da diversidade cultural, na medida em que viabiliza
que a confrontagdo politica seja substituida por uma confrontagio
entre valores morais ndo negocidveis ou formas essencialistas de



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

identificacdo. Na verdade, as ultimas décadas tém demonstrado o
perigo que tal visdo do mundo implica. Louiza Odysseos, por exem-
plo, alerta-nos para o facto do discurso politico, apds 11 de setem-
bro de 2001, se ter centrado em torno da criacdo de uma linha entre
os defensores da humanidade e os “desumanos’, entre bons e maus,
entre amantes da liberdade e os detratores da mesma (Odysseos,
2017, p. 126). E certo que este discurso nio é propriamente novo na
histdria dos conflitos e das guerras. Porém, ele tende a tomar uma
proporcao maior do que em tempos passados, na medida em que se
criam divisdes entre regides do mundo, culturas e individuos, num
confronto pelo reconhecimento a legitimidade da sua existéncia. Este
tipo de confrontagdo politica ndo sé produz antagonismos imbuidos
de uma inimizade extrema pelo outro, como coloca em cheque as
reivindicagoes e a propria capacidade do pensamento cosmopolita
em superar as linhas tracadas pela ordem vestefaliana e pela dicoto-
mia identidade/diferenca.

2. PRESSUPOSTOS TEORICOS DA PERSPETIVA AGONISTA

Uma outra questdo que se levanta em torno da problemadtica invo-
cada é a de se saber se existe espaco para encarar a relacdo entre
democracia, direitos humanos e cosmopolitismo através de uma
perspetiva agonista. Isto é, como estabelecer uma distin¢ao entre nds/
eles de uma forma compativel com o reconhecimento do pluralismo
e do disenso. Em primeiro lugar, importa referir que os defensores
de um modelo agonistico de democracia pretendem que os confli-
tos, ao invés de assumirem a forma de antagonismo entre inimigos,
assumam uma forma agonista de luta entre adversdrios. Para refle-
tirmos sobre tal relacdo, torna-se bastante util olhar para a obra de
Chantal Mouffe, uma das teéricas do agonismo mais influentes da
atualidade, e para a sua concecdo de que a natureza do politico se
centra em torno do antagonismo e da hegemonia. Se alguns teéri-
cos como Hannah Arendt ou Jiirgen Habermas entendem o politico
como espaco de liberdade e deliberacio politica, outros consideram
o politico como um espago de poder, conflito e antagonismo. Mouffe

461



462

Rafael Franco Vasques

pertence a esta segunda perspetiva. A autora distingue o politico da
politica da seguinte forma: “concebo o politico como a dimensao de
antagonismo que considero constitutiva das sociedades humanas,
enquanto entendo a politica como o conjunto de praticas e institui-
¢Oes através das quais se cria uma determinada ordem, organizando
a coexisténcia humana em um contexto de conflitualidade derivada
do politico” (Moufte, 2007, p. 16). Esta é, portanto, uma concegao
negativa da dimenséao do politico na medida em que refuta a plena
homogeneidade entre os membros de uma sociedade e rejeita a
possibilidade da mesma superar mecanismos que lhe sdo inerentes
e constitutivos: instrumentos de divisdo e de poder

A este respeito as teses de Carl Schmitt resultam, também elas,
pertinentes. Schmitt defende que “a diferenciacido especificamente
politica, a qual se podem reconduzir as a¢des e os motivos politicos,
¢ a diferenciacdo entre amigo e inimigo.” (Schmitt, 2015, p. 50-51).
A diferenciacdo amigo/inimigo é, assim, o resultado de uma desig-
nacgdo para identificar o grau maximo de intensidade de uma ligagéo
ou separacao, de uma associagao ou dissociagdo. Ja a opgdo por esta
diferenciacdo prende-se com o intuito de considerd-la como uma
categoria auténoma capaz de classificar o politico, sem recorrer a
outras esferas que compoem as sociedades como é o caso das esferas
da moral, da estética, da econémica, da religiosa, etc. Isto porque o
inimigo politico, para Schmitt, nao carece de ser identificado com base
em outras categorias que ndo uma categoria politica. Porém, quando
as contraposicoes entre as esferas da moral, da religido, da econo-
mia, etc., se constituem demasiado fortes para agrupar os individuos
segundo a diferenciacdo amigo/inimigo, elas assumem um carater
politico. Em suma, podemos afirmar que tal concecao significa que
as relagoes sociais quando confrontadas com uma posi¢do antagé-
nica extrema podem alcancar um grau de dissociacdo de tal ordem
que implique a ocorréncia de um ou varios conflitos. Conclui-se que
politico extrai a sua for¢a dos mais variados dominios da vida humana
e, por isso mesmo, pensar o mundo politico como universal, como na
tradicdo liberal, significa, para Schmitt, uma completa despolitizacdo
de um mundo que se constituiria como uma “mundividéncia limpa



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

de politica, cultura, civilizacdo, econémica, moral, direito, arte, etc”
(Schmitt, 2015, p. 97).

Exatamente sobre este ponto, Schmitt direciona uma outra critica
ao liberalismo que, no seu entender, procura dissolver o inimigo trans-
formando-o em concorrente, utilizando, por um lado, um designio
econémico e, por outro lado, transformando-o em um opositor por via
da discussao. Desta forma, o pensamento liberal “ignora o Estado e a
politica, e move-se, em vez disso, numa polaridade tipica, que sempre
regressa, de duas esferas heterogéneas, nomeadamente entre a ética e
aeconomia.” (Schmitt, 2015, p. 124). Isto significa que o pathos liberal,
de acordo com Schmitt, expressa-se por via da oposi¢ao contra a vio-
léncia e a auséncia de liberdade. E por violéncia entenda-se a ameaca
a liberdade individual que no liberalismo é, por principio, ilimitada,
mas também a propriedade privada e a livre concorréncia. Podemos,
assim, concluir que, para Schmitt, o problema central do liberalismo é
o de negar o conceito constitutivo do politico como a sempre presente
possibilidade de ocorréncia de antagonismos no seio das relagoes
sociais. Ao pretender submeter o Estado e a politica a designios éticos
e econdmicos, o liberalismo pretende ciar uma universalidade racional
que aponta para a ideia do uno, de um modelo politico e econémico
unico que a humanidade deve atingir por forca dessa mesma racio-
nalidade imbuida de principios ético-econémicos. Isto significa que
qualquer outra visdo do Estado e da politica que divirja destes prin-
cipios ético-econdmicos vé a sua legitimidade ser-lhe negada devido
a rejeicao de fundamentos considerados moralmente superiores que
qualquer civilizacdo verdadeiramente racional deve adotar.

A reivindicagdo de uma sociedade pluralista assenta na rejeicdo de
um fundamento final e na indecibilidade que permeia toda a ordem
social, vislumbrando a ordem social como o produto de uma série
de praticas cujo objetivo é o de estabelecer uma determinada ordem
num contexto de contingéncia. Quando se reconhece a natureza
hegemonica de qualquer ordem social “consegue-se identificar como
“praticas hegemonicas” o conjunto de praticas de articulagao através
das quais se cria uma determinada ordem e se fixa o significado das
instituicoes sociais” (Mouffe, 2014b, p. 181). Desta forma, Mouffe

463



464

Rafael Franco Vasques

remete-nos para a ideia de que toda a ordem € a articulacao tempo-
raria e precdria de praticas contingentes. Isto significa que qualquer
ordem social é o resultado de uma configuracéo particular de relagoes
de poder que se formou com base na exclusdo de outras possibilida-
des. Sendo que o que em determinada altura se considera como uma
“ordem natural” é o resultado de praticas hegemonicas sedimentadas
(Mouffe, 2014b, p. 181). Mas, ao considerarmos que toda a ordem
¢ hegemonica e contingente, torna-se necessario considerar que a
mesma pode ser desafiada através de praticas contra-hegemonicas
com a pretensdo de desarticular a atual configuracdo de poder e de
promover uma outra forma de hegemonia.

A negacdo do politico e da sua dimensao antagonista é precisa-
mente o que, segundo Mouffe, impede a teoria liberal de vislumbrar
a politica de forma adequada. O argumento da autora é de que ape-
nas quando se compreende a dimensdo do politico na sua extensao
antagonica, algo inerente em todas as sociedades humanas, se pode
compreender que o maior desafio para a politica democrética liberal
e pluralista consiste em travar o potencial antagdnico que existe nas
relacoes humanas, de forma a permitir a possibilidade de coexisténcia
(Moufte, 20144, p. 24-25). Desta forma, a questdo fundamental para
Mouffe ndo reside em alcancar um consenso sem exclusio, porque
tal consenso implicaria a construcao de um “nds” que ndo teria cor-
respondéncia com um “eles”. A construcao de uma identidade coletiva
global, nestes termos, tornar-se-ia impossivel de alcangar, uma vez
que a condicdo prévia para a existéncia de um “nds” é precisamente
a demarcacdo em relacgdo a existéncia de um “eles” (Mouffe, 2007, p.
22). Mas como estabelecer uma distingao nds/eles compativel com o
reconhecimento do pluralismo? Qualquer regime verdadeiramente
democratico implica um confronto entre posi¢ées politicas distintas. E
por esse motivo que uma das tarefas principais da politica democratica
consiste em atenuar o potencial antagénico que existe nas relagoes
sociais. Pressupde transcender a relacao nds/eles através da construcgao
de um modo diferente, ou seja, por via de um antagonismo “domi-
nado” (Moutfte, 2007, p. 27). Para que tal aconteca, Mouffe indica-nos
que é preciso adotar uma forma nds/eles que nao destrua a associagao



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

politica e que reconheca a existéncia de um vinculo comum entre as
partes em conflito, de maneira que os oponentes ndo sejam vistos
como inimigos a serem eliminados, mas como adversarios. Este é o
proposito da adogdo de um modelo adversarial agonista. Enquanto
numa relacdo antagénica o “eles” assume a figura do inimigo na qual
as suas reivindicagoes politicas sdo consideradas ilegitimas, numa
relacdo agonista, os oponentes, assumindo que nao existe uma solu-
¢do racional para os conflitos, reconhecem a legitimidade mutua das
suas reivindica¢oes (Mouffe, 20144, p. 26).

Nao relegando a importancia da existéncia de uma solidariedade
e reciprocidade transnacional, Mouffe dirige as sus criticas aos mode-
los de democracia cosmopolitica no sentido em que, ao procurar um
modelo de unidade humana se relega a dimensao antagonista do poli-
tico. Se se procura uma forma de preservar a diversidade do mundo e
as suas diferentes culturas e tradi¢oes, as abordagens cosmopolitas ndo
resultam na forma mais adequada para o fazer. O cosmopolitismo, ao
retratar o mundo como um universo, tende a provocar o desejo pelo
advento de um modelo politico que possa ser partilhado por todos
os seres humanos. O que implica que um vasto grupo de culturas
tenham, necessariamente, de renunciar a sua identidade coletiva, a
fim integrar esse modelo politico comum. Assim, propde como alter-
nativa a um mundo unipolar, organizado em torno da hegemonia de
uma unica poténcia, bloco regional, cultura, modelo econémico ou
regime politico, a pluralizacdo de hegemonias e o desenvolvimento
de uma ordem mundial policéntrica (Mouffe, 20144, p. 40).

Esta proposta resulta do facto de que, para Moufte, existe uma visao
problemadtica na ideia de direitos humanos na forma como habitual-
mente sdo encarados, isto é, como resultado de um progresso cultural
e normativo a ser aceite por todos os individuos. Importa, todavia,
nao esquecer que os direitos humanos sdo apresentados como sendo
universalmente validos e, a0 mesmo tempo, exclusivamente europeus
nas suas origens. Também ¢é verdade que, embora construidos pela
racionalidade ocidental, os direitos humanos tém um potencial uni-
versal capaz de se sobrepor a posicionamentos geoculturais. Porém,
sabemos que a maior parte da teoria politica contemporanea defende

465



466

Rafael Franco Vasques

a afirmacdo de que a democracia liberal ocidental representa o qua-
dro necessario para a aplicacdo dos direitos humanos como resul-
tado da escolha de individuos racionais em condic¢oes idealizadas.
E é nesta perspetiva que reside o problema, pois tal concecao leva
a que a universalizacdo dos direitos humanos esteja acompanhada
da adogéo por outras sociedades de instituicdes de tipo ocidental.
Assim, a democracia liberal é apresentada como o “bom regime’; o
“regime justo” e o tnico legitimo (Mouffe, 2010, p. 102).

Mouffe, como temos vindo a explicar, afasta-se desta perspe-
tiva consensual e universalista em torno dos direitos humanos e
das institui¢cdes da democracia liberal como fio condutor no apro-
fundamento e universalizacdo dos direitos humanos. Defende uma
concecao pluralista capaz de permitir espaco ndo s6 ao pluralismo
de culturas e de modos de vida diferentes, mas também a outras
formas de regimes politicos. A autora acredita que as instituigoes
democrdticas liberais e a linguagem ocidental dos direitos humanos
representam, no fundo, um “jogo de linguagem politica” possivel,
entre muito outros, e, por isso, ndo deve ser considerado como tendo
uma relagdo privilegiada com a racionalidade humana (Mouftfe, 2010,
p- 103). Por conseguinte, defende que devemos ser capazes de aceitar
a possibilidade de uma pluralidade de respostas legitimas a questao
do que se considera um “bom regime”. Apesar desta abordagem ser
muitas vezes objetada pelos racionalistas, Mouffe refor¢ca que uma
abordagem pluralista nao implica qualquer tipo de relativismo. Ou
seja, ndo se trata de afirmar que qualquer regime é um “bom regime”
e que ndo existe necessidade de fazer qualquer distingdo entre os
regimes politicos existentes. A perspetiva pluralista ndo nega a neces-
sidade de se preencher determinadas condi¢des ético-politicas para
que um regime politico possa ser considerado justo (Moufte, 2010,
p. 103). Por isso, ao indagar-se sobre os requisitos a satisfazer para
alcancar um “bom regime’, os direitos humanos podem desempenhar
um papel determinante se permitirem um pluralismo de interpre-
tacdes. Isto é, reconhecer outras formas politicas de organizacao
da sociedade dotadas de um conjunto de valores cujo papel nesse
regime corresponde ao que é desempenhado na democracia liberal.



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

3. UMA CONCEGAO PLURALISTA PARA UM MUNDO MULTIPOLAR

Bikhu Parekh comparte da mesma visdo por um “universalismo
pluralista”. O autor afirma que os seres humanos partilham de uma
natureza comum, apesar de criarem conceitos e de se relacionarem
perante eles de formas muitos distintas. Essa faculdade é o que da
lugar ao surgimento de culturas diferentes. O conceito de natureza
humana é, por isso, limitador, no sentido em que a identidade dos
seres humanos é “produto de um jogo cruzado entre o universal e
o concreto, entre o que todos tém em comum e o culturalmente
especifico” (Parekh, 2005, p. 191). Tal acontece porque as caracte-
risticas universalmente partilhadas ndo afetam diretamente a con-
duta humana, mas sim como uma mediacdo que adquire sentidos
e significados diferentes consoante cada cultura. Isto significa que
os seres humanos, apesar de pertencerem a uma espécie comum, o
fazem através de uma forma culturalmente mediada. Assim, afirma
Parekh, “admitindo tanto a sua universidade como a sua particu-
laridade, reconhecemos que temos obrigacdes tanto em relagdo a
sua humanidade compartilhada como as suas diferencas culturais”
(Parekh, 2005, p. 191).

A este propdsito Parekh denuncia a tradicdo dominante da filosofia
moral e politica em torno de um monismo cuja influéncia é exercida
por via de cinco afirmacdes: 1) a uniformidade da natureza humana;
2) a primazia ontolégica da semelhanca sobre a diferenca: 3) o carater
socialmente transcendente da natureza humana; 4) uma cognicgio
total da natureza humana; 5) a natureza humana como base de uma
vida boa. O problema destas cinco afirmacdes reside na condugao
de uma forma de reflexdo que nao se coaduna com a apreensao da
profundidade e da importancia das diferencas culturais. Se sé se con-
sideram relevantes as similaridades constitutivas da humanidade, as
diferencas acabam por carecer de significado moral, reduzindo a “boa
vida” a uma forma restrita de encarar o “bem” que reduz o espaco
para a diversidade. Tal concecdo de “bem” incorre no risco de encarar
outras formas de concecdo do “bem” como algo antinatural que pode
ser explicado por via de lacunas intelectuais e morais e simpatias por
interesses autoritarios, circunstanciais, geograficos, etc.

467



468

Rafael Franco Vasques

Regressando as cinco afirmagdes invocadas por Parekh, importa
analisar como o autor as considera inexatas para se alcancar uma
teoria demasiado ampla de forma a permitir reter outras ideias vali-
das de “bem’, capaz de criar um espaco seguro para a diversidade
cultural dos seres humanos. Assim, a primeira afirmacéo resulta
numa falsidade na medida em que, apesar dos seres humanos parti-
lharem determinadas capacidades, desejos, experiéncias, condi¢oes
de existéncia, etc., também sio seres culturalmente determinados por
culturas que promoveram um desenvolvimento diferenciado destas
capacidades universalmente partilhadas e de outras capacidades
especificas e tinicas. Assim, “a humanidade partilhada e as diferencas
culturais encontram-se compenetradas e juntas criam a identidade
humana” (Parekh, 2005, p. 193). Por este motivo, a segunda afirmacio
também resulta numa falsidade no sentido em que as semelhancas
e as diferencas sdo condi¢oes mituas do desenvolvimento dos seres
humanos e, como tal, ndo podem, por isso, ser separadas. Assim, ndo
tem sentido dotar qualquer uma das duas de uma primazia ontolé-
gica. A terceira afirmacdo também é refutada por Parekh na medida
em que as culturas transformam e recriam a natureza humana, isto
porque os seres humanos se encontram num processo de continua
transformacdo de si préprios e das suas culturas. Quanto a quarta
afirmacdo, Parekh afirma que a mesma ignora o complexo carater
dos seres humanos, uma vez que as diferentes culturas redefinem os
seus membros de incontdveis formas. Assim, afirma, “o futuro néo
se encontra fechado e ndo podemos afirmar que ja sabemos qual o
rumo no qual os seres humanos vao evoluir” (Parekh, 2005, p. 194).
Por fim, a tltima afirmacdo também encerra o problema de projetar
a “boa vida” em termos exclusivamente universais, na medida em que
a identidade humana é composta por rasgos universais e rasgos cul-
turais especificos. O que leva Parekh a afirmar que “se queremos que
a nossa ideia de boa vida seja moralmente relevante e pratica, deve-
mos levar em consideracdo as capacidades, habitos de pensamento,
desejos e sentimentos daqueles a quem a recomendamos” (Parekh,
2005, p. 194). Partindo destas premissas, Parekh tenta demonstrar
se existem normas morais universais e, se, com base nelas, podemos



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

realizar um julgamento a respeito das diversas culturas. O autor
comeca por elucidar que, em termos gerais, existem trés tipos de
resposta a questdo: a relativista, a monista e a universal pluralista.
A perspetiva relativista afirma que uma vez que os valores morais
estdo culturalmente determinados e tendo em conta que cada cultura
¢ um todo em si mesma, os valores sdo relativos a cada sociedade e
a procura por valores universais resulta numa tarefa incoerente. A
perspetiva monista adota um ponto de vista oposto. Uma vez que
os valores humanos derivam da natureza humana, e tendo em conta
que esta é universal e comum, ndo se torna necessario deduzir quais
os valores adequados, mas sim a melhor forma de os combinar. Por
ultimo, a perspetiva universal pluralista se situa numa posicao inter-
média, isto é, afirma que é possivel reconhecer uma serie de valores
universais, apesar de muito poucos, que se constituem com limites
morais, por forca do direito a diferenca das diversas sociedades
(Parekh, 2005, p. 196).

As perspetivas relativista e monista sdo consideradas por Parekh
como incoerentes na medida em que a relativista ignora um con-
junto de propriedades humanas que sdo partilhadas pelos membros
de todas as culturas, pelo que existe um engano em crer que uma
cultura resulta num todo autossuficiente que pode delimitar e deter-
minar o ser dos seus membros. A perspetiva monista também resulta
incoerente na medida em que reside na ideia insustentavel de que a
natureza humana, por si s6, impede a derivacdo de valores morais e
mediagoes culturais. Optar por uma visdo minimalista da natureza
humana é apreciar tanto as propriedades universalmente partilhadas,
como reconhecer que se hd determinados valores que podem ser
considerados universalmente validos, ndo ha modo de vida que possa
sé-lo. Portanto, afirma Parekh, o que os seres humanos devem fazer
é encontrar um corpo de valores morais que merecam o respeito de
todos os seres humanos, tendo em consideragdo a condi¢cdo humana,
as experiéncias histéricas e os juizos sobre as provaveis consequéncias
de distintas formas de relacdo e de vida social (Parekh, 2005, p. 196).

Neste contexto, Parekh afirma que a Declaragcdo Universal dos
Direitos Humanos das Nag¢des Unidas pode constituir um ponto de

469



470

Rafael Franco Vasques

partida importante. De entre os valores que estdo consagrados nesta
Declaragao, como o respeito pela vida e pela dignidade humana, a
igualdade de direitos, o respeito pela integridade da pessoa humana
e sua inviolabilidade, o reconhecimento da valia humana e a pro-
tecdo de interesses humanos fundamentais, encontramos valores
importantes e admiraveis. Sdo valores que vém acompanhados com
a proibicdo da tortura, do genocidio e da escravatura, da liberdade
de associacdo, consciéncia, igualdade perante a lei, do direito a julga-
mento justo, da responsabilidade do poder politico perante o povo,
etc. Contudo, a Declaragdo Universal dos Direitos Humanos nao
estd, nem poderia estar, livre de objecoes. Parekh afirma que con-
tem um conjunto consideravel de pré-juizos liberais e inclui direitos
que, apesar de admiraveis, ndo podem exigir uma validade universal
(Parekh, 2005, p. 205). Mais importante do que isso, a Declaracdo
Universal dos Direitos Humanos, no seu entendimento, adota uma
ideia estdtica dos direitos humanos porque a enumeracao dos direitos
é dirigida aos Estados, os inicos atores que devem respeita-los e criar
as condic¢des para a sua existéncia. Porém, quando falamos de direitos
humanos deveriamos assumir que todos os seres humanos devem
respeitd-los antes de todos os outros, e que o seu reconhecimento
impode o dever de os respeitar e de fazer tudo o que for possivel para
a sua realizagcdo. Embora os direitos humanos possam ser uma das
responsabilidades primarias dos Estados, ndo sao exclusividade sua
(Parekh, 2005, p. 206).

A Declaracao Universal dos Direitos Humanos das Nacoes Unidas,
segundo Parekh, também comete o erro de confundir direitos humanos
com estruturas institucionais concretas, uma vez que estas s podem
enraizar-se e funcionar eficazmente se estiverem em conformidade
com as tradi¢des de uma sociedade e com a sua cultura politica e
moral, o que varia necessariamente de sociedade para sociedade. Por
conseguinte, ndo devemos afirmar que a democracia liberal é a inica
forma politica aceitdvel e condenar qualquer sistema politico que nao
tenha multiplos partidos politicos, separacdo de poderes, etc. A este
respeito Parekh afirma que “podemos ter boas razdes para acreditar
que é mais facil concretizar os valores que queremos preservar com



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

a ajuda de um conjunto de instituicdes do que com outras, mas nao
devemos ser demasiado dogmaticos nem identificar instituicoes e
valores de forma tdo ligeira que os direitos universais ndo possam
ser defendidos ou discutidos fora delas” (Parekh, 2005, p. 206-207).

Em suma, os valores universais minimos de que podemos legiti-
mamente partir sdo, pela sua prépria natureza, muito gerais e devem
ser interpretados, hierarquizados, adotados e, em caso de conflito,
conciliados a luz da cultura e das circunstancias de cada sociedade.
O respeito pela vida humana é um valor universal, mas as diferentes
sociedades diferem no seu entendimento, por exemplo, quando comeca
ou acaba exatamente a vida humana, ou o que significa respeita-la.
Assim, o respeito pela dignidade humana exige que nao humilhemos
os outros, que ndo os tratemos de forma cruel ou degradante (Parekh,
2005, p. 207). No entanto, o que é considerado cruel e degradante
também varia de cultura para cultura, o que torna muito dificil de
obter uma legislacao universal.

E necessario, por tudo isto, compreender que as diferentes socie-
dades podem também articular, defender e concretizar diferentes
mecanismos que sirvam para garantir os valores universais. Se
nalgumas sociedades existe uma preferéncia pela linguagem dos
direitos e o Estado deve ser obrigado a assegura-los, noutras socie-
dades esta linguagem pode parecer excessivamente individualista,
agressiva, legalista e estatizante, sendo preferivel a linguagem do
dever e a garantia da pressdo social e moral para confiar que a digni-
dade de todos sera respeitada e que os interesses fundamentais dos
restantes membros da associacdo politica ndo serdo prejudicados
(Parekh, 2005, p. 207). E por isso que a principal tarefa que surge
hoje no seio das democracias ocidentais e das restantes sociedades
num mundo global resulta da capacidade em conciliar os ideais de
unidade e diversidade de forma a produzir uma unidade politica que
nao leve a uniformidade cultural. As sociedades devem, assim, ser
inclusivas e ndo assimiladoras, devem cultivar sentimentos comuns
de pertenca e, a0 mesmo tempo, respeitar as legitimas diferencas
culturais, ao invés de procurar a homogeneizagdo cultural das suas
proprias sociedades e do mundo.

471



472

Rafael Franco Vasques

Ainda a este respeito, Raimon Panikkar, num artigo intitulado
“Is the Notion of Human Rights a Western Concept?” convida-nos a
compreender o significado que tal no¢do desempenha na nossa cul-
tura ocidental e a examinar se essa funcdo nao é desempenhada de
formas diferentes por outras culturas. O autor encoraja-nos a pen-
sar de forma “homeomorfica’ isto é, na possibilidade de encontrar
equivalentes funcionais da nocdo de direitos humanos em outras
culturas (Panikkar, 1982, p. 77). Analisando aquilo que a cultura oci-
dental entende por direitos humanos, Pannikar afirma que se trata
de uma forma culturalmente especifica de afirmar a dignidade da
pessoa humana. O conceito de direitos humanos baseia-se num con-
junto bem conhecido de pressuposicoes, todas elas distintivamente
ocidentais, a saber: a existéncia de uma natureza humana universal
que pode ser conhecida por meios racionais; que a natureza humana
é essencialmente diferente e superior ao resto da realidade; que o
individuo possui uma dignidade absoluta e irredutivel que deve ser
defendida perante a sociedade e o Estado; que a autonomia desse
individuo requer que a sociedade nado se organize de forma hierar-
quica mas como o somatdrio de individuos livres e iguais (Panikkar,
1982, p. 81-83).

Todas estas pressuposicoes, segundo Panikkar, sdo definitivamente
ocidentais e liberais na sua esséncia e, como tal, sdo distinguiveis de
outras conce¢oes de dignidade humana que encontramos nas res-
tantes culturas. A titulo de exemplo, o autor mostra como nao existe
uma sobreposicdo necessaria entre a ideia de “pessoa” e a ideia de
“individuo” O “individuo” é a forma especifica pela qual o discurso
liberal ocidental férmula o conceito de “eu”. Contudo, outras cultu-
ras encaram o “eu” de formas bastante distintas. Existem sociedades
onde o conceito de “eu” reside num conjunto de sobrepostos entre
lacos familiares de parentesco, religiosos, entre outros, e, portanto,
“nao se reveem como unidades ontolégicas independentes e auto-
contidas, envolvidas em tipos especificos de relacionamento com os
outros e incapazes de ser definidas de forma isolada dessas relacoes”
(Panikkar, 1982, p. 82). Para este tipo de sociedades o conceito de
“individuo” e o conceito de “eu” sdo distintos e os seus limites tendem



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

a nao coincidir. E por isso que Panikkar chama a atencédo para o facto
de devermos reconhecer que a ideia de “autonomia’; tdo central no
discurso liberal ocidental, e que se encontra no centro da nossa com-
preensdo em torno dos direitos humanos, ndo pode ser vista com a
mesma prioridade em outras culturas onde a tomada de decisoes é
realizada de forma menos individualista e mais cooperativa do que
nas sociedades ocidentais (Mouffe, 2010, p. 102). Isto ndo significa
que as demais culturas ndo se preocupem com a questio da digni-
dade da pessoa humana e com as condi¢des necessdrias para uma
ordem social justa. Apenas significa que lidam com esta questao de
forma diferente. E é neste sentido que a procura por equivalentes
homeomoérficos se revela importante, na medida em que possibilita
o estabelecimento de um didlogo intercultural, baseado na aceitagao
de que a nogao de direitos humanos formulados na cultura ociden-
tal é uma formulacgdo, entre outras possiveis, do que se entende por
dignidade humana. A interpretacdo dos direitos humanos como os
conhecemos é uma interpretacao individualista e prépria da cultura
liberal. Representa o contexto de desenvolvimento socio-histérico da
cultura ocidental e, por isso, ndo pode pretender ser a Unica inter-
pretacdo legitima.

4. AGONISMO ENQUANTO FORMA DE SUPERAGAO DA
DICOTOMIA IDENTIDADE/DIFERENCA

Ao contrario de Chantal Mouffe, William E. Connolly, teérico da
politica norte-americano e também ele um defensor da perspe-
tiva agonista, adota uma posi¢do por um agonismo ético-politico.
Connolly afirma que a “politica de identidade” é recorrentemente
designada para conferir dignidade ou autoridade a uma minoria ou
para subtrair autoridade as minorias sobre as quais se afirma existir
uma negligéncia a propdsito daquilo que se considera necessario
para a sociedade em geral (Connolly, 2008, p. 131). Assim, quando a
“politica de identidade” é atacada como impermeével ao todo mais
vasto de que depende, invoca-se implicitamente uma identidade
maioritdria para caracterizar esse todo. A dicotomia identidade/

473



474

Rafael Franco Vasques

diferen¢a encontra-se, assim, omnipresente na politica moderna. Por
isso, ndo resulta sensato desvalorizar nem o papel das identidades
em favor de valores universais insuscetiveis de serem questionados,
nem o valor da diferenca. Abordar o papel constitutivo da diferenca
na prépria identidade torna-se necessério para combater simplifica-
coes que pretendem libertar os individuos da necessidade de reco-
nhecer ligacoes sobre as quais estdo implicados. Por isso, o principal
objetivo de Connolly passa por defender que confessar uma deter-
minada identidade é também pertencer a diferenca. Isto é, aceitar
afirmativamente a complexidade desta ligacdo é apoiar um ethos de
identidade e diferenca adequado a uma cultura democratica imbuida
de um pluralismo profundo (Connolly, 2008, p. 132).

Inicialmente torna-se necessario compreender que uma identidade
se estabelece em relacdo a uma série de diferencas que, em determinado
momento, se tornaram socialmente reconhecidas. Estas diferencas,
afirma Connolly, sdo essenciais para a sua existéncia, na medida em
que se elas ndo coexistissem como diferencas, ndo existiriam na sua
distincdo e solidez. Entrelacado nesta relacao indispensavel encon-
tra-se um segundo conjunto de tendéncias: congelar identidades
estabelecidas em formas fixas, pensadas e vivenciadas como se a sua
estrutura expressasse a verdadeira ordem das coisas (Connolly, 2008,
p. 64). Assim, a identidade requer diferenca para poder ser identidade,
sendo essencial converter a diferenca em alteridade para assegurar
a sua propria certeza. Importa também referir que, para Connolly, a
formacao da identidade é algo que é sempre relacional e coletiva. A
identidade pessoal é definida através dos circulos coletivos com os
quais alguém se identifica ou se é identificado por outros (homem,
branco, portugués, etc.). Porém, também é especificada por compa-
racdo com uma variedade de coisas distintas do que se é, embora a
dinamica da identidade encontre-se imbuida da tentacdo de traduzir
as diferencas como falhas ou anomalias morais (Connolly, 2008, p.
132). E por isso que, embora Connolly defenda que a identidade é
necessaria para se agir de forma ética, os individuos devem-se afastar
da tentativa de diminuir a diferenca como forma de completar a sua
propria identidade.



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

Podemos, assim, identificar que existe um elemento paradoxal na
politica de identidade. Contudo, ndo se trata de um paradoxo estan-
que, mas de um paradoxo social que pode ser negociado. Se por um
lado a politica de identidade tem funcionado como forma de abrir
espaco para uma plenitude da autoidentidade excluindo, rebaixando
ou marginalizando as diferencas de que esta depende para se especi-
ficar, é também possivel molda-la de forma a reconhecer e suprimir
este paradoxo através de uma forma pluralista. Esse é o verdadeiro
propdsito da teoria politica de Connolly.

Se tradicionalmente o primeiro problema do mal reside na questao
de se saber como é que um Deus benevolente e omnipotente pode
permitir um sofrimento tdo intenso no mundo, o que Connolly chama
de “segundo problema do mal” decorre da légica social das relagoes
de identidade/diferenca (Connolly, 2008, p. 133). O autor defende que
este mal é o resultado da propenséo para marginalizar ou demonizar
a diferenca como forma de santificar a identidade a que se confessa
pertencer. Mas, para além disso, intensifica-se a este “segundo pro-
blema do mal” o facto de, enquanto individuos, experimentarmos a
fonte da moralidade através das nossas experiéncias mais profundas
de identidade. O autor da-nos alguns exemplos: como se pode ser um
agente moral, segundo alguns crentes, sem acreditar no livre-arbi-
trio e em Deus? Como poderia um agente moralmente responsavel
criticar o Iluminismo? A este respeito, Connolly defende que dificil-
mente se pode evitar o uso ligeiro da contradig¢do performativa para
colocar questoes aos outros mesmo quando existem pontos sensiveis
e paradoxos na sua propria fé existencial. Porém, a sua utilizacdo
como ferramenta principal de critica reflete uma suposicgao tacita
de que o mundo corresponde a uma légica que deve ser apreendida
por via de conceitos precisos. Assim, aqueles que ndo aderem a uma
base transcendental de autoridade moral sdo frequentemente criti-
cados por reduzir a moralidade a questoes de desejo ou preferéncia
(Connolly, 2008, p. 133).

Um outro fator determinante para Connolly, a respeito da forma-
¢do de identidades, reside no conceito de contingéncia. Para o autor,
existem elementos contingentes na formacao de uma identidade que

475



476

Rafael Franco Vasques

sdo suscetiveis de reconstituicao, embora seja necessario nao esquecer
que existam outros que permanecem altamente resistentes mesmo
existindo o desejo para os transformar ou haja apoio cultural para
o fazer. Connolly chama a estas ultimas contingéncias marcadas ou
arraigadas, no sentido em que se encontram profundamente conso-
lidadas. Entende-se por contingéncia consolidada uma formacao que
se tornou instintiva porque, na verdade, para o autor, o termo “con-
tingéncia’, tal como o préprio o utiliza, ndo implica de forma alguma
que uma contingéncia seja sempre passivel de ser modificada por via
da vontade ou da decisdo (Connolly, 2002, p. 176). Pensar que toda
e qualquer contingéncia pode ser modificada é uma percecdo sim-
plificadora e voluntarista porque existem contingéncias obstinadas
que nao podem ser facilmente modificadas por via de uma acéo, lei,
vontade politica, etc.

A verdade é que existem algumas teorias politicas que tratam a
relacdo entre identidade e diferenca de forma horizontal, ou seja, igno-
rando ou menosprezando a profundidade da identidade. Identidade
ndo pode ser comparada a uma roupa que se veste ou que se muda
com naturalidade. A capacidade de vincular a profundidade da identi-
dade a contingéncia, como Connolly o faz, é perturbar a ideia de que
uma identidade profunda se relaciona com uma qualquer esséncia ou
com um principio transcendental que a infunde. Por isso, falar em
contingéncia profunda é enfatizar o papel da cultura na formacao da
identidade, enquanto se aprecia o peso da identidade a medida que
ela se torna enraizada em habitos, sentimentos e disposicoes. Trata-se
também de criar a possibilidade de que alguns enraizamentos possam
ser recompostos modestamente através de percecdes do “eu” e da
micropolitica. Encontra-se claro para o autor que se torna impossivel
questionar ou reformular todos os pressupostos dos quais depende o
nosso pensamento e o nosso julgamento, até porque as disposicoes
mais arraigadas parecem verdades absolutas. No entanto, por vezes,
existe uma pressao antes ou apds uma acao que permite trabalhar de
forma seletiva aspetos da nossa identidade que pareciam cristaliza-
dos. Este tipo de pressdo pode resultar de disposicoes discordantes
que ja circulam em nés, de intervengdes inesperadas por parte de



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

outros individuos, de consequéncias decorrentes de uma agdo ou de
uma combinacéo de vérias destas situacoes. Um exemplo deste tipo
de presséo, invocado por Connolly, foi o que aconteceu a Bartolomé
de las Casas, padre cristdo do século XVI, que acabou recorrendo
a0 seu amor cristdo para recompor aspetos da doutrina cristd para
o “Novo Mundo’, quando vislumbrou a destruicao e o sofrimento
provocado pelo esfor¢o espanhol para converter os astecas a verda-
deira fé (Connolly, 2005, p. 36). Por vezes, afirma Connolly, “aspetos
do contexto irrefletido da experiéncia sdo desafiados por outros de
forma que os desaloja e os torna possiveis objetos de modificacdo”
(Connolly, 2008, p. 134). Neste sentido, Connolly dedicou-se a explo-
rar uma ética na qual seja possivel trabalhar aspetos particulares da
identidade cultural. Trata-se de uma “sensibilidade ética generosa
capaz de chegar a acordo de forma afirmativa através da formagao
do individuo por via da histéria conturbada da sorte, circunstancia,
decisdo, habito e eventos fatidicos”. (Connolly, 2008, p. 135). O obje-
tivo resulta de um esfor¢o para superar o profundo ressentimento
sobre o que ou quem somos, em relagdo as decisdes passadas ou ao
mundo que nos trouxe até este ponto. Desta forma, torna-se possivel
afirmar o passado, aprendendo com o sofrimento que uma ou outra
licdo nos ensinou, como condicdo de possibilidade futura. Tal ética
permite, portanto, contrastar o sentimento punitivo e excludente
daqueles que se ressentem demais do mundo e que se encontram
ansiosos por encontrar alvos que possam responsabilizar pela sua
condigdo (Connolly, 2008, p. 135).

Na obra de Connolly percebemos que ser-se ético acarreta colo-
car a identidade, até certo ponto, em risco, uma vez que ao colocar
demasiado em risco se perde o terreno a partir do qual se procede
a acdo ética. O entrelacamento de identidade e diferenca carrega,
portanto, essa implicagdo. Isto nao significa que Connolly seja um
p6s-moderno. O autor rejeita esse rétulo na medida em que ele é
aplicado, pelos criticos do pés-modernismo, a alguém para quem
a identidade é fluida ou que considera que a vida ética nao seja
importante. Agir eticamente, para o autor, é colocar em causa alguns
confortos da identidade, isto €, ligar a vida ética a estrutura das

477



478

Rafael Franco Vasques

relacoes de identidade e diferenca é perturbar os confortos que os
moralistas assumem quando equiparam as exigéncias da moralidade
a uma identidade que ja confessada (Connolly, 2008, p. 136). Ora,
Connolly defende que dadas as grandes variagdes da experiéncia
cultural, tal “fé” existencial dificilmente podera ser estendida para
todos. Por isso, apoiar uma fonte nao-teista de inspiracdo ética
sem pretender a universalidade é apoiar uma pluralizacido ativa
de fontes éticas na vida publica (Conolly, 2008, p. 136). Resulta na
tentativa de impulsionar outra fonte para a vida publica e politica
sem pretender que todos a afirmem. Em suma, trata-se de vincular
a vida ético-politica a negociacdes e acordos entre partidarios, ao
invés de uma fé universal ou consenso forjado pelo poder do melhor
argumento. A ideia que subjaz tal visdao ético-politica é atender a
persisténcia de multiplas fontes éticas na vida politica, ao passo
que se trabalha sobre néds préprios, e sobre os outros, formas de
afirmar, sem ressentimentos existenciais, a contestabilidade de cada
um aos olhos do outro.

Neste sentido, Connolly explora os beneficios de incluir, num
estado democratico, o respeito agonistico nas relagdes identidade/
diferenca. Para o autor, existe uma diferenca critica entre democra-
cia agonistica ou respeito agonistico. A democracia agonistica é, por
vezes, interpretada como um modelo no qual nenhuma visao social
positiva é enunciada, sendo a contestagdo uma prioridade sobre todos
os outros aspetos da vida politica. O respeito agonistico, por outro
lado, pode ser uma virtude civica que permita aos individuos honrar
diferentes origens, cultivar o respeito reciproco através das diferencas
e negociar politicas gerais entre grupos mais vastos. Desta forma, o
respeito agonistico torna-se uma virtude reciproca apropriada a um
mundo em que as diferentes facdes de uma sociedade se encontram
em intensas relacoes de interdependéncia politica (Connolly, 2004,
p. 92). E por isso que Connolly refere que o agonismo é a dimensio
através da qual cada uma das partes mantém um pathos de distancia
dos outros, apesar do seu engajamento. O respeito, torna-se assim a
dimensao através da qual os limites proprios sdo reconhecidos e as
conexdes sdo estabelecidas por via de linhas de diferenca. Embora



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

sobre esta questdo se possa levantar a divida sobre se o respeito
pela diferenca ndo deva fluir de uma proveniéncia comum, Connolly
acredita que o respeito profundo sé se torna verdadeiro a partir do
momento até que aqueles que o concedem reconhecam a dignidade
daqueles que abragam diferentes fontes de respeito (Connolly, 2008,
p. 142). O respeito agonistico, como relagdo de ligacdo entre diferen-
cas, ndo implica a consolidagdo de uma identidade maioritaria em
torno da qual um conjunto de minorias é tolerado na qualidade de
satélites da maioria. Pelo contrério, é algo mais compativel com um
modelo de pluralismo em rede.

Ao analisarmos a concecdo de respeito agonistico de Connolly
poderiamos ser tentados a pensar se a promogao da tolerancia ndo
produziria os mesmos efeitos. A este respeito Connolly é taxativo:
embora aprecie a tolerancia o autor considera o respeito agonistico
mais expansivo como virtude civica e mais apropriado ao mundo
acelerado da modernidade tardia, no qual individuos cada vez mais
heterogéneos ocupam o mesmo territério politico (Connolly, 2008,
p. 144). Assim, o respeito agonistico funciona como uma restricdo
para todos os aspirantes a uma universalizacdo de virtude publica,
ao contrario da tolerancia que se torna automaticamente limitada
perante a presenca de fundamentalismos universalizantes. O respeito
agonistico tem, por isso, melhores condi¢des para ser apropriado
por uma cultura democratica nas condi¢des da contemporaneidade
dominada pela velocidade, mobilidade e pluralidade porque tem mais
hipéteses de ser negociado do que a mera tolerancia (Connolly, 2008,
p. 144). A este respeito Connolly também refere a importéncia de um
ideal regulador. Nao um ideal que pretenda um mundo unido, ou um
consenso generalizado sobre as grandes questdes da atualidade, ou
até mesmo que aponte para um Estado minimo numa economia de
mercado, mas um mundo direcionado para que o respeito agonis-
tico se torne reciproco entre os envolvidos nas tensoes e riscos das
relacoes de identidade/diferenca.

O respeito agonistico, no entanto, nao é, para o autor, a inica
virtude apropriada a um ethos expansivo do pluralismo. A “capaci-
dade de reacdo critica” dos individuos joga também aqui um papel

479



480

Rafael Franco Vasques

fundamental. Enquanto a primeira virtude recai sobre as relacoes
entre identidades ja cristalizadas, a segunda diz respeito a relagao
que uma identidade cristalizada persegue contra uma minoria que
pretende o reconhecimento da legitimidade da sua existéncia. Esta
segunda virtude é de extrema importéncia porque uma politica do
“devir” é aquela pela qual uma nova identidade surge abaixo do limiar
da tolerancia, da justica e da legitimidade. Antes do reconhecimento
dalegitimidade da sua existéncia esta nova identidade é normalmente
colocada abaixo do alcance da justica porque os efeitos da sua luta
pelo reconhecimento sdao contrapostos pelos imaginarios instituidos
(Connolly, 2008, p. 144). Ora, o elemento paradoxal na politica do
“devir’, para Connolly, reside no facto de que antes deste novo movi-
mento obter sucesso ele é julgado, em termos depreciativos, embora,
quando obtenha sucesso, surja uma nova identidade que excede as
aspiracoes que a fomentaram. O papel da reacéo critica de Connolly
negoceia as pressoes discordantes de uma forma presumivelmente
recetiva, ou seja, auxilia a introducdo de uma nova identidade nos
registos da justica e da legitimidade, fazendo-a nos contextos em que
as medidas de julgamento estabelecidas sdo insuficientes para com
o fendmeno emergente. O cristianismo, o secularismo, a cidadania
democratica, o feminismo, os direitos dos homossexuais e o suicido
assistido por profissional médico exemplificam, para Connolly, uma
gama diversificada de movimentos que participaram com algum
sucesso na politica do “devir” (Connolly, 2008, p. 145). Porém, existe
um elemento decisivo na capacidade de reacao critica de Connolly
que se prende com o esforgo para perceber se um novo movimento
promete apoiar ou restringir o espirito do pluralismo. Portanto, o
ethos do pluralismo reconhece a necessidade de estabelecer limites.
Aceitar a capacidade de reacdo critica como virtude civica é suge-
rir que tais reavaliagdes ndo terdo um fim dltimo. Irdo reaparecer a
medida que o ritmo da reorganizacdo social acelerar, langando novas
e surpreendentes reivindicacoes e movimentos depreciados pelo
cédigo de julgamento estabelecido (Connolly, 2005, p. 66-67). Sendo
por este motivo que a necessidade recorrente de uma capacidade de
reacdo critica expde até que ponto um et/hos positivo de envolvimento



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar

politico excede o alcance de um grupo fixo ou de um conjunto austero
de procedimentos e interpretagdes morais universais estabelecidas.

5. CONCLUSAO

Como foi possivel verificar ao longo deste capitulo, se encararmos
as dificuldades do projeto cosmopolitica e optarmos por vislumbrar
outro modelo relacional entre os seres humanos, ndo existem solugoes
simples na proposta por uma ordem mundial policéntrica ou multi-
polar, se preferirmos. Como tal, ndo podemos refletir que tal ordem
se forma por via de um conjunto pré-determinado de institui¢oes
ou de valores. O verdadeiramente importante, em primeiro lugar, é
ter a consciéncia da possibilidade em aceitar modelos diferentes do
modelo ocidental, ndo sé como forma de organizacdo da sociedade,
mas também no que respeita a persecugao do respeito pela dignidade
humana. Uma abordagem pluralista agonista pode revelar-se util para
esta discussdo na medida em que encara o mundo e a politica como
pluriverso, ao conceber o mundo como um espago onde ocorre um
encontro agonistico entre uma diversidade de polos que se envol-
vem uns com os outros sem que nenhum deles tenha a pretensao de
se superiorizar. Este encontro agonistico é um confronto em que o
objetivo ndo é nem a aniquilacdo nem a assimilacdo do outro, mas
um espaco no qual as tensoes entre as diferentes abordagens, iden-
tidades e culturas contribuem para enriquecimento da diversidade
que caracteriza um mundo multipolar.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Connolly, W. E. (2002). Identity/difference: democratic negotiations of political
paradox. University of Minnesota Press.

Connolly, W. E. (2004). The Ethos of Pluralization. University of Minnesota Press.

Connolly, W. E. (2005). Pluralism. Duke University Press.

Connolly, W. E. (2008). “Confessing identity/belonging to difference”. In Chambers,
S.A., & Carver, T. (Eds.) William E. Connolly: democracy, pluralism and political
theory (pp. 131-147). Routledge.

481



482

Rafael Franco Vasques

Moufte, C. (2007). En torno de lo politico. Fondo de Cultura Economica.

Moulffe, C. (2010). “Civil society, democratic values and human rights” In T. Carver, J.
Bartelson (Eds.), Globality, Democracy and Civil Society (pp. 95-110). Routledge

Mouffe, C. (2014a). Agonistica. Pensar el mundo politicamente. Fondo de Cultura
Economica.

Mouffe, C. (2014b). “Democracy, human rights and cosmopolitanism: an agonistic
approach” In C. Douzinas, C. Gearty (Eds.) The Meaning of Rights: the philosophy
and social theory of human rights (pp. 181-192). Cambridge University Press.

Moufte, C. (2016). La paradoja democrdtica. El perigro del consenso em la politica
contempordnea. Editorial Gedisa.

Odysseos, L. (2007). “Crossing the line? Carl Schmitt on the ‘spaceless universalism’
of cosmopolitanism and the War on Terror” In L. Odysseos, F. Petito (Eds.),
The International Political Thought of Carl Schmitt: terror, liberal war and the
crisis of global order (pp. 124-145). Routledge.

Panikkar, R. (1982). “Is the notion of human rights a western concept?”. Diogenes
(30:120), p. 75-102.

Parekh, B. (2005). Repensando el multiculturalismo. Istmo.

Schmitt, C. (2015). O conceito do politico. Edi¢oes 70.



1

13

39

59

81

99

119

143

159

181

indice

Introducao

Economia do conhecimento: repensar os fundamentos econémicos
Addo Carvalho

Uma Inteligéncia Artificial centrada no ser humano?

Uma reflexao acerca da abordagem da Unido Europeia a partir do
pensamento de Silvério da Rocha-Cunha sobre os Direitos Humanos
Ana Paula Branddo

Isabel Camisdo

Sobre a Amizade em Relagdes Internacionais, e em Economia
Antonio Caleiro

A pretensao de corregao por Robert Alexy
Cldudia Toledo
Anny Santana

O Projeto Europeu como Projeto de Paz: Enigmas da Soberania e as
crises da Europa a Luz do Pensamento de Silvério da Rocha-Cunha
Evanthia Balla

A Academia nas trincheiras
(Ensinar e aprender em contexto de neoliberalismo hegemonico)
Francisco José Tomds Catarro

O principio da distin¢ao
desigualdade social numa “sociedade de iguais”
Hugo Carvalho de Matos Fernandez

Aidentidade de humanismo e naturalismo nos Manuscritos
Econémico-Filosoficos de 1844. Notas sobre a leitura ecologica
de Kohei Saito.

Irene Viparelli

Nacionalismo - Back to basics
Isabel Estrada Carvalhais



205

221

241

257

261

269

291

307

317

331

343

355

371

403

Aintegracgao politica da Europa:
o patriotismo constitucional de Jirgen Habermas
Joana Rocha-Cunha

De novo a Filosofia Portuguesa ou o didlogo ndo-escrito entre
Eduardo Lourenco e o seu Mestre Joaquim de Carvalho
Jodo Tiago Lima

A sociedade numenal vs uma doxastica provavel
Jodo Vaz Rodrigues

Tributo a Silvério Rocha e Cunha
José Alberto Gomes Machado

Riscos, incertezas e democracia
José Eduardo Faria

O marxismo como teoria critica do direito internacional -
algumas consideragdes iniciais
José Manuel Pureza

Espacos, territérios e fronteiras entre 0 32 e 0 1° milénio a.C.
no Alentejo (Portugal)
Leonor Rocha

O pensamento de Etienne La Boétie pela mdo de um Professor
Licinia Simdo

Portugal e aimprevisibilidade das Rela¢des Internacionais

Luis Vieira de Andrade

Implicagdes do uso da forca e das “operagdes robustas”
nas opera¢des de manutenc¢do da paz da ONU
Maria do Céu Pinto Arena

A Presenca da Ordem dos Carmelitas Descal¢os em Evora:
o caso do Convento de Sao José da Esperang¢a ou Convento Novo
Maria Lucilia Teixeira

Consideragdes sobre a desformalizacdo do direito gerada pelo
fendmeno da Globalizagao
Mario Reis Marques

Genocidio, Direito Internacional e a relagdo entre soberania e direitos
humanos: da Escola de Salamanca a desordem do século XXI
Miguel Santos Neves

Anotacdo ao artigo 1577.2 do Codigo Civil
Nuno de Salter Cid



415

433

449

459

483

499

517

Novas geragdes e literacia financeira: capacitagdo para um futuro
sustentavel nas politicas publicas

Paulo Neto

Maria Luisa Silva

Racionalidade comunicativa e cosmopolitismo universal no
pensamento de Jirgen Habermas e Silvério da Rocha-Cunha
Paulo Vitorino Fontes

Memoérias Anotadas de José Medeiros Ferreira:
Um Intelectual que trouxe dentro de si toda a humanidade
Pilar Damido de Medeiros

Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos:
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar
Rafael Franco Vasques

As relagdes entre a Unido Europeia e a Russia:
da cooperacdo competitiva a confrontacao
Sandra Fernandes

O contributo do Comité das Regides para o aprofundamento da
democracia no ambito da Conferéncia para o Futuro da Europa:
a proposta do High-Level Group on European Democracy
Sandrina Antunes

Violéncia, margens e Relagbes Internacionais

Silvia Roque



POLITICA, DIREITO E SOCIEDADE
Estudos em homenagem ao
Professor Silvério da Rocha-Cunha

Organizacao: Evanthia Balla | Irene Viparelli | Paulo Vitorino Fontes|
Rafael Franco Vasques

CAPA: Sal Design Studio
© Edicoes Humus, Lda. e Autores, 2025

Edicdes Humus, Lda., 2025
Apartado 7081

4764-908 Ribeirao - V. N. Famalicao
Telef.: 926 375 305
humus@humus.com.pt
www.edicoeshumus.pt

ISBN: 978-989-9275-09-6

Impressao: Papelmunde
12 edigao: 20 de Junho de 2025
Deposito Legal: 547711/25

Apoios:

REPUBLICA UNIVERSIDADE Centrode - Fundagao
PORTUGUESA DE EVORA o e para a Ciéncia

uuuuuuuuuuu e a Tecnologia

Este trabalho foi financiado por fundos nacionais através da FCT - Fundacgao
para a Ciéncia e Tecnologia, I.P., no ambito do projeto UIDB/00758/CICP.



ISBN 989-755-383-7

N 5K

REPUBLICA UNIVERSIDADE [l Research Center Ct pata & Giéncia
PORTUGUESA DE EVORA in Political Science Z a Tecnologia

9 178 37

9897"5538

Universidade do Minho



