
ISBN 989-755-383-7

9 7 8 9 8 9 7 5 5 3 8 3 7

POLÍTICA,  
DIREITO 
E SOCIEDADE

Evanthia Balla
Irene Viparelli
Paulo Vitorino Fontes
Rafael Franco Vasques 
(orgs.)

Estudos em homenagem ao 
Professor Silvério da Rocha-Cunha

POLÍTICA, DIREITO E SOCIEDADE



Introdução

Em virtude do septuagésimo aniversário do Professor Silvério da 
Rocha-Cunha e sua consequente jubilação, quis um grupo de colegas, 
antigos alunos e amigos com esta obra homenagear quarenta e quatro 
anos de dedicação à academia, que resultam de uma longa e marcante 
carreira científica, nomeadamente no que às áreas de Filosofia do 
Direito, da Teoria Política e das Relações Internacionais diz respeito. 
Entendemos que a organização de um livro desta natureza representa 
sempre uma dupla oportunidade. Se por um lado se celebra, no pre-
sente, a obra científica e académica do homenageado, por outro lado 
pretende-se reforçar, para o futuro, as bases para a difusão da memória 
desse mesmo legado. E reconhecer a obra científica e académica do 
Professor Silvério da Rocha-Cunha constitui um ato de justiça a uma 
figura cuja ação e pensamento se tornaram incontornáveis no âmbito 
da Teoria Jurídico-Política e Relações Internacionais em Portugal. 

A sua marcante carreira científica é complementada pelo papel 
preponderante do Professor Silvério da Rocha-Cunha na qualidade de 
educador. Ao Professor Silvério da Rocha-Cunha se deve a conceção e 
consolidação da área disciplinar de “Teoria Jurídico-Política e Relações 
Internacionais”, criada na Universidade de Évora em 1997 com a desig-
nação inicial de “Teoria Jurídico-Política”, após aprovação pelos órgãos 
competentes e tendo como base um parecer circunstanciado do Professor 
Catedrático da Faculdade de Direito da Universidade de Coimbra Doutor 
António Castanheira Neves, então Presidente do Conselho Científico desta 
Faculdade e seu orientador. O que veio posteriormente a possibilitar a 
criação de uma fileira de estudos composta pela Licenciatura em Relações 
Internacionais, pelo Mestrado em Relações Internacionais e Estudos 
Europeus e pelos Programas de Doutoramento em Teoria Jurídico-Política 
e Relações Internacionais, numa primeira fase, e mais recentemente em 
Teoria Política, Relações Internacionais e Direitos Humanos.



Política, Direito e Sociedade12

Ao longo de mais de quatro décadas foram milhares os estu-
dantes influenciados pelo seu pensamento. Sob a sua orientação 
formaram-se dezenas de Doutores e Mestres e entre os seus antigos 
alunos sucedem-se frequentemente manifestações de admiração e 
agradecimento. Ninguém que tenha sido aluno do Professor Silvério 
da Rocha-Cunha fica indiferente aos seus ensinamentos. 

O Professor Silvério da Rocha-Cunha é o que podemos chamar 
de um verdadeiro pensador. Uma categoria praticamente em vias de 
extinção num tempo de compressão orientado para o imediatismo e 
para o produtivismo como aquele em que vivemos. Contra a corrente, 
o Professor Silvério da Rocha-Cunha é um pensador livre que olha a 
realidade muito para além da conjuntura e da espuma dos dias. Um 
académico cujos ideais fortemente democráticos sempre o levaram a 
abraçar o diálogo e a transdisciplinaridade como fonte de produção 
do conhecimento, situação que não fará o leitor estranhar a diversi-
dade e o pluralismo dos contributos aqui reunidos. 

Ora, é por força de todos os motivos apresentados que este grupo 
de académicos e seus amigos resolveram prestar-lhe esta sentida 
homenagem como forma de gratidão e de reconhecimento profissional 
e pessoal. Deste modo, os Organizadores conseguiram reunir trinta 
e um contributos, provenientes de diversas áreas do conhecimento, 
assinados no total por trinta e quatro autores, sendo que cada autor 
foi responsável pela escolha e redação do seu contributo. Por último, 
importa referir que muitos mais contributos poderiam constar deste 
livro de homenagem. Se tal não acontece deve-se exclusivamente ao 
facto de que todo o projeto editorial se encontra sujeito a constran-
gimentos e limitações de caráter financeiro e temporal. Não obstante 
tais limitações, estamos convictos de que quer o homenageado quer 
o leitor sentirão um enorme prazer ao mergulhar nos diversos textos 
que compõem esta obra e na riqueza de saber que ela contém.

Evanthia Balla
Irene Viparelli
Paulo Vitorino Fontes
Rafael Franco Vasques 



Pluralismo, Democracia e 
Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para 
um mundo multipolar
RAFAEL FRANCO VASQUES*

“A forma mais trágica de perda não é a perda de segurança; 
é a perda da capacidade de imaginar que as coisas poderiam ser 

diferentes.”
Ernst Bloch, in The Principle of Hope.

Ao Professor Silvério da Rocha-Cunha devo a minha formação como 
cidadão. Foi por via das suas lições que comecei a refletir, pela primeira 
vez, nas questões relacionadas com a pólis e com o mundo que me 
rodeia. O que naturalmente me levou a uma segunda reflexão: que 
papel posso desempenhar na construção de uma sociedade melhor? 
Motivado pelo seu exemplo, pareceu-me lógico que a resposta a esta 
pergunta fosse a intenção de enveredar pelo caminho da ciência e da 
academia. Desta feita, neste meu ainda curto percurso académico, 
devo também ao Professor Silvério Rocha-Cunha tudo o que consegui 
construir, na medida em que demonstrou sempre confiança nas minhas 
capacidades, principalmente nos momentos de adversidade, abrindo-
-me portas e proporcionando-me oportunidades para participar nos 
projetos em que estava envolvido. Ao longo destes dezassete anos de 
convívio diário tive a honra de o Professor Silvério ter desempenhado 
vários “papeis” na minha vida: o de meu professor, meu orientador da 
dissertação de mestrado, meu superior hierárquico, aquando da minha 

*  Doutorando no Programa de Doutoramento em Teoria Política, Relações Internacionais e 
Direitos Humanos ministrado pelas Universidades de Évora e dos Açores. Membro colabo-
rador do Centro de Investigação em Ciência Política (CICP).



Rafael Franco Vasques460

passagem pelo Centro de Investigação em Ciência Política, na qualidade 
de secretário, e novamente meu orientador na tese de doutoramento. 
Mas há um “papel” que desde cedo desempenhou e que considero o 
maior dos privilégios: o de um verdadeiro amigo. Por tudo o que lhe 
devo, pela admiração e pela referência que é para mim, quero deixar de 
forma escrita estas palavras de gratidão ao meu Professor, meu Mestre 
e meu Amigo, acompanhadas de um pequeno contributo científico 
neste espaço de homenagem à sua carreira.  

***

1. INTRODUÇÃO

Pensar os direitos humanos e a democracia num mundo diverso, 
plural e global como o de hoje levanta, inevitavelmente, um debate 
a propósito de uma visão universal dos valores liberais ocidentais 
assentes no projeto cosmopolita kantiano. Importa para a nossa 
análise relembrar que o objetivo principal do projeto cosmopolita 
reside na formulação da capacidade em estabelecer uma democracia 
cosmopolita apta para pensar o mundo para além da clássica conce-
ção de soberania e suas respetivas identidades nacionais. Podemos 
afirmar tratar-se de uma formulação que pretende contestar o caráter 
do político na sua dimensão antagónica e que procura, tanto a nível 
nacional como internacional, estabelecer um consenso para uma 
mundividência comum e ao mesmo tempo restringir a possibilidade 
de dissenso, na medida em que se considera que a humanidade atingiu 
um grau de evolução onde a razão possibilitou o desprendimento de 
filiações e identidades particulares. Em suma, a razão se sobrepôs às 
paixões e emoções arcaicas que se encontram na base da emergência 
de antagonismos e de formas de violência.

A tendência para vislumbrar o mundo como uma ordem unipo-
lar, assente num único modelo político, económico e cultural par-
tilhado por todos, acarreta, no entanto, riscos para a preservação 
do pluralismo e da diversidade cultural, na medida em que viabiliza 
que a confrontação política seja substituída por uma confrontação 
entre valores morais não negociáveis ou formas essencialistas de 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 461

identificação. Na verdade, as últimas décadas têm demonstrado o 
perigo que tal visão do mundo implica. Louiza Odysseos, por exem-
plo, alerta-nos para o facto do discurso político, após 11 de setem-
bro de 2001, se ter centrado em torno da criação de uma linha entre 
os defensores da humanidade e os “desumanos”, entre bons e maus, 
entre amantes da liberdade e os detratores da mesma (Odysseos, 
2017, p. 126). É certo que este discurso não é propriamente novo na 
história dos conflitos e das guerras. Porém, ele tende a tomar uma 
proporção maior do que em tempos passados, na medida em que se 
criam divisões entre regiões do mundo, culturas e indivíduos, num 
confronto pelo reconhecimento à legitimidade da sua existência. Este 
tipo de confrontação política não só produz antagonismos imbuídos 
de uma inimizade extrema pelo outro, como coloca em cheque as 
reivindicações e a própria capacidade do pensamento cosmopolita 
em superar as linhas traçadas pela ordem vestefaliana e pela dicoto-
mia identidade/diferença. 

2. PRESSUPOSTOS TEÓRICOS DA PERSPETIVA AGONISTA

Uma outra questão que se levanta em torno da problemática invo-
cada é a de se saber se existe espaço para encarar a relação entre 
democracia, direitos humanos e cosmopolitismo através de uma 
perspetiva agonista. Isto é, como estabelecer uma distinção entre nós/
eles de uma forma compatível com o reconhecimento do pluralismo 
e do disenso. Em primeiro lugar, importa referir que os defensores 
de um modelo agonístico de democracia pretendem que os confli-
tos, ao invés de assumirem a forma de antagonismo entre inimigos, 
assumam uma forma agonista de luta entre adversários. Para refle-
tirmos sobre tal relação, torna-se bastante útil olhar para a obra de 
Chantal Mouffe, uma das teóricas do agonismo mais influentes da 
atualidade, e para a sua conceção de que a natureza do político se 
centra em torno do antagonismo e da hegemonia. Se alguns teóri-
cos como Hannah Arendt ou Jürgen Habermas entendem o político 
como espaço de liberdade e deliberação política, outros consideram 
o político como um espaço de poder, conflito e antagonismo. Mouffe 



Rafael Franco Vasques462

pertence a esta segunda perspetiva. A autora distingue o político da 
política da seguinte forma: “concebo o político como a dimensão de 
antagonismo que considero constitutiva das sociedades humanas, 
enquanto entendo a política como o conjunto de práticas e institui-
ções através das quais se cria uma determinada ordem, organizando 
a coexistência humana em um contexto de conflitualidade derivada 
do político.” (Mouffe, 2007, p. 16). Esta é, portanto, uma conceção 
negativa da dimensão do político na medida em que refuta a plena 
homogeneidade entre os membros de uma sociedade e rejeita a 
possibilidade da mesma superar mecanismos que lhe são inerentes 
e constitutivos: instrumentos de divisão e de poder

A este respeito as teses de Carl Schmitt resultam, também elas, 
pertinentes. Schmitt defende que “a diferenciação especificamente 
política, à qual se podem reconduzir as ações e os motivos políticos, 
é a diferenciação entre amigo e inimigo.” (Schmitt, 2015, p. 50-51). 
A diferenciação amigo/inimigo é, assim, o resultado de uma desig-
nação para identificar o grau máximo de intensidade de uma ligação 
ou separação, de uma associação ou dissociação. Já a opção por esta 
diferenciação prende-se com o intuito de considerá-la como uma 
categoria autónoma capaz de classificar o político, sem recorrer a 
outras esferas que compõem as sociedades como é o caso das esferas 
da moral, da estética, da económica, da religiosa, etc. Isto porque o 
inimigo político, para Schmitt, não carece de ser identificado com base 
em outras categorias que não uma categoria política. Porém, quando 
as contraposições entre as esferas da moral, da religião, da econo-
mia, etc., se constituem demasiado fortes para agrupar os indivíduos 
segundo a diferenciação amigo/inimigo, elas assumem um caráter 
político. Em suma, podemos afirmar que tal conceção significa que 
as relações sociais quando confrontadas com uma posição antagó-
nica extrema podem alcançar um grau de dissociação de tal ordem 
que implique a ocorrência de um ou vários conflitos. Conclui-se que 
político extrai a sua força dos mais variados domínios da vida humana 
e, por isso mesmo, pensar o mundo político como universal, como na 
tradição liberal, significa, para Schmitt, uma completa despolitização 
de um mundo que se constituiria como uma “mundividência limpa 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 463

de política, cultura, civilização, económica, moral, direito, arte, etc.” 
(Schmitt, 2015, p. 97).

Exatamente sobre este ponto, Schmitt direciona uma outra crítica 
ao liberalismo que, no seu entender, procura dissolver o inimigo trans-
formando-o em concorrente, utilizando, por um lado, um desígnio 
económico e, por outro lado, transformando-o em um opositor por via 
da discussão. Desta forma, o pensamento liberal “ignora o Estado e a 
política, e move-se, em vez disso, numa polaridade típica, que sempre 
regressa, de duas esferas heterogéneas, nomeadamente entre a ética e 
a economia.” (Schmitt, 2015, p. 124). Isto significa que o pathos liberal, 
de acordo com Schmitt, expressa-se por via da oposição contra a vio-
lência e a ausência de liberdade. E por violência entenda-se a ameaça 
à liberdade individual que no liberalismo é, por princípio, ilimitada, 
mas também à propriedade privada e à livre concorrência. Podemos, 
assim, concluir que, para Schmitt, o problema central do liberalismo é 
o de negar o conceito constitutivo do político como a sempre presente 
possibilidade de ocorrência de antagonismos no seio das relações 
sociais. Ao pretender submeter o Estado e a política a desígnios éticos 
e económicos, o liberalismo pretende ciar uma universalidade racional 
que aponta para a ideia do uno, de um modelo político e económico 
único que a humanidade deve atingir por força dessa mesma racio-
nalidade imbuída de princípios ético-económicos. Isto significa que 
qualquer outra visão do Estado e da política que divirja destes prin-
cípios ético-económicos vê a sua legitimidade ser-lhe negada devido 
à rejeição de fundamentos considerados moralmente superiores que 
qualquer civilização verdadeiramente racional deve adotar.

A reivindicação de uma sociedade pluralista assenta na rejeição de 
um fundamento final e na indecibilidade que permeia toda a ordem 
social, vislumbrando a ordem social como o produto de uma série 
de práticas cujo objetivo é o de estabelecer uma determinada ordem 
num contexto de contingência. Quando se reconhece a natureza 
hegemónica de qualquer ordem social “consegue-se identificar como 
“práticas hegemónicas” o conjunto de práticas de articulação através 
das quais se cria uma determinada ordem e se fixa o significado das 
instituições sociais.” (Mouffe, 2014b, p. 181). Desta forma, Mouffe 



Rafael Franco Vasques464

remete-nos para a ideia de que toda a ordem é a articulação tempo-
rária e precária de práticas contingentes. Isto significa que qualquer 
ordem social é o resultado de uma configuração particular de relações 
de poder que se formou com base na exclusão de outras possibilida-
des. Sendo que o que em determinada altura se considera como uma 
“ordem natural” é o resultado de práticas hegemónicas sedimentadas 
(Mouffe, 2014b, p. 181). Mas, ao considerarmos que toda a ordem 
é hegemónica e contingente, torna-se necessário considerar que a 
mesma pode ser desafiada através de práticas contra-hegemónicas 
com a pretensão de desarticular a atual configuração de poder e de 
promover uma outra forma de hegemonia. 

A negação do político e da sua dimensão antagonista é precisa-
mente o que, segundo Mouffe, impede a teoria liberal de vislumbrar 
a política de forma adequada. O argumento da autora é de que ape-
nas quando se compreende a dimensão do político na sua extensão 
antagónica, algo inerente em todas as sociedades humanas, se pode 
compreender que o maior desafio para a política democrática liberal 
e pluralista consiste em travar o potencial antagónico que existe nas 
relações humanas, de forma a permitir a possibilidade de coexistência 
(Mouffe, 2014a, p. 24-25). Desta forma, a questão fundamental para 
Mouffe não reside em alcançar um consenso sem exclusão, porque 
tal consenso implicaria a construção de um “nós” que não teria cor-
respondência com um “eles”. A construção de uma identidade coletiva 
global, nestes termos, tornar-se-ia impossível de alcançar, uma vez 
que a condição prévia para a existência de um “nós” é precisamente 
a demarcação em relação à existência de um “eles” (Mouffe, 2007, p. 
22). Mas como estabelecer uma distinção nós/eles compatível com o 
reconhecimento do pluralismo? Qualquer regime verdadeiramente 
democrático implica um confronto entre posições políticas distintas. É 
por esse motivo que uma das tarefas principais da política democrática 
consiste em atenuar o potencial antagónico que existe nas relações 
sociais. Pressupõe transcender a relação nós/eles através da construção 
de um modo diferente, ou seja, por via de um antagonismo “domi-
nado” (Mouffe, 2007, p. 27). Para que tal aconteça, Mouffe indica-nos 
que é preciso adotar uma forma nós/eles que não destrua a associação 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 465

política e que reconheça a existência de um vínculo comum entre as 
partes em conflito, de maneira que os oponentes não sejam vistos 
como inimigos a serem eliminados, mas como adversários. Este é o 
propósito da adoção de um modelo adversarial agonista. Enquanto 
numa relação antagónica o “eles” assume a figura do inimigo na qual 
as suas reivindicações políticas são consideradas ilegítimas, numa 
relação agonista, os oponentes, assumindo que não existe uma solu-
ção racional para os conflitos, reconhecem a legitimidade mútua das 
suas reivindicações (Mouffe, 2014a, p. 26).

Não relegando a importância da existência de uma solidariedade 
e reciprocidade transnacional, Mouffe dirige as sus críticas aos mode-
los de democracia cosmopolítica no sentido em que, ao procurar um 
modelo de unidade humana se relega a dimensão antagonista do polí-
tico. Se se procura uma forma de preservar a diversidade do mundo e 
as suas diferentes culturas e tradições, as abordagens cosmopolitas não 
resultam na forma mais adequada para o fazer. O cosmopolitismo, ao 
retratar o mundo como um universo, tende a provocar o desejo pelo 
advento de um modelo político que possa ser partilhado por todos 
os seres humanos. O que implica que um vasto grupo de culturas 
tenham, necessariamente, de renunciar à sua identidade coletiva, a 
fim integrar esse modelo político comum. Assim, propõe como alter-
nativa a um mundo unipolar, organizado em torno da hegemonia de 
uma única potência, bloco regional, cultura, modelo económico ou 
regime político, a pluralização de hegemonias e o desenvolvimento 
de uma ordem mundial policêntrica (Mouffe, 2014a, p. 40).

Esta proposta resulta do facto de que, para Mouffe, existe uma visão 
problemática na ideia de direitos humanos na forma como habitual-
mente são encarados, isto é, como resultado de um progresso cultural 
e normativo a ser aceite por todos os indivíduos. Importa, todavia, 
não esquecer que os direitos humanos são apresentados como sendo 
universalmente válidos e, ao mesmo tempo, exclusivamente europeus 
nas suas origens. Também é verdade que, embora construídos pela 
racionalidade ocidental, os direitos humanos têm um potencial uni-
versal capaz de se sobrepor a posicionamentos geoculturais. Porém, 
sabemos que a maior parte da teoria política contemporânea defende 



Rafael Franco Vasques466

a afirmação de que a democracia liberal ocidental representa o qua-
dro necessário para a aplicação dos direitos humanos como resul-
tado da escolha de indivíduos racionais em condições idealizadas. 
E é nesta perspetiva que reside o problema, pois tal conceção leva 
a que a universalização dos direitos humanos esteja acompanhada 
da adoção por outras sociedades de instituições de tipo ocidental. 
Assim, a democracia liberal é apresentada como o “bom regime”, o 
“regime justo” e o único legítimo (Mouffe, 2010, p. 102). 

Mouffe, como temos vindo a explicar, afasta-se desta perspe-
tiva consensual e universalista em torno dos direitos humanos e 
das instituições da democracia liberal como fio condutor no apro-
fundamento e universalização dos direitos humanos. Defende uma 
conceção pluralista capaz de permitir espaço não só ao pluralismo 
de culturas e de modos de vida diferentes, mas também a outras 
formas de regimes políticos. A autora acredita que as instituições 
democráticas liberais e a linguagem ocidental dos direitos humanos 
representam, no fundo, um “jogo de linguagem política” possível, 
entre muito outros, e, por isso, não deve ser considerado como tendo 
uma relação privilegiada com a racionalidade humana (Mouffe, 2010, 
p. 103). Por conseguinte, defende que devemos ser capazes de aceitar 
a possibilidade de uma pluralidade de respostas legítimas à questão 
do que se considera um “bom regime”. Apesar desta abordagem ser 
muitas vezes objetada pelos racionalistas, Mouffe reforça que uma 
abordagem pluralista não implica qualquer tipo de relativismo. Ou 
seja, não se trata de afirmar que qualquer regime é um “bom regime” 
e que não existe necessidade de fazer qualquer distinção entre os 
regimes políticos existentes. A perspetiva pluralista não nega a neces-
sidade de se preencher determinadas condições ético-políticas para 
que um regime político possa ser considerado justo (Mouffe, 2010, 
p. 103). Por isso, ao indagar-se sobre os requisitos a satisfazer para 
alcançar um “bom regime”, os direitos humanos podem desempenhar 
um papel determinante se permitirem um pluralismo de interpre-
tações. Isto é, reconhecer outras formas políticas de organização 
da sociedade dotadas de um conjunto de valores cujo papel nesse 
regime corresponde ao que é desempenhado na democracia liberal.



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 467

3. UMA CONCEÇÃO PLURALISTA PARA UM MUNDO MULTIPOLAR

Bikhu Parekh comparte da mesma visão por um “universalismo 
pluralista”. O autor afirma que os seres humanos partilham de uma 
natureza comum, apesar de criarem conceitos e de se relacionarem 
perante eles de formas muitos distintas. Essa faculdade é o que dá 
lugar ao surgimento de culturas diferentes. O conceito de natureza 
humana é, por isso, limitador, no sentido em que a identidade dos 
seres humanos é “produto de um jogo cruzado entre o universal e 
o concreto, entre o que todos têm em comum e o culturalmente 
específico” (Parekh, 2005, p. 191). Tal acontece porque as caracte-
rísticas universalmente partilhadas não afetam diretamente a con-
duta humana, mas sim como uma mediação que adquire sentidos 
e significados diferentes consoante cada cultura. Isto significa que 
os seres humanos, apesar de pertencerem a uma espécie comum, o 
fazem através de uma forma culturalmente mediada. Assim, afirma 
Parekh, “admitindo tanto a sua universidade como a sua particu-
laridade, reconhecemos que temos obrigações tanto em relação à 
sua humanidade compartilhada como às suas diferenças culturais” 
(Parekh, 2005, p. 191).

A este propósito Parekh denuncia a tradição dominante da filosofia 
moral e política em torno de um monismo cuja influência é exercida 
por via de cinco afirmações: 1) a uniformidade da natureza humana; 
2) a primazia ontológica da semelhança sobre a diferença: 3) o caráter 
socialmente transcendente da natureza humana; 4) uma cognição 
total da natureza humana; 5) a natureza humana como base de uma 
vida boa. O problema destas cinco afirmações reside na condução 
de uma forma de reflexão que não se coaduna com a apreensão da 
profundidade e da importância das diferenças culturais. Se só se con-
sideram relevantes as similaridades constitutivas da humanidade, as 
diferenças acabam por carecer de significado moral, reduzindo a “boa 
vida” a uma forma restrita de encarar o “bem” que reduz o espaço 
para a diversidade. Tal conceção de “bem” incorre no risco de encarar 
outras formas de conceção do “bem” como algo antinatural que pode 
ser explicado por via de lacunas intelectuais e morais e simpatias por 
interesses autoritários, circunstanciais, geográficos, etc.



Rafael Franco Vasques468

Regressando às cinco afirmações invocadas por Parekh, importa 
analisar como o autor as considera inexatas para se alcançar uma 
teoria demasiado ampla de forma a permitir reter outras ideias váli-
das de “bem”, capaz de criar um espaço seguro para a diversidade 
cultural dos seres humanos. Assim, a primeira afirmação resulta 
numa falsidade na medida em que, apesar dos seres humanos parti-
lharem determinadas capacidades, desejos, experiências, condições 
de existência, etc., também são seres culturalmente determinados por 
culturas que promoveram um desenvolvimento diferenciado destas 
capacidades universalmente partilhadas e de outras capacidades 
específicas e únicas. Assim, “a humanidade partilhada e as diferenças 
culturais encontram-se compenetradas e juntas criam a identidade 
humana” (Parekh, 2005, p. 193). Por este motivo, a segunda afirmação 
também resulta numa falsidade no sentido em que as semelhanças 
e as diferenças são condições mútuas do desenvolvimento dos seres 
humanos e, como tal, não podem, por isso, ser separadas. Assim, não 
tem sentido dotar qualquer uma das duas de uma primazia ontoló-
gica. A terceira afirmação também é refutada por Parekh na medida 
em que as culturas transformam e recriam a natureza humana, isto 
porque os seres humanos se encontram num processo de contínua 
transformação de si próprios e das suas culturas. Quanto à quarta 
afirmação, Parekh afirma que a mesma ignora o complexo caráter 
dos seres humanos, uma vez que as diferentes culturas redefinem os 
seus membros de incontáveis formas. Assim, afirma, “o futuro não 
se encontra fechado e não podemos afirmar que já sabemos qual o 
rumo no qual os seres humanos vão evoluir” (Parekh, 2005, p. 194). 
Por fim, a última afirmação também encerra o problema de projetar 
a “boa vida” em termos exclusivamente universais, na medida em que 
a identidade humana é composta por rasgos universais e rasgos cul-
turais específicos. O que leva Parekh a afirmar que “se queremos que 
a nossa ideia de boa vida seja moralmente relevante e prática, deve-
mos levar em consideração as capacidades, hábitos de pensamento, 
desejos e sentimentos daqueles a quem a recomendamos” (Parekh, 
2005, p. 194). Partindo destas premissas, Parekh tenta demonstrar 
se existem normas morais universais e, se, com base nelas, podemos 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 469

realizar um julgamento a respeito das diversas culturas. O autor 
começa por elucidar que, em termos gerais, existem três tipos de 
resposta a questão: a relativista, a monista e a universal pluralista. 
A perspetiva relativista afirma que uma vez que os valores morais 
estão culturalmente determinados e tendo em conta que cada cultura 
é um todo em si mesma, os valores são relativos a cada sociedade e 
a procura por valores universais resulta numa tarefa incoerente. A 
perspetiva monista adota um ponto de vista oposto. Uma vez que 
os valores humanos derivam da natureza humana, e tendo em conta 
que esta é universal e comum, não se torna necessário deduzir quais 
os valores adequados, mas sim a melhor forma de os combinar. Por 
último, a perspetiva universal pluralista se situa numa posição inter-
média, isto é, afirma que é possível reconhecer uma serie de valores 
universais, apesar de muito poucos, que se constituem com limites 
morais, por força do direito à diferença das diversas sociedades 
(Parekh, 2005, p. 196). 

As perspetivas relativista e monista são consideradas por Parekh 
como incoerentes na medida em que a relativista ignora um con-
junto de propriedades humanas que são partilhadas pelos membros 
de todas as culturas, pelo que existe um engano em crer que uma 
cultura resulta num todo autossuficiente que pode delimitar e deter-
minar o ser dos seus membros. A perspetiva monista também resulta 
incoerente na medida em que reside na ideia insustentável de que a 
natureza humana, por si só, impede a derivação de valores morais e 
mediações culturais. Optar por uma visão minimalista da natureza 
humana é apreciar tanto as propriedades universalmente partilhadas, 
como reconhecer que se há determinados valores que podem ser 
considerados universalmente válidos, não há modo de vida que possa 
sê-lo. Portanto, afirma Parekh, o que os seres humanos devem fazer 
é encontrar um corpo de valores morais que mereçam o respeito de 
todos os seres humanos, tendo em consideração a condição humana, 
as experiências históricas e os juízos sobre as prováveis consequências 
de distintas formas de relação e de vida social (Parekh, 2005, p. 196).

Neste contexto, Parekh afirma que a Declaração Universal dos 
Direitos Humanos das Nações Unidas pode constituir um ponto de 



Rafael Franco Vasques470

partida importante. De entre os valores que estão consagrados nesta 
Declaração, como o respeito pela vida e pela dignidade humana, a 
igualdade de direitos, o respeito pela integridade da pessoa humana 
e sua inviolabilidade, o reconhecimento da valia humana e a pro-
teção de interesses humanos fundamentais, encontramos valores 
importantes e admiráveis. São valores que vêm acompanhados com 
a proibição da tortura, do genocídio e da escravatura, da liberdade 
de associação, consciência, igualdade perante a lei, do direito a julga-
mento justo, da responsabilidade do poder político perante o povo, 
etc. Contudo, a Declaração Universal dos Direitos Humanos não 
está, nem poderia estar, livre de objeções. Parekh afirma que con-
tem um conjunto considerável de pré-juízos liberais e inclui direitos 
que, apesar de admiráveis, não podem exigir uma validade universal 
(Parekh, 2005, p. 205). Mais importante do que isso, a Declaração 
Universal dos Direitos Humanos, no seu entendimento, adota uma 
ideia estática dos direitos humanos porque a enumeração dos direitos 
é dirigida aos Estados, os únicos atores que devem respeitá-los e criar 
as condições para a sua existência. Porém, quando falamos de direitos 
humanos deveríamos assumir que todos os seres humanos devem 
respeitá-los antes de todos os outros, e que o seu reconhecimento 
impõe o dever de os respeitar e de fazer tudo o que for possível para 
a sua realização. Embora os direitos humanos possam ser uma das 
responsabilidades primárias dos Estados, não são exclusividade sua 
(Parekh, 2005, p. 206).

A Declaração Universal dos Direitos Humanos das Nações Unidas, 
segundo Parekh, também comete o erro de confundir direitos humanos 
com estruturas institucionais concretas, uma vez que estas só podem 
enraizar-se e funcionar eficazmente se estiverem em conformidade 
com as tradições de uma sociedade e com a sua cultura política e 
moral, o que varia necessariamente de sociedade para sociedade. Por 
conseguinte, não devemos afirmar que a democracia liberal é a única 
forma política aceitável e condenar qualquer sistema político que não 
tenha múltiplos partidos políticos, separação de poderes, etc. A este 
respeito Parekh afirma que “podemos ter boas razões para acreditar 
que é mais fácil concretizar os valores que queremos preservar com 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 471

a ajuda de um conjunto de instituições do que com outras, mas não 
devemos ser demasiado dogmáticos nem identificar instituições e 
valores de forma tão ligeira que os direitos universais não possam 
ser defendidos ou discutidos fora delas” (Parekh, 2005, p. 206-207).

Em suma, os valores universais mínimos de que podemos legiti-
mamente partir são, pela sua própria natureza, muito gerais e devem 
ser interpretados, hierarquizados, adotados e, em caso de conflito, 
conciliados à luz da cultura e das circunstâncias de cada sociedade. 
O respeito pela vida humana é um valor universal, mas as diferentes 
sociedades diferem no seu entendimento, por exemplo, quando começa 
ou acaba exatamente a vida humana, ou o que significa respeitá-la. 
Assim, o respeito pela dignidade humana exige que não humilhemos 
os outros, que não os tratemos de forma cruel ou degradante (Parekh, 
2005, p. 207). No entanto, o que é considerado cruel e degradante 
também varia de cultura para cultura, o que torna muito dif ícil de 
obter uma legislação universal.

É necessário, por tudo isto, compreender que as diferentes socie-
dades podem também articular, defender e concretizar diferentes 
mecanismos que sirvam para garantir os valores universais. Se 
nalgumas sociedades existe uma preferência pela linguagem dos 
direitos e o Estado deve ser obrigado a assegurá-los, noutras socie-
dades esta linguagem pode parecer excessivamente individualista, 
agressiva, legalista e estatizante, sendo preferível a linguagem do 
dever e a garantia da pressão social e moral para confiar que a digni-
dade de todos será respeitada e que os interesses fundamentais dos 
restantes membros da associação política não serão prejudicados 
(Parekh, 2005, p. 207). É por isso que a principal tarefa que surge 
hoje no seio das democracias ocidentais e das restantes sociedades 
num mundo global resulta da capacidade em conciliar os ideais de 
unidade e diversidade de forma a produzir uma unidade política que 
não leve à uniformidade cultural. As sociedades devem, assim, ser 
inclusivas e não assimiladoras, devem cultivar sentimentos comuns 
de pertença e, ao mesmo tempo, respeitar as legítimas diferenças 
culturais, ao invés de procurar a homogeneização cultural das suas 
próprias sociedades e do mundo.



Rafael Franco Vasques472

Ainda a este respeito, Raimon Panikkar, num artigo intitulado 
“Is the Notion of Human Rights a Western Concept?” convida-nos a 
compreender o significado que tal noção desempenha na nossa cul-
tura ocidental e a examinar se essa função não é desempenhada de 
formas diferentes por outras culturas. O autor encoraja-nos a pen-
sar de forma “homeomórfica”, isto é, na possibilidade de encontrar 
equivalentes funcionais da noção de direitos humanos em outras 
culturas (Panikkar, 1982, p. 77). Analisando aquilo que a cultura oci-
dental entende por direitos humanos, Pannikar afirma que se trata 
de uma forma culturalmente específica de afirmar a dignidade da 
pessoa humana. O conceito de direitos humanos baseia-se num con-
junto bem conhecido de pressuposições, todas elas distintivamente 
ocidentais, a saber: a existência de uma natureza humana universal 
que pode ser conhecida por meios racionais; que a natureza humana 
é essencialmente diferente e superior ao resto da realidade; que o 
indivíduo possui uma dignidade absoluta e irredutível que deve ser 
defendida perante a sociedade e o Estado; que a autonomia desse 
individuo requer que a sociedade não se organize de forma hierár-
quica mas como o somatório de indivíduos livres e iguais (Panikkar, 
1982, p. 81-83).

Todas estas pressuposições, segundo Panikkar, são definitivamente 
ocidentais e liberais na sua essência e, como tal, são distinguíveis de 
outras conceções de dignidade humana que encontramos nas res-
tantes culturas. A título de exemplo, o autor mostra como não existe 
uma sobreposição necessária entre a ideia de “pessoa” e a ideia de 
“individuo”. O “indivíduo” é a forma específica pela qual o discurso 
liberal ocidental fórmula o conceito de “eu”. Contudo, outras cultu-
ras encaram o “eu” de formas bastante distintas. Existem sociedades 
onde o conceito de “eu” reside num conjunto de sobrepostos entre 
laços familiares de parentesco, religiosos, entre outros, e, portanto, 
“não se reveem como unidades ontológicas independentes e auto-
contidas, envolvidas em tipos específicos de relacionamento com os 
outros e incapazes de ser definidas de forma isolada dessas relações” 
(Panikkar, 1982, p. 82). Para este tipo de sociedades o conceito de 
“indivíduo” e o conceito de “eu” são distintos e os seus limites tendem 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 473

a não coincidir. É por isso que Panikkar chama a atenção para o facto 
de devermos reconhecer que a ideia de “autonomia”, tão central no 
discurso liberal ocidental, e que se encontra no centro da nossa com-
preensão em torno dos direitos humanos, não pode ser vista com a 
mesma prioridade em outras culturas onde a tomada de decisões é 
realizada de forma menos individualista e mais cooperativa do que 
nas sociedades ocidentais (Mouffe, 2010, p. 102). Isto não significa 
que as demais culturas não se preocupem com a questão da digni-
dade da pessoa humana e com as condições necessárias para uma 
ordem social justa. Apenas significa que lidam com esta questão de 
forma diferente. E é neste sentido que a procura por equivalentes 
homeomórficos se revela importante, na medida em que possibilita 
o estabelecimento de um diálogo intercultural, baseado na aceitação 
de que a noção de direitos humanos formulados na cultura ociden-
tal é uma formulação, entre outras possíveis, do que se entende por 
dignidade humana. A interpretação dos direitos humanos como os 
conhecemos é uma interpretação individualista e própria da cultura 
liberal. Representa o contexto de desenvolvimento socio-histórico da 
cultura ocidental e, por isso, não pode pretender ser a única inter-
pretação legítima.

4.  AGONISMO ENQUANTO FORMA DE SUPERAÇÃO DA 
DICOTOMIA IDENTIDADE/DIFERENÇA

Ao contrário de Chantal Mouffe, William E. Connolly, teórico da 
política norte-americano e também ele um defensor da perspe-
tiva agonista, adota uma posição por um agonismo ético-político. 
Connolly afirma que a “política de identidade” é recorrentemente 
designada para conferir dignidade ou autoridade a uma minoria ou 
para subtrair autoridade às minorias sobre as quais se afirma existir 
uma negligência a propósito daquilo que se considera necessário 
para a sociedade em geral (Connolly, 2008, p. 131). Assim, quando a 
“política de identidade” é atacada como impermeável ao todo mais 
vasto de que depende, invoca-se implicitamente uma identidade 
maioritária para caracterizar esse todo. A dicotomia identidade/



Rafael Franco Vasques474

diferença encontra-se, assim, omnipresente na política moderna. Por 
isso, não resulta sensato desvalorizar nem o papel das identidades 
em favor de valores universais insuscetíveis de serem questionados, 
nem o valor da diferença. Abordar o papel constitutivo da diferença 
na própria identidade torna-se necessário para combater simplifica-
ções que pretendem libertar os indivíduos da necessidade de reco-
nhecer ligações sobre as quais estão implicados. Por isso, o principal 
objetivo de Connolly passa por defender que confessar uma deter-
minada identidade é também pertencer à diferença. Isto é, aceitar 
afirmativamente a complexidade desta ligação é apoiar um ethos de 
identidade e diferença adequado a uma cultura democrática imbuída 
de um pluralismo profundo (Connolly, 2008, p. 132).

Inicialmente torna-se necessário compreender que uma identidade 
se estabelece em relação a uma série de diferenças que, em determinado 
momento, se tornaram socialmente reconhecidas. Estas diferenças, 
afirma Connolly, são essenciais para a sua existência, na medida em 
que se elas não coexistissem como diferenças, não existiriam na sua 
distinção e solidez. Entrelaçado nesta relação indispensável encon-
tra-se um segundo conjunto de tendências: congelar identidades 
estabelecidas em formas fixas, pensadas e vivenciadas como se a sua 
estrutura expressasse a verdadeira ordem das coisas (Connolly, 2008, 
p. 64). Assim, a identidade requer diferença para poder ser identidade, 
sendo essencial converter a diferença em alteridade para assegurar 
a sua própria certeza. Importa também referir que, para Connolly, a 
formação da identidade é algo que é sempre relacional e coletiva. A 
identidade pessoal é definida através dos círculos coletivos com os 
quais alguém se identifica ou se é identificado por outros (homem, 
branco, português, etc.). Porém, também é especificada por compa-
ração com uma variedade de coisas distintas do que se é, embora a 
dinâmica da identidade encontre-se imbuída da tentação de traduzir 
as diferenças como falhas ou anomalias morais (Connolly, 2008, p. 
132). É por isso que, embora Connolly defenda que a identidade é 
necessária para se agir de forma ética, os indivíduos devem-se afastar 
da tentativa de diminuir a diferença como forma de completar a sua 
própria identidade.



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 475

Podemos, assim, identificar que existe um elemento paradoxal na 
política de identidade. Contudo, não se trata de um paradoxo estan-
que, mas de um paradoxo social que pode ser negociado. Se por um 
lado a política de identidade tem funcionado como forma de abrir 
espaço para uma plenitude da autoidentidade excluindo, rebaixando 
ou marginalizando as diferenças de que esta depende para se especi-
ficar, é também possível moldá-la de forma a reconhecer e suprimir 
este paradoxo através de uma forma pluralista. Esse é o verdadeiro 
propósito da teoria política de Connolly.

Se tradicionalmente o primeiro problema do mal reside na questão 
de se saber como é que um Deus benevolente e omnipotente pode 
permitir um sofrimento tão intenso no mundo, o que Connolly chama 
de “segundo problema do mal” decorre da lógica social das relações 
de identidade/diferença (Connolly, 2008, p. 133). O autor defende que 
este mal é o resultado da propensão para marginalizar ou demonizar 
a diferença como forma de santificar a identidade a que se confessa 
pertencer. Mas, para além disso, intensifica-se a este “segundo pro-
blema do mal” o facto de, enquanto indivíduos, experimentarmos a 
fonte da moralidade através das nossas experiências mais profundas 
de identidade. O autor dá-nos alguns exemplos: como se pode ser um 
agente moral, segundo alguns crentes, sem acreditar no livre-arbí-
trio e em Deus? Como poderia um agente moralmente responsável 
criticar o Iluminismo? A este respeito, Connolly defende que dificil-
mente se pode evitar o uso ligeiro da contradição performativa para 
colocar questões aos outros mesmo quando existem pontos sensíveis 
e paradoxos na sua própria fé existencial. Porém, a sua utilização 
como ferramenta principal de crítica reflete uma suposição tácita 
de que o mundo corresponde a uma lógica que deve ser apreendida 
por via de conceitos precisos. Assim, aqueles que não aderem a uma 
base transcendental de autoridade moral são frequentemente criti-
cados por reduzir a moralidade a questões de desejo ou preferência 
(Connolly, 2008, p. 133). 

Um outro fator determinante para Connolly, a respeito da forma-
ção de identidades, reside no conceito de contingência. Para o autor, 
existem elementos contingentes na formação de uma identidade que 



Rafael Franco Vasques476

são suscetíveis de reconstituição, embora seja necessário não esquecer 
que existam outros que permanecem altamente resistentes mesmo 
existindo o desejo para os transformar ou haja apoio cultural para 
o fazer. Connolly chama a estas últimas contingências marcadas ou 
arraigadas, no sentido em que se encontram profundamente conso-
lidadas. Entende-se por contingência consolidada uma formação que 
se tornou instintiva porque, na verdade, para o autor, o termo “con-
tingência”, tal como o próprio o utiliza, não implica de forma alguma 
que uma contingência seja sempre passível de ser modificada por via 
da vontade ou da decisão (Connolly, 2002, p. 176). Pensar que toda 
e qualquer contingência pode ser modificada é uma perceção sim-
plificadora e voluntarista porque existem contingências obstinadas 
que não podem ser facilmente modificadas por via de uma ação, lei, 
vontade política, etc.

A verdade é que existem algumas teorias políticas que tratam a 
relação entre identidade e diferença de forma horizontal, ou seja, igno-
rando ou menosprezando a profundidade da identidade. Identidade 
não pode ser comparada a uma roupa que se veste ou que se muda 
com naturalidade. A capacidade de vincular a profundidade da identi-
dade à contingência, como Connolly o faz, é perturbar a ideia de que 
uma identidade profunda se relaciona com uma qualquer essência ou 
com um princípio transcendental que a infunde. Por isso, falar em 
contingência profunda é enfatizar o papel da cultura na formação da 
identidade, enquanto se aprecia o peso da identidade à medida que 
ela se torna enraizada em hábitos, sentimentos e disposições. Trata-se 
também de criar a possibilidade de que alguns enraizamentos possam 
ser recompostos modestamente através de perceções do “eu” e da 
micropolítica. Encontra-se claro para o autor que se torna impossível 
questionar ou reformular todos os pressupostos dos quais depende o 
nosso pensamento e o nosso julgamento, até porque as disposições 
mais arraigadas parecem verdades absolutas. No entanto, por vezes, 
existe uma pressão antes ou após uma ação que permite trabalhar de 
forma seletiva aspetos da nossa identidade que pareciam cristaliza-
dos. Este tipo de pressão pode resultar de disposições discordantes 
que já circulam em nós, de intervenções inesperadas por parte de 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 477

outros indivíduos, de consequências decorrentes de uma ação ou de 
uma combinação de várias destas situações. Um exemplo deste tipo 
de pressão, invocado por Connolly, foi o que aconteceu a Bartolomé 
de las Casas, padre cristão do século XVI, que acabou recorrendo 
ao seu amor cristão para recompor aspetos da doutrina cristã para 
o “Novo Mundo”, quando vislumbrou a destruição e o sofrimento 
provocado pelo esforço espanhol para converter os astecas à verda-
deira fé (Connolly, 2005, p. 36). Por vezes, afirma Connolly, “aspetos 
do contexto irrefletido da experiência são desafiados por outros de 
forma que os desaloja e os torna possíveis objetos de modificação” 
(Connolly, 2008, p. 134). Neste sentido, Connolly dedicou-se a explo-
rar uma ética na qual seja possível trabalhar aspetos particulares da 
identidade cultural. Trata-se de uma “sensibilidade ética generosa 
capaz de chegar a acordo de forma afirmativa através da formação 
do indivíduo por via da história conturbada da sorte, circunstância, 
decisão, hábito e eventos fatídicos”. (Connolly, 2008, p. 135). O obje-
tivo resulta de um esforço para superar o profundo ressentimento 
sobre o que ou quem somos, em relação às decisões passadas ou ao 
mundo que nos trouxe até este ponto. Desta forma, torna-se possível 
afirmar o passado, aprendendo com o sofrimento que uma ou outra 
lição nos ensinou, como condição de possibilidade futura. Tal ética 
permite, portanto, contrastar o sentimento punitivo e excludente 
daqueles que se ressentem demais do mundo e que se encontram 
ansiosos por encontrar alvos que possam responsabilizar pela sua 
condição (Connolly, 2008, p. 135).

Na obra de Connolly percebemos que ser-se ético acarreta colo-
car a identidade, até certo ponto, em risco, uma vez que ao colocar 
demasiado em risco se perde o terreno a partir do qual se procede 
a ação ética. O entrelaçamento de identidade e diferença carrega, 
portanto, essa implicação. Isto não significa que Connolly seja um 
pós-moderno. O autor rejeita esse rótulo na medida em que ele é 
aplicado, pelos críticos do pós-modernismo, a alguém para quem 
a identidade é fluída ou que considera que a vida ética não seja 
importante. Agir eticamente, para o autor, é colocar em causa alguns 
confortos da identidade, isto é, ligar a vida ética à estrutura das 



Rafael Franco Vasques478

relações de identidade e diferença é perturbar os confortos que os 
moralistas assumem quando equiparam as exigências da moralidade 
a uma identidade que já confessada (Connolly, 2008, p. 136). Ora, 
Connolly defende que dadas as grandes variações da experiência 
cultural, tal “fé” existencial dificilmente poderá ser estendida para 
todos. Por isso, apoiar uma fonte não-teísta de inspiração ética 
sem pretender a universalidade é apoiar uma pluralização ativa 
de fontes éticas na vida pública (Conolly, 2008, p. 136). Resulta na 
tentativa de impulsionar outra fonte para a vida pública e política 
sem pretender que todos a afirmem. Em suma, trata-se de vincular 
a vida ético-política a negociações e acordos entre partidários, ao 
invés de uma fé universal ou consenso forjado pelo poder do melhor 
argumento. A ideia que subjaz tal visão ético-política é atender à 
persistência de múltiplas fontes éticas na vida política, ao passo 
que se trabalha sobre nós próprios, e sobre os outros, formas de 
afirmar, sem ressentimentos existenciais, a contestabilidade de cada 
um aos olhos do outro.

Neste sentido, Connolly explora os benef ícios de incluir, num 
estado democrático, o respeito agonístico nas relações identidade/
diferença. Para o autor, existe uma diferença crítica entre democra-
cia agonística ou respeito agonístico. A democracia agonística é, por 
vezes, interpretada como um modelo no qual nenhuma visão social 
positiva é enunciada, sendo a contestação uma prioridade sobre todos 
os outros aspetos da vida política. O respeito agonístico, por outro 
lado, pode ser uma virtude cívica que permita aos indivíduos honrar 
diferentes origens, cultivar o respeito recíproco através das diferenças 
e negociar políticas gerais entre grupos mais vastos. Desta forma, o 
respeito agonístico torna-se uma virtude recíproca apropriada a um 
mundo em que as diferentes fações de uma sociedade se encontram 
em intensas relações de interdependência política (Connolly, 2004, 
p. 92). É por isso que Connolly refere que o agonismo é a dimensão 
através da qual cada uma das partes mantém um pathos de distância 
dos outros, apesar do seu engajamento. O respeito, torna-se assim a 
dimensão através da qual os limites próprios são reconhecidos e as 
conexões são estabelecidas por via de linhas de diferença. Embora 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 479

sobre esta questão se possa levantar a dúvida sobre se o respeito 
pela diferença não deva fluir de uma proveniência comum, Connolly 
acredita que o respeito profundo só se torna verdadeiro a partir do 
momento até que aqueles que o concedem reconheçam a dignidade 
daqueles que abraçam diferentes fontes de respeito (Connolly, 2008, 
p. 142). O respeito agonístico, como relação de ligação entre diferen-
ças, não implica a consolidação de uma identidade maioritária em 
torno da qual um conjunto de minorias é tolerado na qualidade de 
satélites da maioria. Pelo contrário, é algo mais compatível com um 
modelo de pluralismo em rede.

 Ao analisarmos a conceção de respeito agonístico de Connolly 
poderíamos ser tentados a pensar se a promoção da tolerância não 
produziria os mesmos efeitos. A este respeito Connolly é taxativo: 
embora aprecie a tolerância o autor considera o respeito agonístico 
mais expansivo como virtude cívica e mais apropriado ao mundo 
acelerado da modernidade tardia, no qual indivíduos cada vez mais 
heterogéneos ocupam o mesmo território político (Connolly, 2008, 
p. 144). Assim, o respeito agonístico funciona como uma restrição 
para todos os aspirantes a uma universalização de virtude pública, 
ao contrário da tolerância que se torna automaticamente limitada 
perante a presença de fundamentalismos universalizantes. O respeito 
agonístico tem, por isso, melhores condições para ser apropriado 
por uma cultura democrática nas condições da contemporaneidade 
dominada pela velocidade, mobilidade e pluralidade porque tem mais 
hipóteses de ser negociado do que a mera tolerância (Connolly, 2008, 
p. 144). A este respeito Connolly também refere a importância de um 
ideal regulador. Não um ideal que pretenda um mundo unido, ou um 
consenso generalizado sobre as grandes questões da atualidade, ou 
até mesmo que aponte para um Estado mínimo numa economia de 
mercado, mas um mundo direcionado para que o respeito agonís-
tico se torne recíproco entre os envolvidos nas tensões e riscos das 
relações de identidade/diferença.

O respeito agonístico, no entanto, não é, para o autor, a única 
virtude apropriada a um ethos expansivo do pluralismo. A “capaci-
dade de reação crítica” dos indivíduos joga também aqui um papel 



Rafael Franco Vasques480

fundamental. Enquanto a primeira virtude recaí sobre as relações 
entre identidades já cristalizadas, a segunda diz respeito à relação 
que uma identidade cristalizada persegue contra uma minoria que 
pretende o reconhecimento da legitimidade da sua existência. Esta 
segunda virtude é de extrema importância porque uma política do 
“devir” é aquela pela qual uma nova identidade surge abaixo do limiar 
da tolerância, da justiça e da legitimidade. Antes do reconhecimento 
da legitimidade da sua existência esta nova identidade é normalmente 
colocada abaixo do alcance da justiça porque os efeitos da sua luta 
pelo reconhecimento são contrapostos pelos imaginários instituídos 
(Connolly, 2008, p. 144). Ora, o elemento paradoxal na política do 
“devir”, para Connolly, reside no facto de que antes deste novo movi-
mento obter sucesso ele é julgado, em termos depreciativos, embora, 
quando obtenha sucesso, surja uma nova identidade que excede as 
aspirações que a fomentaram. O papel da reação crítica de Connolly 
negoceia as pressões discordantes de uma forma presumivelmente 
recetiva, ou seja, auxilia a introdução de uma nova identidade nos 
registos da justiça e da legitimidade, fazendo-a nos contextos em que 
as medidas de julgamento estabelecidas são insuficientes para com 
o fenómeno emergente. O cristianismo, o secularismo, a cidadania 
democrática, o feminismo, os direitos dos homossexuais e o suicido 
assistido por profissional médico exemplificam, para Connolly, uma 
gama diversificada de movimentos que participaram com algum 
sucesso na política do “devir” (Connolly, 2008, p. 145). Porém, existe 
um elemento decisivo na capacidade de reação crítica de Connolly 
que se prende com o esforço para perceber se um novo movimento 
promete apoiar ou restringir o espírito do pluralismo. Portanto, o 
ethos do pluralismo reconhece a necessidade de estabelecer limites. 
Aceitar a capacidade de reação crítica como virtude cívica é suge-
rir que tais reavaliações não terão um fim último. Irão reaparecer à 
medida que o ritmo da reorganização social acelerar, lançando novas 
e surpreendentes reivindicações e movimentos depreciados pelo 
código de julgamento estabelecido (Connolly, 2005, p. 66-67). Sendo 
por este motivo que a necessidade recorrente de uma capacidade de 
reação crítica expõe até que ponto um ethos positivo de envolvimento 



Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
uma perspetiva agonista para um mundo multipolar 481

político excede o alcance de um grupo fixo ou de um conjunto austero 
de procedimentos e interpretações morais universais estabelecidas.

5. CONCLUSÃO

Como foi possível verificar ao longo deste capítulo, se encararmos 
as dificuldades do projeto cosmopolítica e optarmos por vislumbrar 
outro modelo relacional entre os seres humanos, não existem soluções 
simples na proposta por uma ordem mundial policêntrica ou multi-
polar, se preferirmos. Como tal, não podemos refletir que tal ordem 
se forma por via de um conjunto pré-determinado de instituições 
ou de valores. O verdadeiramente importante, em primeiro lugar, é 
ter a consciência da possibilidade em aceitar modelos diferentes do 
modelo ocidental, não só como forma de organização da sociedade, 
mas também no que respeita à persecução do respeito pela dignidade 
humana. Uma abordagem pluralista agonista pode revelar-se útil para 
esta discussão na medida em que encara o mundo e a política como 
pluriverso, ao conceber o mundo como um espaço onde ocorre um 
encontro agonístico entre uma diversidade de polos que se envol-
vem uns com os outros sem que nenhum deles tenha a pretensão de 
se superiorizar. Este encontro agonístico é um confronto em que o 
objetivo não é nem a aniquilação nem a assimilação do outro, mas 
um espaço no qual as tensões entre as diferentes abordagens, iden-
tidades e culturas contribuem para enriquecimento da diversidade 
que caracteriza um mundo multipolar.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
Connolly, W. E. (2002). Identity/difference: democratic negotiations of political 

paradox. University of Minnesota Press.
Connolly, W. E. (2004). The Ethos of Pluralization. University of Minnesota Press.
Connolly, W. E. (2005). Pluralism. Duke University Press. 
Connolly, W. E. (2008). “Confessing identity/belonging to difference”. In Chambers, 

S. A., & Carver, T. (Eds.) William E. Connolly: democracy, pluralism and political 
theory (pp. 131-147). Routledge.



Rafael Franco Vasques482

Mouffe, C. (2007). En torno de lo politico. Fondo de Cultura Economica.
Mouffe, C. (2010). “Civil society, democratic values and human rights” In T. Carver, J. 

Bartelson (Eds.), Globality, Democracy and Civil Society (pp. 95-110). Routledge
Mouffe, C. (2014a). Agonística. Pensar el mundo politicamente. Fondo de Cultura 

Economica.
Mouffe, C. (2014b). “Democracy, human rights and cosmopolitanism: an agonistic 

approach”. In C. Douzinas, C. Gearty (Eds.) The Meaning of Rights: the philosophy 
and social theory of human rights (pp. 181-192). Cambridge University Press.

Mouffe, C. (2016). La paradoja democrática. El perigro del consenso em la política 
contemporânea. Editorial Gedisa.

Odysseos, L. (2007). “Crossing the line? Carl Schmitt on the ‘spaceless universalism’ 
of cosmopolitanism and the War on Terror”. In L. Odysseos, F. Petito (Eds.), 
The International Political Thought of Carl Schmitt: terror, liberal war and the 
crisis of global order (pp. 124-145). Routledge.

Panikkar, R. (1982). “Is the notion of human rights a western concept?”. Diogenes 
(30:120), p. 75-102.

Parekh, B. (2005). Repensando el multiculturalismo. Istmo.
Schmitt, C. (2015). O conceito do político. Edições 70.



Índice

           11		 Introdução

   13	 Economia do conhecimento: repensar os fundamentos económicos
	 Adão Carvalho

  39	 Uma Inteligência Artificial centrada no ser humano?
	 Uma reflexão acerca da abordagem da União Europeia a partir do 	
	 pensamento de Silvério da Rocha-Cunha sobre os Direitos Humanos
	 Ana Paula Brandão 
	 Isabel Camisão 

  59	 Sobre a Amizade em Relações Internacionais, e em Economia
	 António Caleiro 

  81	 A pretensão de correção por Robert Alexy 
	 Cláudia Toledo 
	 Anny Santana 

  99	 O Projeto Europeu como Projeto de Paz: Enigmas da Soberania e as 	
	 crises da Europa à Luz do Pensamento de Silvério da Rocha-Cunha
	 Evanthia Balla 

119	 A Academia nas trincheiras
	 (Ensinar e aprender em contexto de neoliberalismo hegemónico)
	 Francisco José Tomás Catarro 

143	 O princípio da distinção
	 desigualdade social numa “sociedade de iguais”
	 Hugo Carvalho de Matos Fernandez 

159	 A identidade de humanismo e naturalismo nos Manuscritos		
	 Económico-Filosóficos de 1844. Notas sobre a leitura ecológica 
	 de Kohei Saito.
	 Irene Viparelli 

181	 Nacionalismo – Back to basics
	 Isabel Estrada Carvalhais 



205	 A integração política da Europa:
	 o patriotismo constitucional de Jürgen Habermas
	 Joana Rocha-Cunha

221	 De novo a Filosofia Portuguesa ou o diálogo não-escrito entre 	
	 Eduardo Lourenço e o seu Mestre Joaquim de Carvalho
	 João Tiago Lima

241	 A sociedade numenal vs uma doxástica provável
	 João Vaz Rodrigues

257	 Tributo a Silvério Rocha e Cunha
	 José Alberto Gomes Machado

261	 Riscos, incertezas e democracia
	 José Eduardo Faria

269	 O marxismo como teoria crítica do direito internacional – 
	 algumas considerações iniciais
	 José Manuel Pureza

291	 Espaços, territórios e fronteiras entre o 3º e o 1º milénio a.C. 
	 no Alentejo (Portugal)
	 Leonor Rocha

307	 O pensamento de Étienne La Boétie pela mão de um Professor
	 Licínia Simão

317	 Portugal e a imprevisibilidade das Relações Internacionais
	 Luís Vieira de Andrade

331	 Implicações do uso da força e das “operações robustas” 
	 nas operações de manutenção da paz da ONU
	 Maria do Céu Pinto Arena

343	 A Presença da Ordem dos Carmelitas Descalços em Évora:
	 o caso do Convento de São José da Esperança ou Convento Novo
	 Maria Lucília Teixeira 

355	 Considerações sobre a desformalização do direito gerada pelo 	
	 fenómeno da Globalização
	 Mário Reis Marques

371	 Genocídio, Direito Internacional e a relação entre soberania e direitos 	
	 humanos: da Escola de Salamanca à desordem do século XXI
	 Miguel Santos Neves

403	 Anotação ao artigo 1577.º do Código Civil
	 Nuno de Salter Cid



415	 Novas gerações e literacia financeira: capacitação para um futuro 	
	 sustentável nas políticas públicas
	 Paulo Neto
	 Maria Luísa Silva

433	 Racionalidade comunicativa e cosmopolitismo universal no 		
	 pensamento de Jürgen Habermas e Silvério da Rocha-Cunha
	 Paulo Vitorino Fontes

449	 Memórias Anotadas de José Medeiros Ferreira: 
	 Um Intelectual que trouxe dentro de si toda a humanidade
	 Pilar Damião de Medeiros 

459	 Pluralismo, Democracia e Direitos Humanos: 
	 uma perspetiva agonista para um mundo multipolar
	 Rafael Franco Vasques

483	 As relações entre a União Europeia e a Rússia:
	 da cooperação competitiva à confrontação
	 Sandra Fernandes

499	 O contributo do Comité das Regiões para o aprofundamento da 	
	 democracia no âmbito da Conferência para o Futuro da Europa:
	 a proposta do High-Level Group on European Democracy
	 Sandrina Antunes

517	 Violência, margens e Relações Internacionais
	 Sílvia Roque



POLÍTICA, DIREITO E SOCIEDADE
Estudos em homenagem ao 
Professor Silvério da Rocha-Cunha

Organização: Evanthia Balla | Irene Viparelli | Paulo Vitorino Fontes| 
Rafael Franco Vasques 

CAPA: Sal Design Studio

© Edições Húmus, Lda. e Autores, 2025

Edições Húmus, Lda., 2025
Apartado 7081
4764-908 Ribeirão – V. N. Famalicão
Telef.: 926 375 305
humus@humus.com.pt
www.edicoeshumus.pt
ISBN: 978-989-9275-09-6

Impressão: Papelmunde
1ª edição: 20 de Junho de 2025
Depósito Legal: 547711/25

Apoios:

Este trabalho foi financiado por fundos nacionais através da FCT – Fundação 
para a Ciência e Tecnologia, I.P., no âmbito do projeto UIDB/00758/CICP.




