
 
  
 
 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Dossiê 
Heidegger como Educador 



 

Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender. 
 

 
 

Heidegger and the ones to come. On teaching and learning. 
 

DOI: 10.12957/ek.2025.95300 

 

Irene Borges-Duarte1 
Práxis | Universidade de Évora 

iborgesduarte@gmail.com 
 

RESUMO 
Para Heidegger o ofício de ensinar só se manifesta, na sua verdade, como o gesto de 
«ensinar a aprender». Esse gesto, nas Lições de 1928, é o do líder ou guia, que introduz 
os menos experientes no modo de fazer fenomenológico. No Seminário de 1941/42 e nas 
Lições de 1951/52, usa o símil do maestro/director (Leiter) de uma orquestra – tocando 
em concerto, como a mais pura forma musical de pensamento – e o do artesão 
(Handwerker), que molda o novo na oficina, forjando a auto-manifestação de cada 
estudante. Mas como aparece essa manifestação nos textos esotéricos, que, à maneira do 
Platão não escrito, não foram pensados propriamente para ser tornados públicos, mas 
guardados na gaveta até que os “poucos e raros” pudessem estar (mais) preparados para 
acolher o que virá, nos tempos do deus derradeiro? O presente intento aceita, como um 
desafio, buscar essa abertura aos tempos vindouros, nas páginas sigilosamente guardadas 
pelo pensador, nos Cadernos Negros, em que se configura a sua conversa consigo mesmo.  
Palavras-chave 
Ensinar. Aprender. Os Vindouros. Esotérico. 
 
ABSTRACT 
For Heidegger, the craft of teaching manifests itself, in its truth, only as the gesture of 
“teaching to learn”. This gesture, in the 1928 Lectures, is that of the leader or guide, who 
introduces the less experienced to the phenomenological way of doing. In the 1941/42 
Seminar and the 1951/52 Lectures, he uses the simile of the conductor (Leiter) of an 
orchestra – playing in concert, as the purest musical form of thought – and that of the 
craftsman (Handwerker), who shapes the new in the workshop, forging the self-
manifestation of each student. But how does this manifestation appear in esoteric texts, 
which, like Plato's unwritten works, were not intended to be made public, but kept in a 
drawer until the “few and rare” could be (more) prepared to welcome what is to come, in 
the times of the ultimate god? The present essay accepts, as a challenge, to seek this 

 
1 Professora emérita na Universidade de Évora. Formou-se nas Universidades de Lisboa (Licenciatura e 
Mestrado), Complutense de Madrid (PhD, 1994), com períodos regulares pré e pós-doutorais em Freiburg 
im Breisgau e Mainz. Investigadora do Praxis, coordenou o grupo de Fenomenologia. 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
18 17 - 34 

opening to the times to come, in the pages secretly kept by the thinker, in the Black 
Notebooks, in which his conversation with himself is configured. 
Keywords 
Teaching. Learning. The ones to come. Esoteric. 
 

Num trecho da Anmerkung VIII, incluída no volume 98 da Gesamtausgabe 

(Heidegger, 2018) que, segundo o editor Trawny, deve proceder de 1950, Heidegger 

expõe brevemente e sem grandes cuidados estilísticos o que pensa acerca de “Mestres e 

discípulos” (2018, 252 ss.). O tema, muito mais primorosamente cuidado, será retomado, 

em sentido próximo, nas Lições de 1951/52, sobre Que significa pensar? (Heidegger, 

2002), que aqui já se adivinham in nuce. Mas a forma como a questão é introduzida no 

contexto sigiloso dos Cadernos Negros parece-me particularmente reveladora. Num 

caderno anterior, editado por Trawny em GA 97 (Heidegger, 2015), e datado de 1947/48, 

aparecia uma citação de Leibniz, como epígrafe do texto da Anmerkung IV, que se pode 

considerar ilustrativa do sentido da escrita heideggeriana neste contexto: Qui me non nisi 

editis novit, non novit, “quem me conheça apenas pelas minhas publicações, não me 

conhece”. Sabemos que a edição dos Cadernos foi por Heidegger interdita até que tivesse 

sido editada toda a produção da sua vida, inclusive os restantes inéditos, remetidos para 

a III secção da sua Gesamtausgabe, de que fazem parte os Beiträge (Heidegger,1989). 

Vou partir destes três vectores – a saber: o aprender e o ensinar, o sigilo acerca do mais 

íntimo pensamento, e o faseamento deliberado da sua publicitação – para defender a ideia 

de um percurso esotérico do pensador Heidegger2, ligado não à vontade de emascarar as 

suas convicções ou aspirações potencialmente perigosas, nos tempos que lhe foi dado 

viver3, mas sim à sua concepção do espaço-tempo de jogo do que enunciou como História 

do Ser. O que recoloca o ponto de partida e a direcção arquitectónica do percurso nas 

chaves interpretativas oferecidas nos Beiträge. 

 

 

 
2  A primeira versão deste ensaio foi apresentada, em forma de conferência, no 29º Colóquio Heidegger, 
celebrado sob o título Heidegger como Educador, em São Paulo, Novembro de 2024. 
3 Poderia aqui estabelecer-se um paralelismo com o “larvatus prodeo” de Descartes, nos Praeambula. Mas 
não me parece que seja esse o sentido da alusão heideggeriana. A via esotérica de interpretação do filósofo 
francês foi defendida por Maxime Leroy, que desenhou o retrato do filósofo conscientemente dissimulado 
e fingidor, que confessa, nas suas Cogitationes privatae, “entrar em cena” cauteloso e com máscara, para 
ocultar, segundo Leroy, o seu agnosticismo, as suas amizades libertinas, a sua proximidade aos 
rosacrucianos. Para uma análise mais demorada da questão cartesiana: Borges-Duarte, 2003. 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
19 17 - 34 

1 POUCOS, RAROS, RESERVADOS 
 
Os Beiträge interrogam num trilho, que só começa a ser trilhado pela 
transição para o outro início, em que o pensar ocidental entra agora. 
Este trilho leva a transição ao aberto da história e fundamenta-o como 
uma estância, talvez longa, em cujo cumprimento o outro início do 
pensar permanece sempre só pressentido, embora também já decidido 
(Heidegger, 1989, p. 4). 
 

Assim começam (§1) os misteriosos Beiträge, redigidos, como bem sabemos, 

entre 1936 e 1938, mas de que só em 1962 se chega a ter uma primeira e escassa notícia, 

pela referência indirecta do jovem Otto Pöggeler (1983), a quem Heidegger encomenda 

então a difícil tarefa de, sem nada saber do que o pensador almeja, avisar da sua 

existência, no seu estudo percursor sobre O caminho do pensar de Martin Heidegger, e 

informar do seu conteúdo. Consciente da responsabilidade que sobre ele recai, o jovem 

investigador faz o que pode, interpretando o sentido da obra como “teológico”. Nos anos 

que passarão, sem qualquer indicação mais sobre o seu conteúdo, apenas essa vaga ideia 

ficará. Só em 1989, comemorando o centenário do nascimento do pensador, o 

coordenador geral da sua Edição Integral, F.-W. von Herrmann, fiel depositário das suas 

últimas vontades nesse campo editorial, decidirá dar o manuscrito à impressão, por 

considerar que, apesar de ainda não estar completa a publicação das Lições da IIª secção, 

pouco falta para que o esteja, e é tempo já de divulgar o texto longamente guardado na 

gaveta, primeiro, e no arquivo de Marbach, depois. Faseamento respeitado, pois, pelos 

herdeiros do legado. Mas talvez só agora, na ressaca da publicação dos Cadernos Negros 

e da discussão em torno ao seu conteúdo mais polémico, estejamos em condições de 

compreender porquê. Comecemos com aquelas palavras iniciais. 

O questionamento heideggeriano naquela que, no dizer dos seus editores, constitui 

a sua segunda “obra fundamental” dirige-se ao ser no seu carácter de história, não no 

sentido processual do suceder-se de sucessos, mas no sentido do acontecer inaugural de 

momentos veritativos, de acontecimentos, os quais se experimentam como épocas em que 

a verdade (do ser) se demora, de uma certa maneira, apropriada pelo ser à maneira 

humana, na sua linguagem e nos seus diversos idiomas (ou modalidades culturais). A 

apropriação do ser pelo seu aí humano e, reciprocamente, deste aí pelo ser, que assim se 

expõe, é um mútuo serviço que se prestam um ao outro, no que se manifesta como uma 

retomada do sentido do Da-sein, aí-ser. A autenticidade desta apropriação é o que pode 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
20 17 - 34 

inaugurar uma nova era: propiciar-se do início de outro mundo, de uma outra estância, na 

sua ainda insondável possível longevidade. 

 Nos Beiträge, Heidegger sente-se caminhar entre épocas, entre mundos. Aspira 

ao que chama “livre fuga da verdade do ser” [freie Fuge der Wahrheit des Seyns], mas 

sabe que esse tempo ainda não chegou, que ainda não se deu o Ereignis, a apropriação 

propícia. Isto indica que não está a falar de si mesmo, do seu próprio pensamento, mas de 

algo que tem carácter ontológico, nem individual nem colectivo, com a radicalidade do 

universal ou, na linguagem mais tardia dos anos 50, do sagrado. Compreende-se que 

Pöggeler (1983) tenha dado aos Beiträge um sentido “teológico”. Embora o “deus 

derradeiro”, que dá nome ao capítulo e momento final do caminho feito, não tenha os 

contornos ônticos do que a tradição ocidental chamou Deus, mas antes uma clara 

manifestação da relação ou abertura ao ignoto como primordial. A apropriação, de que se 

está a falar ao longo de toda a obra, dá-se como instituição de uma atmosfera em que se 

consagra a união ou junção harmónicas do estar a ser à maneira humana e não humana. 

Ora, que esta atmosfera possa surgir da época da representação moderna do mundo não é 

algo que possa acontecer “para já”. Há que aguardar a sua possibilidade, preparar a 

transição. Como dirá, sibilinamente, na Entrevista a Der Spiegel: “preparar-se para estar-

disposto a manter-se aberto para a chegada ou a falta do deus”, onde “a experiência desta 

falta” constitui um “libertar-se do homem da queda (Verfallenheit) no ente” 

(HEIDEGGER, 1989a, p.123)4. Ora, voltando aos Beiträge: 
 
O tempo dos «sistemas» já passou. O tempo da edificação da figura 
essencial do ente a partir da verdade do ser ainda não chegou. Neste 
intervalo, a Filosofia, na transição para o outro início, tem que [muss] 
ter conseguido algo essencial: o projecto, i.e., a abertura fundadora do 
espaço de jogo do tempo da verdade do ser. Como conseguir esta coisa 
singular? Estamos aqui sem predecessores e sem base de apoio. 
(Heidegger, 1989, p. 5) 
 

A tarefa é, pois, árdua. Mas tem que ser! É imperativo. Mas como? E para quem? 

A resposta, provisória, mas clara, a estas interrogações vem só um pouco adiante no texto, 

no final do § 4 e logo no início do § 5: 
 
Nós, os de hoje, temos apenas uma obrigação [Pflicht]: a de preparar 
esses pensadores, pela fundação de uma disponibilidade de longo 

 
4 Entrevista de 1966, que, como é bem conhecido, o entrevistado também determinou que só fosse publicada 
postumamente. 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
21 17 - 34 

alcance para o digno de ser perguntado. Para os poucos, que de vez em 
vez voltam a perguntar, i.e., a colocar de novo sob decisão a essência 
da verdade. Para os raros, que trazem consigo a coragem suprema da 
solidão, para pensar o Ser na sua nobreza e para falar acerca da sua 
singularidade. (Heidegger, 1989, p. 11) 
 

E, um pouco mais à frente, explicitando os sentidos ocultos dessa disponibilidade, 

corajosa e solitária, na preparação da decisão, pergunta-se de que modo o dizer pensante 

pode conseguir elevar-se silenciando – no ser – o ente e, assim, abrir um “entre”, um 

Zwischen (1989, p.13) como espaço-tempo da simultaneidade do ser e do ente. Toda esta 

exposição, situada no Prelúdio da obra, mostra-se num estilo muito nietzscheano, 

inspirado, e de um entusiasmo que raia o profético. E, no entanto, na imediata sequência, 

o “salto no entre”, de que é questão em toda esta exposição – e, na verdade, em toda a 

obra –, é caracterizado como o “brotar do aí-ser” ele mesmo, que se manifesta como uma 

“tonalidade de fundo do pensar”, a qual tenta descrever triadicamente, à falta de uma 

palavra única para esta sintonia, como espanto-reserva-temor (1989, p.14). Mas, nesse 

trio de afectos, “a reserva constitui o meio” (1989, p.15), o tom-base do pensar na 

transição e preparação do salto. Os poucos e raros – os pensadores que pressentem a 

necessidade do salto – são os que agem com reserva e dizem, calando. Preparar obriga a 

um silêncio, que não consente o comum, mas projecta o a-vir: um agir pelo silêncio 

corajoso, que pensa a história, para desconstruindo-a – remissão a Zuspiel (Heidegger, 

1989, p.13) – permitir o salto. Toda uma estratégia de ensino! 

Na verdade, poucos anos mais tarde, em 1942 (Anmerkungen 1), escreverá: “Não 

é de técnica, nem de política, nem de moral (sistema educativo) que precisamos – como 

metas e como elementos do aí-ser. Do que precisamos é de mestres (Lehrer) que possam 

ensinar.” (Heidegger, 2015, p. 52). 
 

2 MESTRES E DISCÍPULOS 

No seu livro sobre As Lições dos Mestres, George Steiner (2004, pp.11-15) 

recorda que a vocação docente se manifesta de três maneiras principais, embora 

susceptíveis de diferentes misturas entre si: o professor vampiro, que cria dependência e 

escraviza; o professor que age pelo exemplo, numa acção silenciosa, que induz imitação; 

e o professor que aprende com o aluno, ao mesmo tempo que o instrui, num exercício de 

interacção e troca, como num acto de amor. Steiner dedica-se a comentar vários casos 

especialmente relevantes, ao longo da história, incluindo aqueles em que o discípulo 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
22 17 - 34 

mimetiza o mestre, ou em que, traindo a sua confiança, se lhe sobrepõe e antagoniza, mas 

também aqueles em que o mais jovem dá continuidade ao trabalho do mais velho, mas 

em liberdade. Recorda o lamento de Nietzsche pela falta de discípulos à altura – o que, 

sem dúvida, também ecoa no estilo dos Beiträge, a que já aludimos. E lembra que Leo 

Strauss defendeu tenazmente o esoterismo dos clássicos, nomeadamente de Platão, a 

quem também os filólogos da Escola de Tübingen5, pelos anos 80-90 do século passado, 

dedicaram um estudo sistemático incontornável. O próprio Heidegger declara muitas 

vezes a sua intenção de seguir o modelo socrático, dialogal e em vivo, sem esquecer o 

registo platónico desse modelo: “o diálogo em vivo é mais poderoso que tudo o que se 

escreve, atreito a todo o tipo de mal-entendidos. O que Platão bem sabia, como diz no 

final do seu Fedro” (Heidegger-Blochmann, 1990, p.117)6.  Mas, ao contrário de 

Sócrates, o magistério de Platão não tinha lugar em plena ágora, mas recatadamente na 

Academia, a coberto da raiva dos atenienses, quando incomodados pelo aguilhão do 

mestre. Só aqueles cujo interesse já foi despertado acedem a esse magistério. Num estudo 

detalhado deste consciente modelo socrático, por parte de Heidegger, Christophe Perrin 

interpreta que o pensador trata de “transformar o antigo seminário numa nova ágora” 

(Perrin, 2013, p. 51). Em sentido inverso, porém, Peter Trawny (2010), explorando a sua 

própria intimidade com os textos de Heidegger, por ele próprio editados, assinala, de uma 

forma muito abrangente, o secretismo do pensador, a que dá imagem com a referência ao 

Adyton dos templos gregos. Mas, na verdade, o vínculo sagrado entre os mortais, o imortal 

e o cósmico, não só necessita ser guardado, mas também transmitido, no tempo justo, a 

quem seja capaz de o defender. E essa é a função do mestre e a dos seus discípulos, a 

diversos níveis. Mas em que ambiente? O espaço público da ágora é o da multidão, 

emotivamente maleável. O do ensino institucionalizado tende a estar marcado pelos 

hábitos e técnicas pedagógicas, muitas vezes rígidas e monolíticas. Ora, para que o ensino 

resulte em aprendizagem é necessária a participação de todos em diálogo livre. É 

fundamental que todos tenham a palavra, como num concerto – como veremos mais 

adiante – sob a batuta do mestre. 

 
5 O estudo de Hans J. Krämer (1929-2015) e Thomas A.  Szlezák (1949-2023), com a sua perspectiva 
inovadora e recolha exaustiva de fontes, foi publicado fora do seu país de origem, e continua um marco 
fundamental na investigação de Platão.  
6 Veja-se igualmente a atenção prestada ao caminho socrático na segunda Lição do curso de 1951/52 
(Heidegger, 2002, pp. 20-23).   



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
23 17 - 34 

Nos Cadernos Negros essa ligação entre o ensinar e o aprender aparece só muito 

pontualmente meditada, mas com alguma frequência, denotando a sua importância 

explícita. Na Anmerkung VIII, de 1950, que citei de entrada, aparece assim: 
 
Um mestre é grande por ser capaz de ter como descendência mais 
mestres, e nunca discípulos. Claro que os mestres que vêm depois dele 
só vêm num tempo muito posterior, para ele insondável; nunca o fazem 
em vida do mestre. Contemporâneos do mestre só podem sê-lo 
discípulos. Por intermédio deles, o mestre vem a estar ao seu nível; a 
nivelação inclui em si uma redução; depressa se chega ao estado normal 
de os alunos virem, de facto, a saber tudo melhor: nomeadamente, tudo 
o que anteriormente reduziram e nivelaram, segundo o seu modo de 
representar. […] Quem pretenda criar discípulos, quem precise de ser 
desafiado pela relação professor-aluno e, em qualquer caso, instigado, 
atesta diretamente que não é um grande, um autêntico mestre, mas 
apenas um mestre-escola. E um professor de alunos. Ensinar significa, 
na verdade, deixar aprender; mas deixar aprender a ser mestre. 
(Heidegger, 2018, p. 252) 
 

É, talvez, esta a mais contundente das referências a este assunto, que li em 

Heidegger. Ele, que foi decerto Ein Meister aus Deutschland, como Safranski (1994) 

regista no título do seu livro, e que Löwith (1986, p. 42) recorda como der Zauberer aus 

Messkirch. Ele, que, no dizer de Arendt (1969), no texto comemorativo do seu 80º 

aniversário, era amplamente reconhecido como der heimische König, em referência à sua 

fama e carisma como professor, que levava os estudantes de Filosofia a segui-lo, de 

universidade em universidade, muito antes ainda da publicação de Ser e Tempo. Ele, que 

teve, portanto, tantos discípulos – seguidores e imitadores, mas também pensadores 

criativos e manifestamente autónomos –, deixa um claro sinal de aquilo que considera ser 

a vocação de ensinar: gerar mestres… vindouros. O que não pode dar-se na coetaneidade 

da prática de um docente, mas como um acontecimento singular, que tem o seu próprio 

local instantâneo [Augenblicksstätte] e autenticidade: um salto de nível, relativamente ao 

momento da instrução pelo exemplo, do exercício de um modo de fazer exemplar. 

Pressupõe, pois, uma temporalidade acrónica, compreendida como Ereignis: como 

apropriação e propiciação de um outro ciclo, que teve, porém, na sua origem a palavra do 

autêntico mestre, capaz de engendrar mestres e não meros discípulos.  

Em qualquer caso, esta espécie de heroicidade docente tem de manifestar-se na 

práxis do ser no mundo: seja na quotidianeidade do ser-uns-com-os-outros, nos ambientes 

culturais fácticos a que cada um – também Heidegger – pertence, seja na reclusão solitária 

na oficina da escrita de um pensador resoluto, que ele sempre foi. Cuidar de fazer pela 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
24 17 - 34 

vida – Sorge im besorgen – não é o contrário de zelar e proteger [schonen, behütten] o 

que, segundo aparece em expressões mais tardias (1943; Heidegger, 2013, p. 878), há-de 

ser mantido a salvo. O exercício da quotidianeidade não carece de autenticidade, mesmo 

que não a mostre. O comportamento reservado, que o pensar na transição requer como 

meio, é disso indício.  

Mas Heidegger não ficou nessa fase. Se, por um lado, se guardou de publicar em 

tempos sombrios, e mesmo de ensinar, nos anos do pós-guerra, em que lhe foi retirada a 

venia docendi, voltou com força à actividade pública a partir dos anos 50, não só com a 

publicação dos Holzwege, mas também com a volta a um curso universitário, em 

1951/1952, a convite de um dos mais activos discípulos – Eugen Fink – e com a aposta 

em formas de dizer e em auditórios de diferente procedência, fora do âmbito universitário 

e do seu peculiar estilo académico. No meu entender, para além do inegável carácter 

circunstancial dos convites, há uma estratégia de acção na sua actividade de pensador, 

que prepara o advir e procura os vindouros.  

Tratarei disso já a seguir, bem como do reflexo dessa lecionação fora de portas no 

caminho do seu pensar e nas nuances do seu estilo de ensino. Mas, antes, quero ainda 

apontar, com base numa das Anotações dos Cadernos (a VII, do Outono de 1949), a sua 

clara consciência de que se aprende com aqueles a quem, aparentemente, se está chamado 

a ensinar. 
 
O essencial aprendemo-lo – se é que o aprendemos – de aqueles a quem, 
segundo parece, instruímos [belehren]. O que é difícil ao aprender – 
algo de que só poucos são capazes – é reconhecer que aprendemos. Há 
muita gente que considera que aprender é humilhante. Mas aprender é 
bem diferente de tomar ou de enumerar. Aprender é fazer a experiência 
de algo, que nos ensina e instrui [lehrt und belehrt], na sua essência, e 
ser sensível a isso. Ensinar e aprender não é uma relação de transporte. 
Só experimentamos aquilo a que nos entregamos no perigo da sua 
essência - o perigo. (Heidegger, 2018, p. 154) 

 

A anotação é estranha, quer pelo contexto, quer pela sua aparente ruptura com ele. 

No Outono de 1949, Heidegger está a ultimar o aparecimento dos Holzwege, que sairão 

ainda esse ano, embora já com data do seguinte, como é sabido. Mas também está a 

preparar o ciclo de conferências que o convidaram a dar em Bremen, em Dezembro: 

Einblick in das was ist. Ambas as circunstâncias estão presentes, contextualmente: a 

questão explícita da essência da técnica (HEIDEGGER, 2018, p.153) e o sentido dos 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
25 17 - 34 

Holzwege, de que diz: “considera-se o livro como um volume de ensaios. É que só se 

veem as árvores uma a uma, sem se tomar o caminho para a floresta” (HEIDEGGER, 

2018, p.152). E, então, como uma “fenda de silêncio na parede” [Riss der Stille in die 

Wand], que contrasta com o “ruído radiofónico e fílmico” em que a essência da história 

se afunda em esquecimento (HEIDEGGER, 2018, p.154), surge a breve alusão, que 

citamos acima, acerca do humilhante que parece ser “aprender”, para tanta gente, por não 

se saber fazer a experiência do que está a ser, sentindo-o, acolhendo-o no seu ser e não na 

mera superficialidade de algo transmitido. Ora, essa experiência de aprendizagem é feita 

com os que vêm instruir-se, com o que são na sua essência, com o que dão a ver. E essa 

aprendizagem é um sentir… do Perigo! É no ser-com que se aprende, mesmo em situação 

de ensinar. A esse desencobrir-se da essência como Perigo e risco, Heidegger – na sua 

entrega como pensador – responde com o que chamo uma estratégia (de ensino), cuja 

arquitectura começou a desenhar nos Beiträge, e que a concepção tardia da 

Gesamtausgabe acabou de edificar.  

 

3 ESTRATÉGIA ARQUITECTÓNICA 

Tenho defendido desde há muito que a concepção heideggeriana da arte é 

fundamentalmente de natureza arquitectónica. Não lhe interessa toda a arte, não atende a 

qualquer tipo de obra, mas quase só àquelas obras das artes e das técnicas que, de algum 

modo, traçam a planta, nem sempre visível, de um espaço-tempo particular, seja 

edificando o templo, em os deuses fazem a sua chegada e os fiéis buscam amparo; seja 

atravessando um caminho através dos campos e guardando os seus vestígios, como o 

calçado do lavrador, na experiência singular do pintor; seja almejando o portal sem 

retorno, para o pintor e para todos mortais; ou até, simplesmente, no singelo desenho de 

uma jarra ou de uma taça, para levar à boca o líquido, pelo qual o sedento anseia e que o 

celebrante consagra. O pôr-se em obra da verdade, de que Heidegger fala, é sempre um 

fazer sítio, um dar lugar ao aparecer do vínculo, a que chamará, com Hölderlin, Geviert, 

dando nome à planta entrecruzada das quatro regiões ontológicas. O que, na arte, é o 

espaço-tempo do Er-eignis, na instantaneidade do seu apresentar-se e encobrir-se, é na 

palavra poética e na do pensador uma edificação temporal: o abrir-se de uma história no 

seu início. Um projecto – ou: uma arquitectura do tempo. 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
26 17 - 34 

A meados dos anos 30, o projecto de Heidegger é o que os Beiträge desenham, 

em seis momentos ou andamentos sinfónicos (ou sin-tónicos), acordes com a História do 

Ser, a que o pensar (propício) quer co-responder: (1) no pressentimento do perigo 

indeterminado, que suscita o comportamento reservado, aguardando temoroso – reverente 

– o a-vir, preparando a transição; (2) no co-jogar-se [Zuspiel] do antigo e do 

potencialmente novo, como intersecção do pensar que, oscilando, contrasta o sido e o a-

vir; (3) na experiência ainda insegura do salto, já em devir pelo pensar da outra margem; 

e, nesta, (4) o tomar solo, fundando uma caminhada que, no entanto, está destinada a ser 

andada (5) pelos vindouros, até à chegada, singular e passageira como uma configuração 

astral, (6) do tal misterioso “derradeiro deus”. 

Os seis capítulos ou pontos de fuga, nas designações surpreendentes com que o 

pensador os nomeia, indicam já que também a linguagem tem que mudar, para poder dizer 

o que, no discurso tradicional da Filosofia, se perderia, afundando-se nos abismos e 

sistemas da História da Filosofia ocidental, encerrada em si mesma. Mas, com isso, o dito 

também perde o seu público de sempre, os que estudam e trabalham na academia, os que 

esperam ouvir o que lá se diz, na linguagem que lá se usa – única que consideram digna 

de um filósofo académico. Entre 1936 e 1938, Heidegger está vigiado, com o seu nome 

em interdito, sujeito a denúncias. Convém-lhe, onticamente, o recato, a reserva. Mas não 

é esse o sentido da Verhaltenheit, enquanto diapasão da propícia harmonia. É, antes, a 

introdução contida, mas tenaz, da outra maneira de ver e de dizer, sublinhando os 

contrastes – como nas aulas sobre Schelling e o Tratado da Liberdade Humana (SS 1936) 

e sobre Nietzsche (1936/37), e sobre a essência da verdade (1937/38). É, realmente, a 

preparação de outra abordagem da história o que, uma e outra vez, vai sendo feito, 

estrategicamente. 

Os anos da guerra e os imediatamente posteriores são ainda outra transição. Com 

a universidade fechada, em Friburgo, o ensino de Heidegger reclui-se em círculos quase 

privados, de alguns poucos alunos, nas terras do Ister. A linguagem poética ajuda à 

reclusão e a pensar o que deve ser pensado em clave menos académica ainda. No pós-

guerra, com a interdição de ensinar, esses círculos derivam para áreas quase totalmente 

alheias à universidade e à Filosofia. Começa a deriva que chegará a ser a da tarefa do 

pensar, que está para lá da Filosofia, e enfrenta o pensador à realidade actual do mundo 

da tecnologia, de que não podemos fugir, mas em que há de poder conseguir-se habitar, 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
27 17 - 34 

recuperando o modo simples do estar-uns-com-os-outros no encontro da região a que 

pertencemos e do idioma que falamos. Os poucos e raros de 1936/38 poderiam agora 

chegar a ser muitos mais: em Bremen, em Darmstadt, em Zurique/Zollikon, na sua Suábia 

natal, e em França, na Normandia mas também na Provença, longe, pois, da ruralidade 

dialectal da sua terra-mãe e da sua casa de Zähringen, em Friburgo, onde também reúne, 

porém, gente de todo o mundo, que o procura e escuta. Nem mesmo os meios de 

comunicação social, que em tantos momentos deu a entender desprezar, ficam longe do 

alcance da sua fama e influência. A todos se estende essa estratégia desenhada nos 

Beiträge, de reserva, jogo de espelhos e contrastes, fala vernácula, suficientemente 

enigmática para despertar o interesse nos ouvintes e suficientemente anti-tradicionalista 

para incomodar as mentes académicas. E a batalha pela clarificação da sua posição e 

leitura da História do Ser no ocidente é tenaz e incisiva. Arquitectura do tempo. Urbi et 

orbi. 

O último episódio desta estratégia e do caminho metódico que indica é a 

configuração da Edição Integral, nas suas quatro secções. O desenho do projecto, com o 

editor Vittorio Klostermann, é de 1973 e o início das publicações é já em 1975. É bem 

conhecido o seu desígnio: dar prioridade de publicação às Lições, que constituíram a sua 

vida académica, a começar com as de 1927, como única versão que ficou para a 

posteridade da suposta continuação de Ser e Tempo. E terminar esta fase de Zuspiel, antes 

de saltar à III Secção, dos inéditos, em que se incluem os Beiträge, que deverão 

permanecer interditos antes de terem tido o seu efeito preparatório as peças de 

desconstrução contidas nas Lições. Von Herrmann, fiel depositário, tomou alguma 

liberdade relativamente ao mestre, ao editar a 2ª obra chave em 1989, por considerar que 

já estava próximo o fim dessa etapa inicial de dar à luz o seu legado. Mas manteve a 

interdição dos Cadernos Negros, que, segundo Trawny, não lhe tinham sido atribuídos 

como tarefa de edição. Heidegger parece ter deixado essa parte dos seus “caminhos, não 

obras” para os vindouros, que não o conheceram em vida: aqueles que não foram, na 

verdade, seus contemporâneos! 

O desenho arquitectónico da possível recepção desses seus caminhos e do que 

neles se fala não pode ser mais claro, quanto a mim. O que guardar na gaveta, ou no 

Arquivo de Marbach e o que dar a conhecer, no momento oportuno, corresponde a uma 

arquitectura do tempo preparatório do “outro início”, e a uma encoberta pedagogia na 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
28 17 - 34 

abordagem do que há-de pensar-se. Nesse tempo longo, a filosofia e a sua forma de agir 

cede o lugar ao pensar propício [Ereignis Denken] e a academia apaga-se no circo global 

da civilização tecnológica, em cujo seio há que agir, num jogo de serena reserva e 

oportuna ousadia. 

 

4 CÍRCULOS E CICLOS LECTIVOS 

Estivemos a seguir um percurso de mais de 50 anos de vida activa, como docente 

universitário, primeiro, entre 1919 e 1945, e como filósofo e pensador independente de 

instituições públicas, desde esse ano até à sua morte em 1976. Se nos trinta últimos anos, 

é a surpresa do enfoque e a agilidade da linguagem e do estilo na análise temática que é 

primordial; nos mais de 25 primeiros é a abordagem estrita, tenazmente fenomenológica 

e ferozmente desconstrutiva que impera. Tácticas diferentes, dentro de uma estratégia 

geral que só se modula, sem no fundo se modificar, a partir da descoberta da questão 

chave da Kehre e da orientação da Ontologia Fundamental para a História do Ser. Mas os 

círculos discentes variam. O caminho para chegar até eles tem, pois, de ser feito de 

maneira diferente. 

No seu elogio do Heidegger octogenário, Hannah Arendt menciona, além do seu 

pathos filosófico, que o aparentava a Platão, a excelência do seu magistério, responsável 

pela sua fama precoce e pela sedução que exercia nos seus alunos. Há muitos testemunhos 

de outros discípulos de Friburgo e de Marburgo, no mesmo sentido: Otto Bollnow, Walter 

Bröcker, Hans Jonas, Karl Löwith, H.G Gadamer. Mesmo os mais críticos, desde o 

princípio, como Günther Anders e o próprio Leo Strauss, reconhecem esse traço 

distintivo. Essa poderosa atracção, diz Arendt, nascia de uma certa rebeldia, que sentiam 

ter em comum com ele, ante a tradição das escolas filosóficas, criando rapidamente um 

laço, que o trabalho sério e estrito rapidamente afiançava. E, no entanto, diz ela: 
 
Era, contudo, completamente diferente de um «círculo» (do tipo do de 
George, por ex.), que se reunia em torno a um «mestre» e inspirador, 
um círculo por todos conhecido e, apesar disso, isolado por uma aura 
de mistério, só revelado aos seus membros. Neste caso, não havia nem 
mistério nem adeptos. É verdade que os que partilhavam esta 
companhia se conheciam entre si, porque todos eram estudantes, às 
vezes até amigos, e rapidamente formaram grupos, por todo o lado. Mas 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
29 17 - 34 

nunca houve, em sentido estrito, um verdadeiro círculo, nem nada 
esotérico (Arendt - Heidegger, 1998, p. 180)7. 
 

Assim era, segundo parece, a princípio, quando o jovem docente iniciava a sua 

carreira universitária, entre Friburgo e Marburgo. Mas, mais tarde, quer na etapa final da 

guerra, quando reuniu um pequeno grupo no castelo de Wildenstein, nas margens do 

Danúbio; quer, sobretudo, nos anos 60, em França, nos seminários de Le Thor, em casa 

de René Char, os contornos da companhia eram claramente os de um grupo de jovens 

iniciados, ávidos de saber, mas também de ouvir o mestre em presença e de segui-lo, na 

sua senda própria. Dos assistentes ao segundo desses encontros, em 1968, diz Heidegger, 

com entusiasmo, em carta a Elisabeth Blochmann:  
 
Não posso evitar ter de constatar uma e outra vez: a sua disponibilidade 
para ouvir e o respeito pelo mundo espiritual, que é tão diferente do que 
se passa por cá, […] E, por outro lado, a minha maneira de dar o 
seminário (como que socrática) resultou inovadora e estimulante […] 
talvez possa dar-se aqui forma a algo novo. (Heidegger-Blochmann, 
1990, 117). 
 

Entre os estudantes destes seminários de Le Thor, estiveram, entre outros, Giorgio 

Agamben e Barbara Cassin, que souberam encontrar o seu caminho muito livremente. 

Mas também estava o grupo ligado a Jean Beaufret, que se pode, sem dificuldades, 

considerar um círculo fechado. O que, só por si, não bastaria para justificar falar de um 

percurso esotérico, se não fosse porque a estratégia de ensino heideggeriana almejava 

algo mais que o efeito imediato da sua docência particular, como penso ter mostrado. 

Doutro tipo, talvez, mas não menos selecto, eram as audiências de Bremen8 ou de 

Zollikon9, que não foram esporádicas, mas continuadas. Em qualquer caso, os diferentes 

círculos, ao longo de quase 60 anos de vida filosófica, implicam necessariamente, ciclos 

lectivos diferentes.  

Numa publicação anterior (Borges-Duarte, 2014), estudei com detalhe os 

caminhos metódicos e até as tácticas lectivas do ciclo académico. Vou aqui recordá-los, 

 
7 O texto “Martin Heidegger ist 80 Jahre alt“, lido por Arendt na homenagem a Heidegger pelo seu 80º 
aniversário, em 1969, pode ler-se reproduzido pela autora, em carta ao homenageado, pp. 179-192.  
8 Die Bremer Freunde, no dizer de O. Wiegend Petzet (1977). 
9 O círculo de Medard Boss, basicamente formado pelos seus alunos na Faculdade de Medicina de Zurique, 
deu origem à formação de diferentes núcleos de prática da Análise existencial psiquiátrica e 
psicoterapêutica, que se expandiu a outros países, mantendo o seu carácter de sociedade ou associação com 
claro sentido privado. 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
30 17 - 34 

brevemente, pois são a marca e a chancela do fazer heideggeriano, enquanto docente 

universitário de filosofia.  

Vários dos seus cursos levam a designação de Introdução (à Filosofia, à 

Fenomenologia, à Metafísica). Introduzir indica dirigir numa direcção: o que implica um 

movimento e agir orientados. Nas Lições de 1928/29, que inauguram a volta a Friburgo 

do sucessor de Husserl, na sua cátedra, essa acção traduz-se como um “pôr em 

andamento” [im Gang bringen] o filosofar (Heidegger, 1996, p.4), que está já como 

disposição em todo e qualquer ser humano, pelo facto de ser humano:  Menschsein heisst 

schon philosophieren (Heidegger, 1996, p.1). Pôr em andamento é despertar para o 

caminho, fazendo com que o latente chegue a manifestar-se explicitamente. A função do 

mestre é a de atrair na direcção, que responde ao perguntar inerente a todo o Dasein, e 

guiá-lo para que tire partido dessa sua condição inicial ao pôr-se a caminho. Nesse 

sentido, o mestre é um caminhante metódico e tenaz, que lidera a acção dos que o 

acompanham, dando exemplo de um modo de estar e de fazer. A descrição é bastante 

dinâmica, muito crítica do modo tradicional de conceber o ensino como instrução e 

informação, ou como uma profissão socialmente valorizada, que tem as suas técnicas e 

os seus cânones. É uma vocação práxica do Dasein, em sentido ontológico: ein in Freiheit 

ergriffenes Handeln, “uma acção assumida em liberdade” (Heidegger, 1996, p.5). Impõe 

o posicionar-se no mundo, com plena autenticidade, mediante o pensar. Nos exercícios 

lectivos de 1941/42, menciona esta espécie de conversão como uma “mutação na atitude” 

[Wandlung der Haltung] (Heidegger, 2008, p.154), obrigando a mudar a forma de relação 

ou vínculo a tudo aquilo que nos vem ao encontro, sendo uns com os outros no mundo à 

beira dos entes, entre os quais fazemos pela vida.  

Mas é no exercício efectivo do filosofar uns com os outros que se mostra essa 

mutação na forma de estar. O que acontece, de uma certa maneira, nas aulas e seminários 

de Heidegger. Sem me estender neste ponto, penso, contudo, interessante notar que a sua 

modalidade de ensino perdurou nos círculos académicos alemães inicialmente ligados ao 

seu magistério. Nos acima mencionados exercícios de 1941/42, acima citados, destinados 

a principiantes, e hoje editados em GA 88 (2008), Heidegger fala da necessidade de 

“manter em andamento” [im Gang behalten] o pensar, mediante um fazer conjunto, como 

tocando um concerto, de que se vê como maestro [Leiter]. A presença pensante dos 

estudantes é, pois, fundamental neste fazer à maneira da música. O que se aprende co-



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
31 17 - 34 

pensando não são os conteúdos, mas a forma de trabalhar a que Heidegger chama um 

“fazer artesanal” [Handwerk], que usa instrumentos técnicos, embora evitando o 

tecnicismo exagerado. Essa didáctica tem três pontos de apoio: a prática do diálogo e 

intercâmbio de ideias e posições [Wechselrede], “para o que é necessário sair de si”; a 

prática da escrita precisa e elaborada do que o relator reteve do essencial de cada aula, a 

ser lido no início da seguinte [Protokoll]; e a prática da análise textual [Text], tendo por 

base o pensamento de um autor e as questões que levanta (Heidegger, 2008, p.154-155). 

O ciclo inicial de docente universitário foi, como bem sabemos, forte, fecundo e 

bastante aberto. Teve ampla repercussão no mundo académico alemão, de forma directa 

ou indirecta, por via dos muitos discípulos, ao longo do século passado. Mas esse ciclo 

terminou no pós-guerra, com a expulsão e posterior reforma de Heidegger. Os círculos de 

discipulado foram, por isso, surgindo com diferentes características, como creio ter já 

ilustrado o suficiente. Se, por um lado, foram os discípulos mais próximos quem manteve 

em andamento o pensar a que o mestre abriu caminho; por outro lado, foi a vez dos 

aparentemente mais longínquos, procedentes de outras latitudes e idiomas que fizeram 

chegar esse modo de andar ao Oriente e ao Ocidente deste mundo a caminhar velozmente 

para a globalização total. Mas o seu magistério e a sua busca do “outro início” a-vir, 

também assim se estendeu para além das “fronteiras de um povo e nação”, que ele 

elogiava ao responder às perguntas de Der Spiegel. E já não são os seus contemporâneos, 

que recebem, pensam e transformam os seus ensinamentos…  

A polémica acerca dos Cadernos Negros deixa-nos, porém, muitas interrogações 

acerca da eficácia estratégica das suas indicações póstumas e do seu legado. Mas já não 

é aqui o lugar de pensá-lo. A avaliação dessa polémica, que mantém o autor no centro da 

atenção cultural, não faz propriamente parte do que me propus desenvolver aqui, embora 

seja importante registar a sua presença e destacar, sobretudo, que, desse modo, o foco no 

seu legado permanece, como quer que seja lido. 

Terminando, então: 

 

5 ENSINAR A APRENDER 

As três imagens do mestre, que encontramos nos textos – a do líder de uma forma 

de fazer, a do maestro ou director de orquestra e a do artesão na sua oficina (v. Borges-

Duarte, 2014) – conjugam-se onticamente na figura histórica do docente Heidegger, 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
32 17 - 34 

constituindo diferentes facetas da sua imagem pública. Mas a estrutura unitária desses 

três aspectos – aquilo que ontologicamente as articula – é uma certa forma de entender o 

Dasein à maneira do mestre, de compreender a sua obra como um pôr a descoberto da 

verdade, por aqueles caminhos metódicos, e de os levar até à possível consecução do seu 

desígnio. 

No curso tardio e extraordinário, sobre O que significa pensar?, essa estrutura 

estruturante aparece com límpida clareza na descrição do que o Dasein é – sempre já uma 

relação: 
Aprender significa: fazer com que o nosso agir [Tun und Lassen] 
corresponda ao que se nos oferece de essencial. O corresponder e, em 
consequência, o tipo de aprendizagem depende do tipo disso que é 
essencial e do âmbito de procedência do que se nos oferece. […] 
Ensinar é ainda mais difícil que aprender. É bem sabido, embora 
raramente se pense nisso. Porquê […]? Não porque o mestre tenha que 
possuir uma enorme soma de conhecimentos e tê-los sempre 
disponíveis. Ensinar é mais difícil que aprender porque ensinar significa 
deixar aprender [lernen lassen] (Heidegger, 2002, p. 17). 
 

O exemplo de Heidegger, que depois transpõe para a esfera do pensar, é neste caso 

o dum aprendiz de marceneiro. Partindo da relação aprender-ensinar caracteriza a 

essência do ensino: deixar que e fazer que o aprendiz possa aprender. Despertar, 

incentivar, dar pé a um responder harmónico do aprendiz, consistente não em adquirir 

conhecimentos, mas no gostar [mögen] de aprender, a capacidade [Vermögen] que 

converte em possibilidade [Möglichkeit] a abertura ao novo deste ou daquele tipo 

(marcenaria, música ou filosofia). Ora, um pouco adiante, afirma: 
 
O autêntico mestre nem sequer deixa aprender outra coisa que…o 
aprender. […] O mestre só vai à frente do aprendiz por ter muito mais 
a aprender que ele – nomeadamente, deixar aprender. O mestre deverá 
ser capaz de poder aprender muito mais que o aprendiz. E está muito 
menos convencido dos seus assuntos que o aprendiz dos dele. 
(Heidegger, 2002, p. 17-18) 
 

Ensinar, enquanto tornar possível o aprender, é o que importa ser aprendido pelo 

próprio ensinante. Este só será um verdadeiro mestre se o aprende, quer dizer: se aprende 

a dar a possibilidade de aprender. À semelhança de um mestre zen, Heidegger só parece 

querer ensinar esse nada, que é tudo: propiciar a abertura. É nessa relação mestre-

discípulo, que se abre, em cada um, o aí em que o ser acede a mostrar-se. Guimarães Rosa 

(1994) dizia, nas suas palavras, algo muito próximo: “Mestre não é quem ensina, mas 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
33 17 - 34 

quem, de repente, aprende”. O trabalho do mestre artesão na sua oficina deve procurar, à 

margem do conhecimento substantivo dos conteúdos filosóficos das filosofias 

tradicionais, que o filosofar possa acontecer, que o seu modo de fazer seja propicio. Mais 

ainda: pois o pensar vai mais além do filosofar.  E, se ligamos este excerto das Lições de 

1951/52 – públicas, na Universidade de Friburgo, graças à mediação de Eugen Fink – 

com o texto de 1950, por onde, mais acima, começamos a entrar no mais secreto desígnio 

do pensar heideggeriano, encontramo-nos com que 

 
Ensinar significa, na verdade, deixar aprender; mas deixar aprender a 
ser mestre. […] Não seria, pois, de ter a intenção de criar alunos, mas 
de dar testemunho como professor do ser mestre, discretamente, por um 
tempo indefinido. No parentesco com os grandes mestres está a garantia 
de um ar fresco de aprendizagem genuína, nunca de modo escolar. O 
que deve ser efetivamente aprendido nunca pode ser ensinado 
(Heidegger, 2018, p. 253). 
 

O ensino mais autêntico aprende, pois, com os alunos presentes a pressentir o 

perigo, e deixa que os vindouros possam aprender a aprender e, assim, vir a ser mestres, 

pelo discreto e sub-reptício parentesco com o mestre, que não quis instrui-los, mas deixou 

que aprendessem. Por tempo indefinido. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARENDT, H. – HEIDEGGER, M. Briefe 1925-1975. Frankfurt: Klostermann. 1998. 
BORGES-DUARTE, Irene. Pôr em andamento o filosofar. Heidegger e o método de 
ensino filosófico. Em: Studia Heideggeriana, III/2014, 161-190, 2014. 
BORGES-DUARTE, Irene. O melão, o remoinho e o tempo. Descartes e o sonho de uma 
noite de outono. Em: Revista Portuguesa de Filosofia, 59, 315-337. 2003. 
GUIMARÃES ROSA, João. Grande Sertão: Veredas. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 
1994 
HEIDEGGER, Martin. Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis. GA 65. Ed. F.-W. von 
Herrmann. Frankfurt: Klostermann. 1989. 
HEIDEGGER, Martin. "Já só um Deus nos pode ainda salvar". Trad. e anotação de I. 
Borges-Duarte. Filosofia (Lisboa), III nº 1/2, 109-135. 1989a 
HEIDEGGER, Martin. Einleitung in die Philosophie (WS 1928/29). GA 27. Ed. O. 
Saame & I. Saame-Speidel. Frankfurt: Klostermann 1996. 
HEIDEGGER, Martin. Was heisst Denken? GA 8. Ed. P.-L. Coriando. Frankfurt: 
Klostermann. 2002. 
HEIDEGGER, Martin. Einübung in das philosophische Denken (WS 1941/42). GA 88. 
Ed. A. Denker. Frankfurt: Klostermann, 2008. 



Ekstasis: revista de hermenêutica e fenomenologia | V. 14 | N. 1 [2025] 

| Dossiê | Heidegger e os vindouros. Sobre o ensinar e o aprender | 
| Irene Borges-Duarte | 
 

 
34 17 - 34 

HEIDEGGER, Martin. Zum Ereignis-Denken. GA 73.1 Ed. P. Trawny. Frankfurt: 
Klostermann 2013. 
HEIDEGGER, Martin. Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte 1942-1948). GA 97. Ed. P. 
Trawny. Frankfurt: Klostermann.  2015. 
HEIDEGGER, Martin. Anmerkungen VI-IX (Schwarze Hefte 1948/49-1951). GA 98. Ed. 
P. Trawny Frankfurt: Klostermann. 2018. 
HEIDEGGER, Martin. - BLOCHMANN, Elisabeth. Briefwechsel 1918-1969. Marbach 
am Neckar: Deutsche Schillergesellschaft. 1990.  
KRÄMER, Hans J. & SZLEZÁK, Thomas. Plato and the Foundations of Metaphysics. 
A Work on the Theory of the Principles and Unwritten Doctrines of Plato with a 
Collection of the Fundamental Documents. Albany: State University of New York Press. 
1990. 
LÖWITH, Karl. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Stuttgart: Metzler, 2007. 
PERRIN, Christophe. „De l’agora au Séminaire. Heidegger et Socrate.“ In: Perrin, C. 
(Ed.), Qu‘appelle-t-on un Séminaire? La pédagogie heideggérienne. Bucarest: Zeta 
Books, 15-52. 1986. 
PETZET, Heinrich Wiegand. Die Bremer Freunde. In: Neske, G. (Ed.) Erinnerung an 
Martin Heidegger. Pfullingen: Neske, 179-190. 1977. 
PÖGGELER, Otto. Der Denkweg Martin Heideggers. 2ª ed. Pfullingen: Neske. 1983. 
SAFRANSKI, Rüdiger. Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit. 
München: Hanser. 1994. 

STEINER, George. Lições dos Mestres. Lisboa: Gradiva. 2004 
STRAUSS, Leo. An Introduction to Heidegger’s Existentialism. In: The rebirth of 
classical political rationalism. Chicago: Chicago University Press, 27-46. 1989. 
TRAWNY, Peter. Adyton. Heideggers Esoterische Philosophie. Berlin: Matthes und 
Seitz. 2010 
 

 
 
Recebido em: 20/11/2025 | Aprovado em: 20/11/2025 
 

https://en.wikipedia.org/wiki/Martin_Heidegger:_Between_Good_and_Evil
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Lessons_of_the_Masters&action=edit&redlink=1

