©

UNIVERSIDADE DE EVORA

ULTIMA LICAO




A noite da Filosofia

Irene Borges-Duarte
Escola de Ciéncias Sociais (ECS)
Centro de Filosofia, Politica e Cultura (PRAXIS)

Ultima ligdo de um percurso institucional
na Universidade de Evora

Venho hoje, ante vés, em resposta ao desafio amistoso mas institucional de
protagonizar, com uma «tltima licio», a minha despedida desta Universidade, a
que dediquei um quarto de século da minha vida profissional como docente de
Filosofia. Cheguei em Setembro de 1996, vinda da Universidade Complutense
de Madrid, para incorporar a equipa que reinstaurou, neste espaco belissimo
e singular, que é a Universidade de Evora, um curso universitario de Filosofia.

Foram anos de luta pela Filosofia, que decerto ainda nio terminaram.

Quero comegar por agradecer aos Colegas do Departamento, que conceberam
e organizaram este acto, o cuidado que nele puseram, a sua atencso para comi-
g0, bem como a sua colaboragao efectiva ao longo destes 25 anos de partilha
institucional e afectiva. E aos Colegas, Amigos e Amigas, que vieram ouvir-me
hoje, agradeco esta oferta do vosso tempo, que espero nio desmerecer. A nossa
magnifica Reitora, manifesto muito particularmente a minha gratiddo por ter

encontrado, na sua agenda apertada, lugar para esta presenca amistosa.

Sera, pois, esta a minha «dltiman» licio, mas néo, decerto, a derradeira. Fecha-se,
na verdade, um ciclo, uma época da minha vida. Mas est4 ainda por vir a der-
radeira: a fala ou o siléncio que sempre vem depois, que chega atras de tudo o
que foi sendo - nesse sentido que, em francés, une etimologicamente derniére
e derriére, termos ambos derivados do latim de retro. Ndo, ndo é esta a minha
palavra extrema e definitiva. E s6 um momento de despedida - nfo tanto das
pessoas, que me acompanharam e acompanham, mas destas paredes, destes



12 Ultima Ligdo ~ 17.11.2022

claustros, deste cenario renascentista, em que me foi dado viver e onde a Filo-
sofia teve um lugar histérico central e relevante, como unidade do saber e fio de

unido dos diversos saberes.

No fundo, é dessa unidade e dessa diversidade, nos seus tempos préprios, que
pensei falar-vos hoje. Nao em forma de uma solene Oratio sapientiae, tio insti-
tucional, mas no modo bem mais humilde e mais préximo, de quemn conta uma
histéria. Aquela que, sendo minha, é também, de algum modo, um registo da
forma de pensar e de agir, que creio ser a do saber filoséfico, tal como o com-
preendo e pratico.

Quis a sorte que possa fazé-lo a maneira de uma comemorac¢io da prépria
Filosofia, no dia que a UNESCO instituiu para tal fim: a terceira quinta-feira de
Novembro, més em que nasci. Al por essa Europa fora, dedica-se-lhe também a
noite, para a festejar em intensos encontros e didlogos. Mas eu prefiro, agora,
reflectir convosco sobre a voca¢do mais prépria da Filosofia, que néo é tanto,
no meu entender, a que a Modernidade instituiu como Epoca das Luzes, mas
antes a que a mitologia classica ja tinha querido ver como um saber mover-se e

enxergar nas trevas.

Ser capaz de reconhecer o oculto e de n&o se esconder ou assustar com ele &
uma das maneiras como a Filosofia acontece. Tempos houve em que a luz da
Raz3o era tao deslumbrante, que teria sido dificil nfo se entusiasmar com o seu
poder clarificador e operativo. Hoje vivemos, porém, tempos mais turvos, menos
soberbos, em que as fronteiras desse espaco de luz e brilho deixam adivinhar
muitas sombras préximas e permitem desenhar com a imaginagéo, inteligente
e sensivel, outros espagos possiveis, por ora encobertos, e assim preparar o
pensamento para os reconhecer e, talvez, vir a descrever e a habitar, mais tarde.
Mas isso s6 se da se nos deixarmos ir pela noite adentro, fazendo a experiéncia
da obscuridade e da incerteza que, nela, nos envolve e desafia, mais como uma
aventura que como a resolugdo de um puzzle. Dia e noite sucedem-se no ciclo
cbésmico, que pauta a nossa existéncia terrena, e a sua co-pertenca atravessa o
nosso mundo e a nossa cultura num caminho inventivo, que, como o do préprio

planeta Terra, é sempre rotativo, circular.



Irene Borges-Duarte 13

Foi Hegel quemn, numa tirada bem conhecida, prépria do seu génio, veio dar voz
a uma das imagens mais pregnantes da tarefa e condicio da Filosofia, quando,
no final do Prefécio as suas Linhas fundamentais da F ilosofia do Direito,lembra
que “a coruja de Minerva s levanta véo ao romper da noite”. A figura da ave
nocturna, que nao precisa de luz para ver, porque sabe reconhecer, nas trevas,
os lugares e os habitantes, traduzia miticamente, no mundo classico, o sentido
do saber da deusa Atena ou Minerva, que sem poder produzir luz — apanagio
de Zeus/Jupiter, seu pai, com o seu o raio divino -, pode, contudo, descobrir os
caminhos que levam até ao fazer-se luz, e que se torcem, bifurcam e diversifi-
cam, mesmo sem se deixar ver. Essa via é a do conhecimento. Também pode
conduzir a produgdo, mas ndo & maneira rompante da physis, que nio requer
mediagdo, e sim, apenas, ao jeito menos abrupto das obras da téchne ou da
palavra, que necessitam de um intermediério demitrgico. Hegel usa esse simil
para indicar que a filosofia, enquanto saber, ndo produz, apenas conhece. E, para
1sso, necessita tempo, amadurecimento, seguir fenomenologicamente o que se
realiza na histéria para encontrar, no seu cumprir-se, o despontar do momento
do conceito, do espirito. Pode esse caminho ser o da provacgao, a experiéncia do
sofrimento, mas sé por essa aprendizagem da incerteza e pelo distanciamento
da dor e da realidade efectiva se alcanca o dominio e a consciéncia de si — e,
portanto, a lenta passagem da noite ao alvorecer da racionalidade plenamente
realizada, que Hegel concebia como final do percurso histérico. O crepusculo
seria aqui a figura do tempo, que envelhece e acinzenta — como ele diz —as cores
davida, para libertar o olhar limpido e penetrante, que atravessa a escuridio...ao
encontro do gato preto que, como na experiéncia de Schrédinger, vive e morre

nessa nossa incerteza.

Quao longe esta visdo da nocturnidade da Filosofia de aquela outra de Hélderlin,
seu antigo companheiro de aventuras, que soube perder-se da Razio para dar
voz, nesse esquecimento, a noite sagrada do luto pelos deuses foragidos, que
abandonaram o solo dos humanos, no mundo moderno da objectividade cienti-
fica e da sua dindmica imparavel. Em vez do sistema hegeliano, o poeta canta a
festa e a antiguidade do seu mundo, que liga afectivamente, na dor e na alegria,

que porfia no saber do corag&o, capaz de unir o que o olhar da ciéncia, para cum-



14 Ultima Licdo ~ 17.11.2022

prir-se, tem de discriminar e separar. A noite sagraca permite a experiéncia da

perda e, por isso, ndo perde o elo com o que se oculta nas trevas. E uma esperanca
bem diferente da do entusiasmo na razao dialéctica, empolgada na ascensio ao
absoluto de um poder eminentemente autofégico. E a noite, aqui, € justamente
o elemento préprio do saber que, embora sem norte, busca e suspeita que o h4,
aventurando-se a cuidar do seu rasto, a ir na sua peugada, mais pelo olfacto, ent3o,

que pela vis&o e pelo conceito. Nada cientifico, pois. Apenas poético.

Entre a noite do olhar cognitivo e a noite do olfacto poético est}, talvez, a
noite da Filosofia, que venho reivindicar: o poder do vinculo entre os mundos
aparentemente diversos da racionalidade conceptual e da razio poética, que
o mundo técnico de hoje em dia teima em manter separados, mas que o viver
humano ndo deixa que se percam um do outro. Porque na convivéncia e na
pratica quotidiana da existéncia h4 que pér em jogo ambas, cada uma a seu
tempo e ambas no mesmo tempo, que é 0 nosso: o tempo de cada um e o de
todos em conjunto.

Foi, decerto, este uni-verso que esteve na origem da uni-versidade: a hipétese de
pensar em comum nao s os inegavelmente diversos saberes particulares, mas
sobretudo o seu estar unitariamente radicado num mesmo alento humano de ser
entre-mundos, herdados e construidos, como se de uma ponte alada se tratasse,
que juntasse os elementos plurais que, no corpo de um violoncelo, possibilitam
a produgdo dos sons a que chamamos musica. Em si, esse vinculo ndo existe:
produz-se na jungdo dindmica de elementos, que torna comum o produzido
e assim comunicado. O saber que vocacionalmente atende a esse estar unido
diversificando-se em multiplos campos de visao e accio é a Filosofia. Por isso, ela
esté na origem da prépria ideia de universidade, esta no principio da sua edifi-
cagdo institucional. Mas resiste mal a forma actual da sua realizaco, tio focada
na especificidade de cada ambito particular, pois, em si, a Filosofia ndo é nem
ciéncia nem arte, mas o unissono prévio a bifurcaco, derivagdo e multiplicacio
dos caminhos, guardando ligado o que depois experimentamos como desligado
e parcelar. Tem isso de comum com a religido, decerto, mas em vez de re-ligar,
apenas mantém ligado pelo pensar o ver teorético (de tudo o que pode ser visto)



Irene Borges-Duarte 15

e 0 agir humano, seja ético ou técnico, existencial ou politico, no que eu diria ser
um andamento circular, de ritmos variaveis, no claro-escuro dos tempos histé-
ricos. O seu destino abarca, pois, o perigo de socobrar nessa sua vocacao inicial,
de se confundir e transformar-se noutra coisa. Uma outra noite cai entéo, insone

e atenta aos ruidos que possam servir de orientacdo nalguma nova direccéo.

Uma dessas direcges é a da positividade dos saberes cientificos, que se foram
desenvolvendo gracas a linguagem estricta da matematica e seus derivados.
Outra é a daespiritualidade, que prescinde da cientificidade em favor da pratica
meditativa e comunitaria. Outra ainda é a que da primazia a escrita, seja na via
literaria, seja na intervencao comunicativa no dominio publico. Mas ha ainda,
sobretudo nos nossos dias, a proximidade com a gestdo do quotidiano, numa
sociedade que se quer do bem-estar, mas se desestabiliza na competicio, na
ganancia de um lugar ao sol na urbe hipercivilizada. A ciéncia, a espiritualidade,
a comunicacao e a vida real nunca deixaram de ser focos da atencéo filoséfica
-0 que se lhe oferece como o que ha de ser pensado. Mas ndo de uma maneira

unilateral, numa consideracdo especializada. Vejamos.

A Filosofia, ao longo dos séculos, sempre se constituiu tangente a estes circulos.
Conforme as épocas, tendeu a identificar-se ou a imitar a forma prépria do fazer
amaneira da ciéncia, ou da arte, ou da religido. Tendeu a emular o cientifico das
ciéncias positivas, ou a refugiar-se no poético ou literario, ou até a aplicar-se no
adoutrinamento ideolégico de correligionarios, perdendo, em qualquer desses
casos, a forca do fio inicial, que unia sem reduzir, nem excluir. Entéo, a ordem
do pensar parece passar a mandar, em vez de articular apenas. Tem sido esse,
porém, o destino da Filosofia, ao longo dos séculos, tornando-a passivel, contra si
mesma, de servir a vontade de poder.. ou os interesses cultural ou politicamente

paradigmaticos, em cada etapa histérica.

Ancilla Theologiae, na atmosfera do Medioevo; ancilla Scientiarum, a partir da
Modernidade: instrumento, pois, da Teologia, no desenvolvimento de uma razéo
servil, mas rebelde e em busca de autonomia; instrumento, ao fim e ao cabo, da
Ciéncia moderna, como meta-Fisica critica, na investigacido dos fundamentos

do conhecimento valido, universal e necessariamente; instrumento, enfim, da



16 Ultima Ligdo ~ 17.11.2022

polis, hoje tecnologicamente edificada, como estudo dos processos argumenta-
tivos estruturadores da comunicacdo e da accdo cultural e cientifica. Ancilla,
pois, de sucessivos amos, que emula, conscientemente ou nio. Talvez por isso,
por forca dessa emulagdo subrepticia, vern hoje sendo tratada sobretudo como
parente pobre dos saberes positivos e triunfantes, especialmente no que tém
de aplicabilidade aos diferentes redutos de uma dinamica socio-cultural plural
e em acelerado desenvolvimento. O que hoje interessa é o imediatamente ttil, o
funcional, o que tem procura profissional, o que tem mercado. Ora, da Filosofia,
pela sua vocagdo inicial, s6 pode dizer-se que néo tem propriamente «utilidade»,
gue sé serve para tudo, porque ndo serve, na verdade, para nada concreto. E,
hoje, prima e urge servir para algo especifico, claramente indicado e delimitado,
susceptivel de responder a necessidade de fornecer profissionais ao mercado de
trabalho. Ser a maneira sustentavel dos outros saberes, num mundo competiti-
vo, dentro de fronteiras nacionais e no confronto a nivel global. Nesta situacio
hermenéutica, a Filosofia — humana, demasiado humana - adapta-se, faz por
encaixar no cubo de Rubik da sociedade civil, no formato ad usum. E resmunga,
para dentro, por ndo poder exercer-se & maneira plena da sua etimologia e da
sua historia, a que ainda aspira interiormente, mas sem encontrar lugar hege-
monico nem no imagindrio social, nem no edificio universitario dos saberes, que
o manifesta e dele depende.

Anteisto, os profissionais da Filosofia procuram refiigios varios. Um deles, talvez
0 mais estéril, é o do tecnicismo elitista do especialista, que ja Ortega criticava.
Ciéncia entre ciéncias de igual gabarito, a pratica da Filosofia universitaria cultiva
as suas areas com exceléncia: a Histéria da Filosofia, que assegura o seu lugar na
cultura cientifica, pela sua particular forma de fazer; e as &reas estrela da Logica,
da Epistemologia, da Etica ou da Ontologia, além de novas circunscricées, mais
aplicadas. Para os filésofos, que procuram sobreviver dentro da instituicdo de
ensino, é a via de assegurar um lugar na carreira académica, mas também de fixar
o reduto epistemolégico onde poder falar uma linguagem comum com os seus
pares, com os iniciados na filosofia. Do ponto de vista da sobrevivéncia pessoal
é uma boa estratégia, pois ndo sé constitui um emprego, se bem que escasso,

como da continuidade a tradicdo a que Kant, na sua famosa distin¢ao, chamou



Irene Borges-Duarte il

0 ‘conceito escolastico” da filosofia. Garante um lugar respeitavel, mesmo se
minoritario, na academia.

O outro extremo implica a aceitagdo do desafio social dos nossos tempos: exige
responder na praca de uma cultura marcada pela sociedade industrial na era
tecnolégica. Implica uma intervencdo na ac¢do comunicativa, um pacto com a
linguagem geracional, que requer ser entendida pelo publico n&o especializado.
Tem uma fungao social - politica, pelo menos no seu sentido mais geral — mas
também pedagdgica, se ainda lhe for permitido, e decerto terapéutica, na procura
de um diagnéstico da situagdo e de uma indicagao critica de possivel mudanca.
Neste sentido, afinal, desenha-se o que Kant chamava o “conceito mundano” da
Filosofia. Mas, para isso, tem de se conquistar a simpatia de um publico sempre

fugaz, de se falar a lingua da plebe e nio a do erudito..

No fundo, porém, sempre foi assim. Sempre se deram as duas tendéncias, sem
que necessariamente caissem no desvinculado. O academismo estrito e o talento
disseminador ou de intervenc&o publica podem coexistir sem estridéncia numa
orientagdo para a comunidade, que guarde o vinculo entre mundos e entre a
pratica dos saberes, adaptando-se & mobilidade dos tempos, das vontades e,

sobretudo, das necessidades. H4 nisto, penso, pelo menos tanto de grandeza
como de debilidade.

Debilidade porque ha no rigorismo a tendéncia a manter a distancia a plurali-
dade, a variagdo e a mudanga, para melhor fixar a regra e aplica-la com fervor
metddico. Quando impera a unilateralidade do método em vez da abertura a
surpresa e as modalidades do dar-se a ver da verdade, ndo se abre espaco para
o0 acontecimento do novo, para a descoberta do que se encobre na obscuridade,
no que o raio de luz n3o ilumina. E quando isso se comunica, mesmo que seja
muita coisa, enciclopédica ou ecleticamente reunida, aquilo que se transfere é
sempre 0 mesmo: ou é o que se enquadra na linha previamente tracada dentro
dos eixos metédicos ou é a améalgama da informac&o recente, que acaba de ser
compilada. Isso define o modo de trabalhar das ciéncias particulares e a sua
particular e inegavel fecundidade. Mas n&o respeita a espessura do que surge do

mundo histérico e existencial, em que 0 humano se move, nem a polissemia dos



18 Ultima Licdo ~ 17.11.2022

acontecimentos, que irrompem de um magma vulcanico, subitamente desperto,
mas a que a filosofia se deve, porque tudo solicita a sua resposta.

Debilidade ainda, quando na sua vontade de chegar & comunidade, mantendo as
prerrogativas de um método especifico, os profissionais da filosofia simplificam os
problemas e os transformam em charadas. Para estas ha sempre solu¢do- como
sabemos pelos testes de escolha multipla dos exames da disciplina Filosofia, no
ensino secundario, neste nosso pais. Mas os problemas de que se ocupa o fildsofo
S30 0s que apenas sio compreensiveis, contextualizaveis e, nessa medida, podem
ser aclarados nos seus termos e modos, e, portanto, tornados nossos. S30 0s nossos
problemas, com os quais temos de viver. Mas n3o sio propriamente solucionaveis.
Dar-lhes solugdo faz parte do esforgo social ou cientifico, mas é trair o sentido
explicitativo - eu diria fenomenolégico - do desenho filoséfico, que busca dar a
Ver o que aparece, dando-lhe palavra. A solugéo é de ordem cientifica ou técnica
Ou até mesmo politica, mas nio é do foro filoséfico.

Para dar um exemplo: a mudanga climatica. H4 muitas vertentes a ter em con-
sideracao, a maior parte das quais estabelecidas e investigadas com base em
procedimentos de pesquisa e de registo que sdo estritamente cientificos, e dos
quais néo se pode prescindir. Mas também ha aspectos de tipo existencial, com
repercussao individual e colectiva nas formas de vida deste mundo, em que
S0mos e estamos. Acgdes de consciencializacio e de mobilizagio social contra a
situagdo e as suas causas, cientificamente comprovaveis, fazem parte igualmente
dessa dindmica socio-cultural e politica, em que a existéncia humana se move
€ se estrutura. A configuracio ideoldgica de posicées coerentes em defesa dos
valores ambientais e humanos, no respeito pela vida em todos os seus modos, é
também parte desse movimento. O lugar da Filosofia, porém, nesse movimento
nao é tanto o de defender essas (ou quaisquer outras) posi¢Bes ideolégicas e
as doutrinas correspondentes, mas sim o de tentar compreender e explicitar o
problema como tal problema: algo que deriva e também caracteriza a condi¢ao
humana, avida e, portanto, vulneravel; capaz de explorar inteligente e habilmente
0 ignoto, mas também de sucumbir ao poder que essa capacidade despoleta. E
alertar para que h4 uma situagdo epocalmente determinada, que pertence ao



Irene Borges-Duarte 19

desenho do problema. Isto, evidentemente, nio é resolver o problema real. E s6 por
adescoberto o seu significado humano - o que deverd ser tido em conta na busca
de respostas realistas e conjugadas (socio-econémicas, politicas e, naturalmente,
técnico-cientificamente apetrechadas), para desenhar uma solugdo — ao menos
paliativa — para o problema efectivo. Assim, sem operar uma transformacao do
mundo - como dizia Marx, acusatoriamente -, compreender o que estd em causa
contribui, embora demoradamente, para que ele possa transformar-se. Se a men-
talidade ndo muda, ndo ha perspectiva nem vontade de alterar o status quo. Ora,
ao fil6sofo cabe ndo s6 descrever criticamente a situagdo, mas também mostrar
0 que se oculta entrelinhas, o que a luz informativa nio da a ver: a mutacdo
imanente & prépria condi¢do humana, no mundo hipercivilizado da tecnocracia
global. O que implica intervir publicamente, falar de modo a ser entendido, nio
para divulgar informagGes, mas para dar que pensar, para levantar as questdes

que se imp&em, mas que a inércia inibe ou contorna.

O mesmo se pode aplicar no contexto da configuracio de uma via terapéutica
e de acompanhamento em situagdes hermenéuticas individuais e colectivas,
no ambito da intervengao psicolégica ou comportamental. Ndo é por acaso
que tanto nos seus primérdios greco-latinos como na modernidade se tenham
desenvolvido perspectivas éticas enquanto phdrmakon filoséfico do mal-viver
disfuncional em comunidade. Essa continua a ser uma modalidade filos6fica
de contribuir activamente & compreensio do mundo e da vida na actualidade,
de forma interactiva e em di&logo com o conhecimento cientifico, embora de
outra maneira, ndo determinista, ndo causalista... e, portanto, contra-corrente.
O que, sendo uma via alternativa aquela que é politica e oficialmente correcta,
corre necessariamente o risco - velho como a prépria filosofia - de permanecer

marginal as formagdes cientificas, que a ignoram.

A debilidade da Filosofia, ao longo de toda a sua histéria, pode, porém, dizer-se que
é ela prépria, na verdade, o seu problema mais préprio. No meu entender, porque
a sua capacidade de esclarecimento é também ela mesma imparavel e tende a
crer-se omnipotente. Ha uma sobranceria filoséfica quer enquanto disciplinana
ordem dos saberes, quer na sua proliferacdo em diferentes correntes e métodos



20 Ultima Licdo ~ 17.11.2022

de trabalho. Nessa vertente, qualquer uma dessas correntes se sente na posse
da via da verdade, quer no passado, quer no presente. Por isso, despertar para a
sua impoténcia é comecar a aprender a viver a sua noite mais escura: aquela em
que estamos, na era tecnoldgica, em que a Filosofia perdeu o estatuto de cién-
cia-mae e de imperatriz do pensar, mas em que se podem discernir problemas
novos. Agamben chamou muito especialmente a atengdo para a importancia
dessa aprendizagem da impoténcia. Vattimo, com o mesmo olfacto, também
desenhou novos caminhos ao que designou como a fecundidade do «pensamento
débil». Heidegger, mestre de ambos, havia ja alertado para o fim da Filosofia,
substituida na sua funcio-piloto pelo que ele, com a terminologia de Wiener,
chamou Cibernética, ciéncia da informac&o e do seu controlo. Também clamou
pela urgéncia cada vez mais premente de recuperar a tarefa originaria do pensar.
E, quase escandalosamente, afastou essa tarefa da academia e aproximou-a do
trabalho artesdo, que pensa com as maos, na sua oficina, ou age pela palavra no
seu gabinete ou no seu semindrio.

Comecei pela debilidade da Filosofia, porque me parece que reconhecé-la é
atender a necessidade de reconfigurar as suas expectativas epistémicas — o que
tem repercussdo no seu estatuto institucional e no seu lugar académico — mas
também requer, sobretudo, ndo perder a sua vocagao inicial e pregnante: a ambi-
¢do de responder pelo saber ao desafio total do uni-verso césmico, ingente mas
ordenado, e do humano, insignificante nesse todo, mas industrioso, criativo e
gerador imparavel de anomalias. Nisso vejo a grandeza, de que antes falava. Por-
gue nas suas praticas — tanto na via académica, docente ou investigadora, como
na accdo de intervencado social pela palavra e pela escrita — a filosofia cumpre
o seu destino inicial como exercicio de uma abertura a prodigalidade do que se
mostra em cada momento, contribuindo, criticamente, a sua apari¢do a luz..com
todas as suas sombras. Ndo tanto, pois, como uma philosophia perennis, em que
reluz uma doutrina e uma verdade universal a defender, mas como um exercicio
inquisitivo constante do que é verdadeiro, do que esta ai no momento que nos é
dado viver, no tempo que nos é préprio e em que temos de batalhar.

Essa busca e intento de compreender o que hé leva o filésofo, hoje como sempre,

a exigéncia de o manifestar pela palavra, que é o dom humano por exceléncia.



N

Irene Borges-Duarte

A palavra, por si s6, é ela mesma o indice dessa inquisicio: nao é algo meramente
natural, mas algo cultivado, um dom de que devemos estar a altura, que devemos
cuidar no seu poder simbélico e também performativo. O rigor da palavra, no seu
uso académico mas também no quotidiano, mostra a forca do pensar, cuidado
com esmero e com paixdo. O modo particular como se traduz em fala podera
e devera ter os mais diferentes acentos e estilos. Pode até tender, como disse
Heidegger, a decair em extremos rigoristas, elitistas, sem por isso deixarem, a
seu modo, de ser triviais. Mas tem de se manter fiel a0 que se mostra, ao que s6
aparece ao habitar a linguagem, deixando-a falar. A filosofia nasce e permanece
sempre filo-logia.

Mas é na liga publica, no espago aberto da comunicacio que a batalha mais
veemente tem lugar. E certo que a linguagem tem de ser, entdo, mais préxima
da fala habitual, menos técnica. Mas nem por isso tem que ser menos rigorosa
ou mais banal. Prescindir de jarg6es e girias cientificas ou técnicas é despir-se
de armas defensivas e aceitar o dialogo em terreno comum, em espaco aberto
ndo protegido, em igualdade. E é poder mostrar nesse campo o que pode signi-
ficar ver o que & luz dos holofotes, sob os focos mediaticos, ou talvez apenas na
rotina quotidiana passa por 6bvio e, portanto, permanece nio visto. E essa a
obrigagéo do filésofo, na sua qualidade de contemporaneo, num mundo hibrido
de muitos mundos, desfocados e subliminares. Agamben, num texto belissimo,
que eu costumava trabalhar com os meus jovens alunos de Psicologia — numa
disciplina optativa que consideraram supérflua e eliminaram do curriculo —
encontrou uma excelente metafora para o dizer, & maneira cientifica. Fala da
visdo nocturna, habilitada pelas off cells, que pem em jogo uma sensibilidade
pela qual pode ser visto aquilo que ndo se mostra a luz do dia. Glaukés — o olhar
que brilha, sem precisar de luz exterior - é o que os gregos, sem passar pela
ciéncia moderna, viam no divino saber de Atena e na sua ave emblematica, que

levanta v6o com o creptsculo.

S6 um apontamento final. Quando eu vim para Evora, a Filosofia, ancilla da
Educagdo, tinha a sua sede na acrépole da cidade. Ao lado do templo romano,
aberto aos céus e aos elementos, e com vista para a Sé medieval, guerreira e impo-



22 Ultima Ligdo ~ 17.11.2022

nente, a Filosofia habitava o Palacio da InguisicZo, gue apesar do uso tenebroso
que se lhe liga, com razdo, também representa o mais alto fim do pensamento:
perguntar e porfiar na descoberta, inquirindo, e n3o julgando ou condenando.
Houve, porém, de deixar esse lugar privilegiado, pois o seu legitimo dono quis
tomar legitima posse dos seus bens. E ndo houve, entdo, possibilidade de aco-
lhimento dos filésofos (e dos pedagogos e psicélogos), no espago histérico da
antiga universidade quinhentista, pois estava superlotada pelos departamentos
representativos das ciéncias sociais e pelas suas gentes. Houve, pois, de migrar.
Quis o destino que, desse modo, se cumprisse, quase miticamente, o mais temi-
vel: o degredo no parque industrial. E, no entanto, a esse mundo da produgio
técnica e da comercializac¢do hiperbélica que a Filosofia deve hoje dirigir-se: para
o enfrentar, inquirir e pdr em questio. Para lhe responder. Para realizar a sua

funcdo de pensar o seu tempo.

Da acrépole ao parque industrial: o anoitecer da filosofia nas suas prerrogativas
histéricas de hegemonia e na sua tendencial sobranceria epistémica talvez seja,
justamente, o sinal da mudanca do seu paradigma, a exigéncia que o seu esvoagar
nocturno a leve de volta ao que é mais préprio do seu génio — ver e fazer o que
o0s saberes parcelares ndo podem conseguir: interpelar o humano no seu todo e
abri-lo ao irredutivel da sua condicdo, ao que o envolve e transe e ndo se coagula
em mero conceito. E por isso que necessita ser pensado.

Bom. Ja vos contei a minha histéria. Vou parar aqui. A histéria ndo esta acabada,
felizmente. Ela ird fazendo em vés — assim o espero - o seu caminho. O vosso.
E também, 14 fora, outros caminhos se irdo fazendo. Posso despedir-me, pois,
confilando em que continuara a ser contada de outras maneiras, e também a
vossa, pensando mais profundamente e em didlogo o que tentei dar a entender.
Mas é suficiente, por hoje. Nao gostaria de vos cansar, pois a noite ainda néo
chegou e ha que estar com alento para a desfrutar e aproveitar. Pois a Filosofia,

aristotelicamente, também se diz de muitas maneiras.

Uma palavra sé, para que a despedida o seja em expressdo de gratiddo, desse amor
que habita a prépria palavra filo-sofia. Di-lo-ei com Violeta Parra, embora sem
avoz e a beleza que ela teria ao cantar: Gracias a la vida, que me ha dado tanto.



Irene Borges-Duarte 23

Deu-me, sobretudo, a graga de vos encontrar, pela via da Filosofia, nos seus dias
e nas suas noites: a graga da amizade, que comeca pelas afinidades electivas, mas

se afianga no encontro e na companhia em tantas outras situacées e percursos.

Mestres, Colegas, Estudantes, Amigos e Amigas: grata pela vossa presenca aqui
e, acima de tudo, na minha vida.

Em Evora, no Dia da Filosofia, 17 Novembro 2022



Titulo
Ultima Li¢4o ~ volume I

Edicdo
Universidade de Evora

Coordenacgido
Herminia Vasconcelos Vilar e Noémi Marujo

Autores
Irene Borges-Duarte, Jorge de Oliveira, José Alberto Gomes Machado,
José Manuel Caetano, Mourad Bezzeghoud, Pedro Paulo Alves Pereira

Projeto grafico
Jodo Morgado [Divisdo de Comunicacio]

Impressao
Capa: Grafica Eborense
Miolo: Unidade de Impressdo e Encadernacio

Evora, novembro de 2025

Dep6sito Legal n.° 556285/25
ISBN 978-972-778-495-0
Tiragem ~ 100 exemplares



