
72

Id
en

tid
ad

e 
Ro

m
an

a 
e 

Co
nt

em
po

ra
ne

id
ad

e

Coimbra

N
u

N
o

 S
im

õ
eS

 R
o

d
Ri

g
u

eS
  

Á
li

a
 R

o
d

Ri
g

u
eS

  (
Co

o
Rd

S.)

Nuno Simões Rodrigues  
Ália Rodrigues
(Coords.)

Identidade Romana e
Contemporaneidade

HVMANITAS SVPPLEMENTVM  •  ESTUDOS MONOGRÁFICOS
ISSN: 2182-8814

Apresentação: esta série destina-se a publicar estudos de fundo sobre um leque variado de 

temas e perspetivas de abordagem (literatura, cultura, história antiga, arqueologia, história 

da arte, filosofia, língua e linguística), mantendo embora como denominador comum os 

Estudos Clássicos e sua projeção na Idade Média, Renascimento e receção na atualidade.

Breve nota curricular sobre a Coordenação do volume

Nuno Simões Rodrigues é Doutor em Letras, na especialidade de História da Antiguidade 
Clássica, é Professor Associado da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, onde 
leciona matérias relacionadas com a Antiguidade Clássica, em graduações e pós-graduações. 
Investigador dos Centros de História e de Estudos Clássicos da ULisboa e de Estudos 
Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, tem dedicado a sua investigação à 
História Cultural da Grécia Antiga (mito, religião e teatro) e à História Social e Política da 
Roma Antiga (finais da República e inícios do Principado). A receção da Antiguidade Clássica 
no cinema e na banda desenhada tem também merecido a sua atenção como investigador. 
Traduziu Eurípides (Alceste e Ifigénia entre os Tauros), Plutarco (Coriolano) e algumas da vidas 
da História Augusta. De momento, trabalha na tradução da Vida de António de Plutarco.

Ália Rodrigues é doutorada pela Universidade de Coimbra em Estudos Clássicos e é 
atualmente investigadora pós-doutoranda no Projecto BioRom sediado no Centro de 
Estudos Clássicos e Humanísticos. 

Nos últimos anos tem trabalhado sobretudo na área de história intelectual das ideias 
políticas, focando-se nas tradições políticas grega e romana.

Este conjunto de ensaios e de estudos pretende oferecer ao leitor uma perspectiva 

sistematizada da presença e influência da cultura romana, sobretudo ao nível das 

problemáticas da identidade, na contemporaneidade, entendendo-se aqui por 

“contemporânea” a realidade histórica que se segue à Revolução Francesa, no final 

do século XVIII. Deste modo, reúnem-se estudos que abrangem realidades políticas e 

institucionais, mas também historiográficas e artísticas, da Literatura, às Artes Plásticas e 

ao Património. Os textos reunidos centram-se sobretudo na realidade portuguesa, mas 

incluem-se também reflexões mais abrangentes que têm como horizonte a Europa e os EUA.



HVMANITAS SVPPLEMENTVM  •  ESTUDOS MONOGRÁFICOS
ISSN: 2182-8814

Apresentação: esta série destina-se a publicar estudos de fundo sobre um leque variado de 

temas e perspetivas de abordagem (literatura, cultura, história antiga, arqueologia, história 

da arte, filosofia, língua e linguística), mantendo embora como denominador comum os 

Estudos Clássicos e sua projeção na Idade Média, Renascimento e receção na atualidade.

Breve nota curricular sobre a Coordenação do volume

Nuno Simões Rodrigues é Doutor em Letras, na especialidade de História da Antiguidade 
Clássica, é Professor Associado da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, onde 
leciona matérias relacionadas com a Antiguidade Clássica, em graduações e pós-graduações. 
Investigador dos Centros de História e de Estudos Clássicos da ULisboa e de Estudos 
Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, tem dedicado a sua investigação à 
História Cultural da Grécia Antiga (mito, religião e teatro) e à História Social e Política da 
Roma Antiga (finais da República e inícios do Principado). A receção da Antiguidade Clássica 
no cinema e na banda desenhada tem também merecido a sua atenção como investigador. 
Traduziu Eurípides (Alceste e Ifigénia entre os Tauros), Plutarco (Coriolano) e algumas da vidas 
da História Augusta. De momento, trabalha na tradução da Vida de António de Plutarco.

Ália Rodrigues é doutorada pela Universidade de Coimbra em Estudos Clássicos e é 
atualmente investigadora pós-doutoranda no Projecto BioRom sediado no Centro de 
Estudos Clássicos e Humanísticos. 

Nos últimos anos tem trabalhado sobretudo na área de história intelectual das ideias 
políticas, focando-se nas tradições políticas grega e romana.



Série Humanitas Supplementum
Estudos Monográficos



Estruturas Editoriais
Série Humanitas Supplementum

Estudos Monográficos

ISSN: 2182‑8814

Diretor Principal
Main Editor

Delfim Leão
Universidade de Coimbra

Revisão 
Review

Guilherme Marques
Universidade de Coimbra

Comissão Científica 
Editorial Board

Antonio Duplá Ansuategui  
(Universidad del País Vasco)

Cláudia A. Teixeira 
(Universidade de Évora)

Fernando Wulff Alonso
(Universidad de Málaga)

José Cardoso Bernardes
(Universidade de Coimbra)

José Damião Rodrigues
(Universidade de Lisboa)

Maria Alexandre Lousada
(Universidade de Lisboa)

Maria Cristina de Sousa Pimentel
(Universidade de Lisboa) 

Maria João Baptista Neto
(Universidade de Lisboa)

Maria Manuela Tavares Ribeiro
(Universidade de Coimbra)

Martin M. Winkler 
(George Mason University)

Paola S. Salvatori 
(Scuola Normale Superiore – Pisa  
e Università degli Studi Roma Tre)

Paula Morão
(Universidade de Lisboa)

Raquel Henriques da Silva
(Universidade Nova de Lisboa)

Sérgio Campos Matos
(Universidade de Lisboa)

Todos os volumes desta série são submetidos a arbitragem científica independente.



Nuno Simões Rodrigues  
Ália Rodrigues
(coords.)

Identidade Romana e
Contemporaneidade



Título Title 
Identidade Romana e Contemporaneidade 
Roman Identity and Contemporaneity

Coord. Ed.
Nuno Simões Rodrigues 
Ália Rodrigues

Editores Publishers
Imprensa da Universidade de Coimbra
Coimbra University Press
www.uc.pt/imprensa_uc
Contacto Contact 
imprensa@uc.pt
Vendas online Online Sales
http://livrariadaimprensa.uc.pt

Coordenação Editorial Editorial Coordination 
Imprensa da Universidade de Coimbra

Conceção Gráfica Graphics
Rodolfo Lopes, Nelson Ferreira

Infografia Infographics
Jorge Neves

Impressão e Acabamento Printed by
KDP

ISSN
2182‑8814

ISBN
978‑989‑26‑2479‑2

ISBN Digital
978‑989‑26‑2480‑8

DOI
https://doi.org/10.14195/978‑989‑26‑2480‑8

 

© Outubro 2023

Trabalho publicado ao abrigo da Licença This work is licensed under
Creative Commons CC‑BY (http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/pt/legalcode)

POCI/2010

Imprensa da Universidade de Coimbra
Classica Digitalia Vniversitatis Conimbrigensis 
http://classicadigitalia.uc.pt
Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos  
da Universidade de Coimbra

Série Humanitas Supplementum
Estudos Monográficos

Trabalho produzido no âmbito do projeto Rome our Home: 
(Auto)biographical Tradition and the Shaping of Identity(ies) 
(PTDC/LLT-OUT/28431/2017). Financiado pelo Projeto 
Geral do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos  
da Universidade de Coimbra (UIDB/00196/2020  
e UIDP/00196/2020)



Identidade Romana e Contemporaneidade
Roman Identity and Contemporaneity

Coordenadores editors
Nuno Simões Rodrigues
Ália Rodrigues

Filiação Affiliation
Universidade de Lisboa
Universidade de Coimbra

Resumo
Este conjunto de ensaios e de estudos pretende oferecer ao leitor uma perspectiva sistematizada da presença 
e influência da cultura romana, sobretudo ao nível das problemáticas da identidade, na contemporaneidade, 
entendendo-se aqui por “contemporânea” a realidade histórica que se segue à Revolução Francesa, no final 
do século XVIII. Deste modo, reúnem-se estudos que abrangem realidades políticas e institucionais, mas 
também historiográficas e artísticas, da Literatura, às Artes Plásticas e ao Património. Os textos reunidos 
centram-se sobretudo na realidade portuguesa, mas incluem-se também reflexões mais abrangentes que 
têm como horizonte a Europa e os EUA.

Palavras-Chave
Identidade Romana, Estudos de Receção, Roma Antiga, Contemporaneidade

Abstract
This set of essays aims to offer the reader a systematized perspective of the presence and influence of Roman 
culture, especially at the level of identity issues, in contemporaneity, “contemporaneous” being understood 
here as the historical reality that followed the French Revolution, at the end of the 18th century. The studies 
brought together cover political and institutional realities, but also historiographical and artistic topics, 
from Literature to Fine Arts and Heritage. The collected texts focus mainly on the Portuguese reality, but 
also include broader reflections such as Europe and the USA.

Keywords
Roman Identity, Reception Studies, Ancient Rome, Contemporaneity



6

Coordenadores

Nuno Simões Rodrigues 
Doutor em Letras, na especialidade de História da Antiguidade Clássica, é Professor Associado 
da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, onde leciona matérias relacionadas com a 
Antiguidade Clássica, em graduações e pós-graduações. Investigador dos Centros de História 
e de Estudos Clássicos da ULisboa e de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de 
Coimbra, tem dedicado a sua investigação à História Cultural da Grécia Antiga (mito, religião e 
teatro) e à História Social e Política da Roma Antiga (finais da República e inícios do Principado). 
A receção da Antiguidade Clássica no cinema e na banda desenhada tem também merecido a 
sua atenção como investigador. Traduziu Eurípides (Alceste e Ifigénia entre os Tauros), Plutarco 
(Coriolano) e algumas da vidas da História Augusta. De momento, trabalha na tradução da Vida 
de António de Plutarco.

Ália Rodrigues 
Ália Rodrigues é doutorada pela Universidade de Coimbra em Estudos Clássicos e é atualmente 
investigadora pós-doutoranda no Projecto BioRom sediado no Centro de Estudos Clássicos e 
Humanísticos. 
Nos últimos anos tem trabalhado sobretudo na área de história intelectual das ideias políticas, 
focando-se nas tradições políticas grega e romana. 



Contents  Índice

Introdução	 9
	 Nuno Simões Rodrigues, Ália Rodrigues 

I.	DA HISTÓRIA 

Building a New Political Model: Lessons from the Roman Republic	 19
	 Clelia Martinez Maza 

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo  
português: a problemática da identidade romana na imagética  
protestante oitocentista 	 39
	 Rita Mendonça Leite 

Imperialismo, Latinidade e Romanidade no Norte de África  
francês e italiano	 67
	 Vasco Mantas 

II.  DA HISTÓRIA E DA HISTORIOGRAFIA

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização	 133
	 André Teixeira 

A apropriação de Viriato (e dos Lusitanos) no séc. XIX em Portugal	 163
	 Amílcar Guerra 

III.  DA HISTÓRIA, DA LITERATURA E DA FILOLOGIA

As «fontes inexauríveis dos escritores da Antiguidade» na História  
da República Romana (1885), de J. P. Oliveira Martins	 191
	 Ricardo Nobre 

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em Os dois Plínios  
de Júlio de Castilho	 219
	 Virgínia Soares Pereira 

Catão – Uma Memória na Ribalta. Abordagem de Catão, uma Tragédia  
de Joseph Addison	 243
	 Adelaide Meira Serras 

A tragédia Catão de Almeida Garrett. O seu débito a Plutarco	 265
	 José Ribeiro Ferreira 



IV.  DA HISTÓRIA, DA ARTE E DO PATRIMÓNIO

Classicismo, Arte e Identidade Portuguesa	 277
	 Nuno Rosmaninho 

“Espírito Clássico” no Plano de Renovação da Cidade de Lisboa	 299
	 Paula André 
	 Paulo Simões Rodrigues 

O valor e o significado dos vestígios da arquitectura romana  
em Portugal no tempo do medievalismo (1836-1910)	 323
	 Paulo Simões Rodrigues 

Spanish Modernity and Roman Antiquity: Between Theatrical  
Revival and Political Transformation (1920-1944)	 353
	 Vasileios Balaskas 

Tullia Ferox na Pintura Portuguesa de Oitocentos	 375
	 Nuno Simões Rodrigues 

Temas romanos nas decorações das Cidades Universitárias  
de Lisboa e de Coimbra	 407
	 Ana Mehnert Pascoal 



9

Introdução
O que há de romano em nós?

Nuno Simões Rodrigues
CH e CEC-ULisboa

Universidade de Lisboa
CECH-UC

Universidade de Coimbra
ORCID: 0000-0001-6109-4096

nonnius@letras.ulisboa.pt

Ália Rodrigues
CECH-UC

Universidade de Coimbra  
ORCID: 0000-0002-9787-4331

alia.rodrigues@uc.pt

Enquanto ocidentais, e Europeus em particular, somos herdeiros e usufru-
tuários de uma tradição milenar que remonta à Roma Antiga e ao que essa civili-
zação construiu na bacia mediterrânea e em grande parte do continente europeu, 
entre os séculos VIII a.C. e V d.C. Do pensamento às línguas, da vida pública e 
política ao quotidiano privado, do religioso ao profano, os Romanos marcaram a 
nossa existência de forma tão profunda que ainda hoje vivemos essa romanidade, 
muitas vezes sem sequer nos darmos conta disso. O cristianismo, que influencia 
a vida de tantos ocidentais e apesar das suas origens também próximo‑orientais 
e gregas, tem uma fortíssima definição romana, nomeadamente ao nível insti-
tucional. O Português, como o Castelhano, o Catalão, o Francês, o Italiano e o 
Romeno, é uma língua de raiz e origem latina. As sociedades ocidentais mantêm 
como pilar das respetivas democracias a figura do magistrado e as magistraturas 
assentam na ideia fundamental de Estado de Direito, bem conhecida dos Roma-
nos, em que a Lex é magistra. O nosso calendário é o romano, com os nomes 
dos meses a evocar divindades romanas (e.g. janeiro de Ianus, deus das portas 
e dos limites; março de Mars, deus da guerra; maio de Maia, divindade rústica, 
associada a plantas e a flores; junho de Iuno, deusa titular do panteão olímpico-
-romano) e figuras da História Romana (e.g. julho de Iulius, Júlio César; agosto 
de Augustus, Octávio César Augusto). Nas nossas sociedades continuam a ouvir-
-se nomes de origem latina/romana: e.g. António/Anthony/Antoine de Antonius, 
Marcelo/Marcel de Marcellus, Paulo/Paul/Paolo/Pablo/Pawel de Paulus. Equipas 
de futebol evocam nomes romanos, como a Juventus Football Club de Turim ou 
o Futbolniy Klub Spartak de Moscovo. Ações, objetos e marcas comerciais con-
tinuam a ser conhecidos ou a usar termos latinos para se definirem, do uideo e 



10

Introdução

do audio, a nomes comerciais como Vulcano ou Volvo. Locuções, sentenças feitas 
e lemas conhecidos de todos são frequentemente frases latinas, usadas por poe-
tas ou outros escritores: ad kalendas graecas (para as calendas gregas), ad uitam 
aeternam (para a eternidade), alea iacta est (o dado está lançado), aliquando 
dormitat Homerus (às vezes, Homero dormita), aue Caesar morituri te salutant 
(salve César, os que estão prestes a morrer saúdam-te), carpe diem (aproveita o 
dia), consuetudo est altera natura (o habito é uma segunda natureza), damnatio 
memoriae (condenação da memória), delenda Carthago (Cartago deve ser des-
truída), deus ex machina (um deus que desce de uma máquina), dura lex sed lex 
(a lei é dura, mas é a lei), e pluribus unum (entre muitos, um), ex cathedra (do alto 
da cadeira), ex corde (do coração), ex nihilo, nihil (do nada, nada), ex uoto (por 
promessa), Hannibal ad portas (Aníbal está às portas), in medias res (no meio da 
coisa), in uino ueritas (a verdade está no vinho), lana caprina (lã de cabra), magni 
nominis umbra (a sombra de um grande nome), magnum opus (grande obra), 
maxima puero debetur reuerentia (à criança é devido o máximo respeito), mutatis 
mutandis (mudando o que deve ser mudado), nunc est bibendum (chegou a hora 
de beber), omnia pro Patria (tudo pela Pátria), o tempora, o mores (ó tempos! ó 
costumes!), panem et circenses (pão e circo), parturiunt montes: nascetur ridiculus 
mus (as montanhas estão a dar à luz: vai nascer um pequeno rato), própria domus 
omnium optima (a nossa casa é a melhor de todas), quo uadis (para onde vais?), 
sapientis est mutare consilium (é próprio do sábio mudar de opinião), satis uerbo-
rum (chega de palavras), uae uictis (ai dos vencidos!).

O reconhecimento dessa identidade romana nas várias expressões da con-
temporaneidade tem sido alvo de estudos no que à cultura ocidental diz respeito. 
Essas análises, porém, têm sido menos frequentes no contexto português e sobre 
a história e cultura portuguesas. É esta herança romana e os elementos cons-
tituintes dessa identidade que os estudos aqui reunidos pretendem explorar e 
analisar. Trata-se assim de uma primeira abordagem pois esperamos que mais 
estudos sobre este tema se sucedam.

A maioria dos textos que agora publicamos sob o título Identidade Romana 
e Contemporaneidade diz respeito à realidade portuguesa, abrangendo os domí-
nios da História, da História da Arte e das Ideias e da Literatura, da História 
Cultural entre o século XVIII e o século XXI (o que, na sequência das Revoluções 
Americana e Francesa e da fundação dos Estados Unidos da América, entre nós 
se convencionou designar por Contemporaneidade). Além destes, há também 
trabalhos que abrangem outras realidades históricas, relativas à Espanha, à Gré-
cia, à Itália e aos EUA.

Há que notar que a ordem por que optámos neste volume prende-se essen-
cialmente com as problemáticas tratadas em cada texto e só depois considerámos 
as cronologias. Dividimos o volume em quatro partes, a que chamámos I. Da 
História, II. Da História e da Historiografia, III. Da História, da Literatura e da 
Filologia, IV. Da História, da Arte e do Património. 



11

Nuno Simões Rodrigues, Ália Rodrigues

O primeiro conjunto de textos aborda sobretudo questões de História Ins-
titucional e Política. É esse o objeto de análise de Clelia Martinez Maza, cujo 
ensaio, Building a New Political Model: Lessons from the Roman Republic, se 
centra na influência da História da Roma Antiga nas constituições modernas, 
nomeadamente na constituição norte-americana que desde logo se autoiden-
tifica como uma República. Para essa realidade setecentista, Roma surge como 
referente de prestígio e modelo de construção de uma nova politeia. Conside-
rando a importância das vivências religiosas nas sociedades contemporâneas, 
Rita Mendonça Leite oferece-nos O regresso às origens do Cristianismo no alvor 
do Protestantismo português: a problemática da identidade romana na imagética 
protestante oitocentista, estudo que pretende analisar a problemática da receção 
da Roma Antiga no horizonte do protestantismo português oitocentista. Como 
assinala a própria Autora, esta reflexão estrutura-se em três pontos: 1. uma sín-
tese de natureza teórica sobre as origens do cristianismo reformado em geral 
e do protestantismo português em particular; 2. análise da obra de Benjamin 
Scott, As Catacumbas de Roma, e da sua importância para o estudo da receção 
da identidade romana nas renovações do cristianismo no século XIX; 3. proble-
mática da identidade romana na imagética protestante portuguesa, através de 
uma prospeção baseada na imprensa periódica evangélica. Assim, R. Mendonça 
Leite procura refletir sobre o modo como, no contexto do protestantismo portu-
guês, o diálogo com a Antiguidade Clássica se desenvolveu num âmbito amplo: 
o da busca permanente de uma reforma por via do regresso a um “cristianismo 
puro e primitivo”; o da utilização de referências culturais basilares da civilização 
clássica; e o da via da demarcação e distanciamento do “cristianismo verdadeiro” 
em relação ao chamado paganismo romano. De seguida, apresentamos o contri-
buto de Vasco Mantas, Imperialismo, Latinidade e Romanidade no Norte de África 
francês e italiano. Com este estudo, V. Mantas estuda a forma como a partir de 
inícios do século XIX o Mediterrâneo se transformou gradualmente num Mare 
Nostrum europeu, voltando a conhecer uma aparente unidade que, para muitos, 
sobretudo Franceses, e depois Italianos, não deixava de recordar o velho Império 
Romano. Neste sentido, o património arqueológico romano do Norte de África 
foi chamado a contribuir para a sustentação da tese do regresso da Latinidade e 
da Romanidade, a primeira mais difundida pelos ideólogos coloniais franceses, 
a segunda pelos italianos. Como conclui V. Mantas, a utilização do passado afro-
-romano não deixou de ter consequências, ‘algumas’ positivas para o conheci-
mento científico, ‘outras’ negativas quanto à conotação colonialista e imperialista 
que muitos lhe atribuem na atualidade. 

A inaugurar a rubrica dedicada à relação da História com a Historiogra-
fia, André Teixeira propõe um estudo intitulado Os historiadores oitocentistas 
portugueses e a romanização, estando o foco no modo como a romanização foi 
entendida e interpretada pelos historiadores oitocentistas em Portugal. Para esse 
objetivo, André Teixeira escolhe uma breve lista de autores (Alexandre Hercu-



12

Introdução

lano, Francisco de Almeida e Araújo, Teófilo Braga, Oliveira Martins, José Leite 
de Vasconcellos), através dos quais procura responder a cinco questões: quem 
eram esses intelectuais? O que escreveram acerca da romanização? Quais eram 
as fontes e os autores modernos que conheciam e citaram? Qual era o seu públi-
co-alvo? Que ilações retiraram esses historiadores do estudo da romanização em 
Portugal e como a relacionaram, com a política coeva? O terceiro estudo que 
incluímos nesta primeira parte é da autoria de Amílcar Guerra e leva como título 
A apropriação de Viriato (e dos Lusitanos) no séc. XIX em Portugal. Com este 
estudo, Amílcar Guerra parte da premissa da identidade entre Lusitanos e Por-
tugueses, especialmente forjada a partir do séc. XVI, e aborda o tópico da con-
versão de Viriato em herói nacional e entendido como paradigma das virtudes 
do povo português, sobretudo no século XIX. Guerra nota que essa identificação 
acontece não apenas na historiografia portuguesa, mas também noutras reali-
dades hispânicas. Neste contexto, é importante salientar ainda que a integração 
de Viriato no panteão heróico português teve opositores, em especial Alexandre 
Herculano, o que se refletiu no processo de edificação do Arco da Rua Augusta. 
Este estudo inclui ainda uma análise da “narrativa epo-histórica” da autoria de 
Teófilo Braga e dedicada ao caudilho lusitano.

Numa transição entre os estudos dedicados aos aspectos político-institu-
cionais, particularmente presentes na historiografia portuguesa, e os estudos 
literários, o texto de Ricardo Nobre inaugura também as análises dedicadas às 
expressões literárias e filológicas do Portugal contemporâneo e em que a Roma-
nidade foi alvo de particular atenção. Num estudo intitulado As “fontes inexau-
ríveis dos escritores da Antiguidade” na História da República Romana (1885), de 
J. P. Oliveira Martins, Ricardo Nobre analisa a História da República Romana de 
Oliveira Martins, obra do historiador oitocentista eventualmente menos conhe-
cida mas não menos significativa, sobretudo pelo seu objetivo: divulgar conheci-
mento a um vasto público. Como nota R. Nobre, será, porventura, esse propósito 
que justifica a parcimónia e certa simplicidade com que se citam ou referem os 
autores antigos. Ainda assim, verifica-se o recurso a Valério Máximo ou a Suetó-
nio como fontes históricas. Por outro lado, percebe-se a pouca utilização de auto-
res capitais da história romana, como Tito Lívio, Dionísio de Halicarnasso ou 
Plutarco. Além destes, consideram-se os usos de outros autores antigos, de Júlio 
César a Tácito, de Cícero a Séneca; de Horácio e Propércio a Vergílio e Catulo, 
usados inclusive como fonte histórica. O mesmo espírito analítico da filologia é 
seguido pelo estudo de Virgínia Soares Pereira, Estudos da vida romana e notas 
memorialísticas em Os dois Plínios de Júlio de Castilho. Com este ensaio, Virgínia 
Soares Pereira assume uma abordagem de estudos de receção, considerando que 
o interesse de Os dois Plínios de Júlio de Castilho radica no facto de a vida, a obra e 
a época dos dois Plínios serem revisitados sob o prisma memorialista, minudente 
e romanticamente digressivo de Castilho. No essencial, o artigo põe em evidência 
a afinidade de pensamento entre o biógrafo Castilho e o biografado Plínio, apesar 



13

Nuno Simões Rodrigues, Ália Rodrigues

da distância multissecular que os separa. Com Catão – Uma Memória na Ribalta. 
Abordagem de Catão, uma Tragédia de Joseph Addison, Adelaide Meira Serras 
propõe um estudo sobre a receção dos temas políticos romanos na modernidade 
tardia e nos inícios da contemporaneidade. A. Meira Serras considera a obra de 
Joseph Addison, Catão, uma Tragédia, um exemplo ilustrativo da relação cultural 
entre a Antiguidade Clássica e as eras posteriores, tanto na moldura formal lite-
rária adotada, como pelas ideias e pelos valores que transmite. Para concretizar 
o seu estudo, a Autora recorre, entre outros, ao conceito de “memória cultural” 
de Astrid Erll, que considera a interacção entre presente e passado, em diversos 
meios sociais e culturais. Para entender o seu sentido nos fins da modernidade 
e alvores da contemporaneidade, é importante explorar o modo como a figura 
estoica do romano Catão foi entendida em culturas marcadamente cristãs, reve-
lando como a posição ética da personagem se casa com os ideais políticos repu-
blicanos, reabilitados no contexto das revoluções americana e francesa. E como 
foi Catão relido e reinterpretado também em Portugal, pouco tempo depois? José 
Ribeiro Ferreira apresenta-nos a sua análise da tragédia homónima de Garrett, 
em A tragédia Catão de Almeida Garrett. O seu débito a Plutarco. O estudo de 
José Ribeiro Ferreira, porém, centra-se numa perspectiva de Quellenforschung, 
explorando as fontes plutarquianas do escritor português. Como nota J. Ribeiro 
Ferreira, o próprio Garrett afirma no prefácio da tragédia que a sua composição 
muito deve à leitura e manuseamento da obra de Plutarco, em especial das “vidas 
de Catão (o menor ou uticense) e de César”, “para me familiarizar e pôr, como se 
fora de casa, com os meus autores”. 

O primeiro estudo que neste volume dedicamos às problemáticas da Arte e 
do Património é da autoria de Nuno Rosmaninho e tem por título Classicismo, 
Arte e Identidade Portuguesa. O tema tem tanto de ambicioso como de perti-
nente, mas N. Rosmaninho resolve a questão da amplitude com uma reflexão 
introdutória sobre a presença do classicismo nos discursos sobre a identidade 
artística portuguesa. O estudo tem como objetivo verificar como a ideia de “Clas-
sicismo” serviu para estabelecer o valor e a originalidade da arte portuguesa. 
Considera o Autor que há seis aceções, ou vivências, identitárias do classicismo: 
a original greco-romana, a renascentista, a maneirista, a pombalina, a neoclás-
sica e a dos regimes autoritários e totalitários. Além disso, nota ainda N. Ros-
maninho, há que considerar os aspectos ideológicos, além dos formais, e seus 
respetivos usos ao longo da memória histórica. É nesse âmbito que os românticos 
se opuseram ao classicismo, ao considerá-lo “academismo”. De igual modo, os 
patriotas rejeitaram o classicismo, considerando-o “italianismo” (no Renasci-
mento), “jesuitismo” (no Maneirismo) e “absolutismo” (no estilo pombalino). 
Já no Estado Novo, o classicismo alcançou um valor nacional e serviu de base à 
arquitetura do regime. Em “Espírito clássico” no Plano de Renovação da Cidade 
de Lisboa, Paula André e Paulo Simões Rodrigues consideram as bases clássicas, 
sobretudo as romanas, do Plano de Renovação da Cidade de Lisboa (1755-1756). 



14

Introdução

Para o efeito, recorrem em um conjunto de arquitetos/historiadores dos sécs. 
XX-XXI, com a ajuda dos quais descortinam classicismos e avançam uma lei-
tura da herança nele implícita. Com efeito, na segunda metade do séc. XVIII, na 
sequência do grande terramoto de Lisboa (1755), arquitetos/engenheiros milita-
res desenharam e implantaram na parte baixa da cidade o Plano de Renovação 
de Lisboa. Esse Plano revela uma arquitetura precisa e clara, com ressonâncias do 
espírito clássico. Tomando como referência os códigos genéticos da estética da 
linha reta e o traçado coerente e racional, descortina-se uma “essencialização” da 
arquitetura, pela depuração das formas que se assumem simultaneamente clás-
sicas e modernas. Como notam os Autores, o conjunto dos diferentes fragmen-
tos, antigos (pré-existência) e modernos (plano), constitui a memória da ordem, 
a modernidade contemporânea e traduz a atemporalidade da tradição clássica. 
Paulo Simões Rodrigues contribui com o estudo intitulado O valor e o signifi-
cado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo do medievalismo 
(1836-1910). Neste estudo, o Autor pretende demonstrar como, no século XIX, a 
consagração do conceito de monumento nacional, embora decorrente da valori-
zação da arte medieval enquanto representação da fundação e apogeu da nação 
portuguesa, não implicou a exclusão dos monumentos e vestígios arqueológi-
cos romanos. Pelo contrário, integrou-os como testemunhos da ancestralidade 
e importância das cidades, vilas e povoações em que estavam localizados, sendo 
considerados um fator de prestígio histórico e distinção patrimonial. Verifica-se 
como esse processo se iniciou ainda no século XVIII, em plena época do predo-
mínio do cânone artístico e cultural clássico, no contexto das atividades da Aca-
demia Real de História, e como foi determinado pela instauração do liberalismo 
no século XIX, sobretudo pela interpretação ideológica que os seus protagonistas 
fizeram da arte do passado. A análise dos critérios que levaram à classificação e 
conservação dos monumentos romanos durante o período em causa explicam 
os valores e significados que lhes foram então atribuídos. Considerando também 
já o século XX, Vasileios Balaskas escreve sobre Spanish Modernity and Roman 
Antiquity: Between Theatrical Revival and Political Transformation (1920-1944), 
estudo que se centra na apresentação gradual da tradição clássica ao público 
espanhol, como forma de integração na modernidade europeia que se revelava 
no horizonte desde finais do século XIX. Ao recorrerem a textos e monumen-
tos romanos para o fazerem, os intelectuais espanhóis e as instituições nacionais 
acabaram por formar um verdadeiro arquivo patrimonial cuja importância para 
as ideologias políticas coevas é inegável. V. Balaskas analisa assim o modo como 
tanto as instituições espanholas como os representantes políticos de regime 
exploraram o património clássico, textos e vestígios arqueológicos, produzindo 
peças de tema romano desde finais do século XIX até meados do século XX, com 
o objetivo de se afirmarem política e ideologicamente. O contributo de Ana Meh-
nert Pascoal centra-se na utilização da estética e temas clássicos na arquitetura 
portuguesa contemporânea. Em Temas romanos nas decorações das Cidades Uni-



15

Nuno Simões Rodrigues, Ália Rodrigues

versitárias de Lisboa e de Coimbra, A. Mehnert Pascoal foca a sua atenção no con-
texto das encomendas oficiais para decoração de obras públicas pelo regime do 
Estado Novo e na proeminente valorização de tópicos nacionalistas relacionados 
com a História de Portugal. Deste modo, o texto de A. Mehnert Pascoal salienta 
momentos e monumentos aparentemente menos apreciados e que, portanto, têm 
sido escassamente abordados pela historiografia artística. Considera-se a figura-
ção de temas romanos, tomando como casos de estudo as Cidades Universitárias 
de Lisboa e de Coimbra. O estudo inclui uma nota introdutória à questão das 
encomendas artísticas pelo regime e uma contextualização histórico-política da 
construção dos dois campi, que sustenta a sequente análise iconográfica do painel 
de Joaquim Rebocho em Coimbra e dos desenhos incisos de Almada Negreiros 
em Lisboa, distintos em termos estéticos. Reflete-se ainda sobre o grau de eru-
dição das representações, que focam o poder imperial e a influência romana no 
domínio da jurisprudência e da literatura, através de figuras decisivas com base 
em textos orientadores, sem perder de vista a elite universitária às quais se des-
tinavam. Enunciam-se algumas interpretações como reforço desta seleção temá-
tica, nomeadamente a representação das bases da cultura ocidental e da evolução 
do conhecimento e longevidade da sua influência, o reconhecimento do poder 
imperial e o reforço da identificação com a universidade e com o regime. Por 
fim, no âmbito da pintura, o estudo de Nuno Simões Rodrigues, Tullia Ferox na 
Pintura Portuguesa de Oitocentos, pretende salientar a presença de temas roma-
nos, como o de Túlia Menor, e suas fontes, como Tito Lívio e Ovídio, na cultura 
portuguesa de Oitocentos, nomeadamente na pintura. Através das obras que 
Columbano Bordalo Pinheiro e Veloso Salgado apresentaram ao concurso para 
Professor da Cadeira de Pintura Histórica da Academia Real de Belas-Artes de 
Lisboa, em 1897, comprova-se que os temas romanos faziam parte também das 
criações artístico-culturais desse Portugal finissecular.

Em conclusão, o que este volume torna absolutamente claro é que muito 
temos nós de Romano na medida em que reconhecemos a sua omnipresença 
na memória coletiva, nas instituições, na linguagem, na literatura e na arte, que 
medeiam a forma como nos relacionamos com a realidade. Tendo sido este o pri-
meiro volume dedicado à receção de aspetos da identidade romana em Portugal 
de forma abrangente e eclética, é de esperar que outros temas de igual importân-
cia não tenham sido incluídos neste projeto, como, por exemplo, as referências 
clássicas nos discursos parlamentares nos inícios do liberalismo português, a 
identificação do sidonismo com cesarismo ou as motivações de Fernando Pessoa 
quando escreveu um poema sobre Antínoo, o favorito do imperador Adriano. 
Pensamos neles para uma segunda volta. 



(Página deixada propositadamente em branco)



I. 

DA HISTÓRIA



(Página deixada propositadamente em branco)



19

Building a new political model:  
lessons from the roman republic

Clelia Martínez-Maza
Department of Historiographic Sciences 

Faculty of Humanities
University of Málaga

ORCID: 0000-0001-5593-3842
martinezm@uma.es

Abstract  The founding fathers of the new American republic looked to the history 
of Rome for parallel historical antecedents and political solutions, and found a rich 
source of inspiration for the new constitutional order they wished to establish. An 
analysis of publications in the press, proposals advanced by the intelligentsia and 
texts recording the intense debates that took place at various political conventions 
reveals the influence of the Roman Republic on the structure of the main organs of 
federal government. By taking the revered example of Rome as their model, the found-
ers sought to ensure the stability of the new government and forestall the inevitable 
degeneration of the system. Hence, they established a mixed government defined by 
the separation of powers and a robust series of checks and balances. The weaknesses 
detected in the Roman Republic proved equally useful in enabling them to devise 
improvements to ensure the success of the new politeia.

Keywords: Founding Fathers, Rome Republic, checks and balances, mixed 
government.

Resumen  La Historia de Roma ofreció a los padres fundadores de la nueva república 
americana, desarrollos históricos que les parecían muy cercanos y soluciones políticas 
que fueron verdadera fuente de inspiración para el establecimiento del nuevo orden 
constitucional. El análisis de las publicaciones en prensa, de las propuestas formuladas 
desde el ambiente intelectual y los escritos que recogen los intensos debates manteni-
dos en las distintas convenciones políticas permite comprobar el peso de la república 
romana en la conformación de los principales órganos del gobierno federal. Al tomar 
Roma como referente de prestigio, se buscaba la estabilidad del nuevo gobierno evi-
tando la inevitable degeneración del sistema mediante la institución de un gobierno 
mixto definido por la separación de poderes y por un adecuado conjunto de checks and 
balances. Las debilidades detectadas en la república romana fueron igualmente útiles 
para introducir mejoras que garantizaran el éxito de la nueva politeia.

Palabras clave: Padres fundadores, República romana, control y equilibrio de pode-
res, gobierno mixto.



20

Building a new political model: lessons from the roman republic

Introduction

The Roman Republic was repeatedly invoked by the colonial intelligen-
tsia as the best form of government that the classical world could offer to the 
nascent American state. Its main attraction was that it represented the most 
successful application of mixed government, i.e. one that combined in a single 
system the three simple forms of government: monarchy (the rule of one), aris-
tocracy (the rule of a few) and democracy (the rule of many)1.

It was above all the federalists who espoused this principle, and with the 
firm intention of applying it2, seized every opportunity to advocate it in debate 
at the Constitutional Convention (1787-1788) and in a good many texts pub-
lished during the Confederation Period, in particular to define the number and 
function of the governing bodies of the new federal State and legitimise the 
need to endow them with distinct and differentiated powers. However, interest 
in the Roman model predated this founding moment: during the revolution-
ary period, one of its most ardent proponents, John Adams, the future second 
president of the United States, declared in 1772 that mixed government was the 
best form of governance in the world3, and in 1776, the year of independence, 
he encouraged North Carolina and Virginia to establish mixed governments in 
their new constitutions4. Colonial espousal of this precept has traditionally been 
explained as being due to the influence exerted on American political circles by 
Montesquieu, who has been considered the direct source of inspiration for the 
application of this system to the constitution of the United States, given that his 
work The Spirit of the Laws, published in 1748, was the most highly esteemed 
contemporary treatise among American intellectuals5. For example, in number 
47 of the Federalist Papers, a collection of articles arguing the federalist position, 
James Madison, writing under the pseudonym of Brutus, refers to the French 
philosopher as “The oracle who is always consulted and cited on this subject”6.

However, he also questions Montesquieu’s arguments since these were 
based on principles inspired by the British constitution, which Madison criti-
cises for its lack of a clear and distinct separation of powers7. Adams, who 
devoted several of his works to analysing the possibility of applying this politi-
cal principle to the design of the new government, does not appear to have 
considered Montesquieu a fundamental influence either, or at least such is the 

1  Plb. 6.3.5; 4.6-11.
2  Martínez Maza 2013: 177-188.
3  Butterfield 1961: vol. 2, 58. 
4  Adams 1776.
5  Cohler 1988: 75-80; Lutz 1988: 142-147; Rahe 1992: 233; Carrese 2003: 131-135; Nelson 

2004: 155-176.
6  The Federalist Papers 47. 
7  Ibid. 



21

Clelia Martínez-Maza

inference that can be drawn from the scant interest he shows in this philoso-
pher. In his work A Defence of the Constitutions, published in January 1787, he 
only refers to Montesquieu once, in a single passage in letter XXVIII, and then 
only to quote a fragment of The Spirit of the Laws without any commentary or 
exegesis whatsoever8. This disinterest is even more pronounced if contrasted 
with the attention that Adams devotes to other thinkers, some even prior to 
Montesquieu, who also advocated mixed government as the ideal formula. 
Such is the case of James Harrington, whom Adams glosses and comments on 
in much greater detail in this same work9. Harrington achieved acclaim in colo-
nial intellectual circles for his work The Commonwealth of Oceana, published 
in 1656, in which he propounds a utopia ruled by a mixed government with a 
balance between monarchy, aristocracy and democracy almost a century before 
Montesquieu10. Adams also professed his debt to Jonathan Swift, especially for 
his work A Discourse of the Contests and Dissensions between the Nobles and the 
Commons in Athens and Rome, published in 1701, in which Swift observes that:

The best legislators of all ages agree in this, that the absolute power, which 
originally is in the whole body, is a trust too great to be committed to any one 
man or assembly; and therefore, in their several institutions of government, 
power in the last resort, was always placed by them in balance, among the one, 
the few, and the many; and it will be an eternal rule in politics, among every 
free people, that there is a balance of power to be held by every state within 
itself.

He also noted that according to Swift, “the best government is that which 
consists of three forms, regno, optimatium, et populi imperio”11. However, Swift 
himself, Montesquieu12 and the American statesman all acknowledged their 
debt to the primordial source of the mixed model. That source was none other 
than the Greek historian Polybius, one of the most revered classical authors 
among intellectuals of the time in Europe and the United States alike, who 
viewed him as an indisputable authority on political theory.

The founding fathers became acquainted with the Polybian construction 
indirectly, through reading European thinkers, but they also took pains to read 
and study his Histories directly, in the original language. The Histories pre-
sented them with the best expression of mixed government13, but also warned 

8  Adams 1787: Letter 28 Montesquieu; Gummere 1957: 167-182.
9  Adams 1787: Letter 29 Harrington; Sellers 1994: 34-35.
10  Harrington 1656; Richard 1994: 38-39; Straumann 2016: 311-312. 
11  Adams 1787: Letter 24 Dr. Swift.
12  Montesquieu 1748: vol. 1, book 2. 
13  Gummere 1960: 223-232; Beals 1978: 532-540; Straumann 2016: 151-153.



22

Building a new political model: lessons from the roman republic

of the dangers inherent to simple forms of government. Furthermore, the ide-
alised image conveyed by Polybius exerted a decisive influence on the founding 
fathers’ historical and political perception of Rome as the perfect example of 
mixed government.

One of the most fervent advocates of the Polybian formula was Adams14. 
In the introduction to his above-mentioned work, A Defence of the Constitu-
tions of Government of the United States of America, he acknowledges Polybius’ 
influence on his thinking, stating:

I wish to assemble together the opinions and reasonings of philosophers, po-
liticians, and historians, who have taken the most extensive views of men and 
societies, whole characters are deservedly revered, and whose writings were 
in the contemplation of those who framed the American constitutions. It will 
not be contested, that all these characters are united in Polybius.15

This resurrection of Polybian thought was spurred by the pragmatism that 
informed the founding fathers’ study of the history of the ancient world, an 
inquiry that never had a scientific purpose or pursued a historical objective, 
not even among the most committed classicists, but instead served the political 
needs of the moment and was limited to reviving or reinterpreting only those 
models that could be used to legitimise their proposals. This explains their 
complete lack of interest in analysing either the political context of Polybius’ 
work or the reality of Roman politics, far removed from his idealised interpreta-
tion. Their interest in the Roman political system resided solely in its potential 
as a means —albeit an imperfect one— to forestall two strongly inter-related 
outcomes that were most feared in the colonial political world: tyranny, and the 
degeneration inherent to simple political systems, because this led inexorably 
to tyranny.

1. Polybius and his lessons for the present

The prominence given to the Roman Republic in the design of federal 
government structures can only be understood in relation to the lessons that 
the founding fathers drew from the historical evolution of the great States of 
the classical world16. The past offered ideal models of conduct that could be 
emulated in the new republic, but also negative examples of political organisa-
tion, and these latter were as valuable as the former because they allowed the 
founding fathers to identify past mistakes in order to avoid them in the present.

14  Sellers 1994: 46-49.
15  Adams 1787: Letter 31 Polybius. 
16  Richard 1994: 124-125.



23

Clelia Martínez-Maza

From Polybius’ Histories, and especially his sixth book, they concluded that 
the degeneration which had plagued each of the simple forms of government 
(monarchy, aristocracy and democracy) was an inevitable process. It repre-
sented the natural, cyclical evolution to which every constitution, conceived 
as a living organism, was subject. Each politeia underwent a stage of growth 
(auxesis), rise (acme) and decline (phthisis) until it became corrupt, and once 
perverted, it died out: monarchy degenerated into tyranny, aristocracy into oli-
garchy and democracy into ochlocracy17. The echo of this Polybius formulation 
can be detected in Adams’ assertion that “the king, the aristocracy, and the peo-
ple, as soon as ever they felt themselves secure in the possession of their power, 
would begin to abuse it”18. Years earlier, during the pre-revolutionary period, 
Adams had already voiced his opposition to any form of simple government, 
arguing that it would fail to protect men against the violence of power because 
of the inexorable degeneration of each of the possible forms: monarchy would 
drift into despotism, aristocracy into oligarchy and, in the case of democracy, 
its degeneration into anarchy would lead each individual to seek only his own 
benefit at the risk of his life, property and reputation19. His position was shared 
years later by another founding father, James Wilson, who also disavowed this 
kind of political formula. According to Wilson, the Pennsylvania delegate, cor-
ruption lay at the very heart of these forms of government, for the strength 
and vigour of a monarchy was also accompanied by the danger that it would 
not be used for the well-being and prosperity of the State. From an aristocracy, 
one could expect wisdom derived from education and experience, but also 
suspicion and dissent among the nobles and oppression of the lower orders. In 
a democracy, public virtue and purity were exalted, but on the other hand, its 
representatives were often negligent and the execution of their measures weak20.

However, in Polybius, Adams saw a more magnanimous vision than that 
offered by later philosophers who had also adopted this model of political 
thought, such as Machiavelli, Rousseau and Beccaria, because the Greek his-
torian painted a more benevolent portrait of the first stage of any simple gov-
ernment and praised the good exercise of power in this initial period21. Thus, 
Adams noted that Polybius described the early kings as honest and wise admin-
istrators, the early aristocracy as cautious and patriotic in driving out tyranny 
(a degenerate form of royal rule), and the people, at least in the first genera-
tion after the oligarchy had been deposed, as praiseworthy for their decorum22. 

17  Adams 1787: Letter 31 Polybius. Martínez Maza 2019.
18  Ibid.
19  Adams 1763; The Federalist Papers 47.
20  Wilson 1790.
21  Adams 1787: Letter 31 Polybius.
22  Ibid. 



24

Building a new political model: lessons from the roman republic

This unstoppable cyclical sequence, anacyclosis, implied the slide (metab-
ole) from one form of politeia to another, and was inevitable because the weak-
ness inherent to all simple forms of government would eventually corrupt them 
in a never-ending cycle23. In line with Polybius, Adams viewed the rotation of 
forms of governments as a law of nature, whereby these changed, transformed 
and returned to the starting point, from monarchy to aristocracy, from aristoc-
racy to democracy and then back to monarchy.

It was Adams, above all, who sought to warn the contemporary world of 
the dangers of this inexorable corruption of all simple forms of government, 
and bearing in mind how useful Polybius’ thought would be for the future 
political construction of the American State, he quotes him extensively in  
A Defence of the Constitutions. In this work, Adams reminds his readers that a 
simple government does not necessarily mean rule by one person, but rather

a power without a check, whether in one, a few, or many. It might be sufficient 
to show this tendency in simple democracy alone, for such is the government 
of one assembly, whether of the people collectively or representatively; but, as 
the generation and corruption of all kinds of government have a similitude 
with one another, and proceed from the same qualities in human nature, it 
will throw the more light upon our subject, the more particularly we examine 
it.24

In another passage, he uses a metaphor to describe the natural and irreme-
diably cyclical trajectory of simple forms of government (monarchy, aristocracy 
and democracy) and the negative nature of this evolution: 

...every form of government that is simple, by soon degenerating into that vice 
that is allied to it, and naturally attends it, must be unstable. For as rust is 
the natural bane of iron, and worms of wood, by which they are sure to be 
destroyed, so there is a certain vice implanted by the hand of nature in every 
simple form of government, and by her ordained to accompany it. The vice 
of kingly government is monarchy; that of aristocracy, oligarchy; and of de-
mocracy, rage and violence; into which all of them, in process of time, must 
necessarily degenerate.25

As can be seen, the influence of Polybius is evident since the Greek histo-
rian uses the same simile when he states that “every variety of simple constitu-
tion based on a single principle becomes outdated: it soon degenerates into 

23  Plb. 6.9.10; Cic. Rep. 1.28. Martínez Maza 2013: 197-199.
24  Adams 1787: Letter 31 Polybius.
25  Ibid.



25

Clelia Martínez-Maza

the inferior vicious form which naturally follows it”. By way of comparison, he 
suggests “rust, for iron, and woodworm and grubs for timbers, which destroy 
these materials”26.

Through direct study of ancient history, Adams obtained practical exam-
ples of anacyclosis, learnt to detect the stage a State was in and predict the next 
step in its evolution, and ascertained the inexorable nature of political change, 
the tendency to corruption of each type of simple government and their natu-
rally inherent errors. From a full examination, a further lesson he drew was 
the impossibility of a simple government free from the threat of tyranny. The 
colonies had managed to avoid the excesses of a tyrannical government and 
emancipate themselves from the British motherland through force of arms, 
but it was also necessary to take political action to prevent the formation of a 
corrupt state ab initio that would degenerate into a despotic authority. It is no 
coincidence, therefore, that the first criticisms of any kind of simple government 
and the first reflections on the benefits of mixed government appeared in the 
intellectual circles of the pre-revolutionary period when the colonies demanded 
no taxation without representation.

Thomas Jefferson also leveraged this didactic function of history to warn 
his contemporaries about tyranny, a consequence of the natural evolution of 
governments:

Whereas it appeareth that however certain forms of government are better cal-
culated than others to protect individuals in the free exercise of their natural 
rights, and are at the same time themselves better guarded against degeneracy, 
yet experience hath shewn, that even under the best forms, those entrusted 
with power have, in time, and by slow operations, perverted it into tyranny; 
and it is believed that the most effectual means of preventing this would be, 
to illuminate, as far as practicable, the minds of the people at large, and more 
especially to give them knowledge of those facts, which history exhibiteth, 
that, possessed thereby of the experience of other ages and countries, they 
may be enabled to know ambition under all its shapes, and prompt to exert 
their natural powers to defeat its purposes.27

Indeed, in line with the lessons drawn from anacyclosis, the founding 
fathers did not regard tyranny as a form of government resulting exclusively 
from the natural degeneration of one-man rule, but as one that could derive 
from any form of simple government. This was Madison’s argument in Federal-
ist No. 47:

26  Plb. 6.10.
27  Jefferson 1779.



26

Building a new political model: lessons from the roman republic

The accumulation of all powers, legislative, executive, and judiciary, in the 
same hands, whether of one, a few, or many, and whether hereditary, self-ap-
pointed, or elective, may justly be pronounced the very definition of tyranny.

Thus, he thought that even democratic governments ran the same risk of 
falling into tyranny because of the danger of giving legislative power to the 
people, who harboured the same vices, follies and weaknesses as a single indi-
vidual28. In fact, he denounces the shortcomings of Athenian democracy29 and 
attributes the fall of Athens to having placed government in the hands of the 
assembly of the demos30 and the predictable outcome of anacyclosis: instability, 
violence, corruption and injustice resulting from the exclusive intervention of 
the demos, towards which he expresses deep antipathy: 

An usurping populace is its own dupe, a mere under-worker, and a purchaser 
in trust for some single tyrants, whose state and power they advance to their 
own ruin, with as blind an instinct, as those worms that die with weaving 
magnificent habits for beings of a superior order.31

Like Adams, other reputed federalists feared that an assembly-based 
democracy might constitute a mere transition to tyranny32. Such a deduction 
can only be understood in relation to the Polybian sequence of anacyclosis, 
because it is only this political principle that explains why Alexander Hamilton, 
the New York delegate to the Constitutional Convention, ruled out any form 
of simple government as a viable political option when he warned that: “if we 
incline too much to democracy, we shall soon shoot into a monarchy”33. Along 
similar lines, the prominent classicist at the convention, Madison, warned of 
the danger that the republic would become corrupt if the entire legislature was 
entrusted into the hands of a single group34:

[…] the danger will be evidently greater where the whole legislative trust is 
lodged in the hands of one body of men, than where the concurrence of sepa-
rate and dissimilar bodies is required in every public act.

Wilson, a delegate from Pennsylvania, argued that a one-house legislature 
was doomed to combine all the pernicious qualities of bad government: “It 

28  Adams 1776.
29  Adams 1787: Letter 24 Swift; Richard 1994: 135-136.
30  Id.: Letter 41 Athens.
31  Id.: Letter 24 Swift. 
32  Farrand 1966: June 19, 1787. 
33  Id.: June 26, 1787.
34  The Federalist Papers 63.



27

Clelia Martínez-Maza

produces general weakness, inactivity, and confusion; and these are intermixed 
with sudden and violent fits of despotism, injustice, and cruelty”35. 

2. � Rome, the inspiration for a future mixed government

Polybius not only furnished the founding fathers with useful insights into 
the natural functioning of any politeia and the dangers of anacyclosis, but also 
proffered an effective alternative form of government as illustrated by two 
States from the ancient world. Based on Polybius’ idealised image, the founding 
fathers took Lycurgus’ Sparta and Republican Rome as the classical paradigm 
of mixed government, and Adams even devoted a chapter to Laconia36 and 
another to Rome. In the former, on the mixed government instituted by Lyc-
urgus, he praises the Spartan legislator’s ability to bring together the best that 
each of the simple governments had to offer in their initial stage and to balance 
them in such a manner that none of them could override the others37. However, 
despite the admiration aroused among 18th century revolutionary movements 
for Sparta’s governmental structure and attributes such as the civic nature of its 
militia, the simplicity of the Spartan ways of life and its civic virtue, the Spartan 
model was soon dismissed as a feasible option in the United States. Adams him-
self recognised the unworkability of this model because its independence and 
stability had been constructed to the detriment of the happiness of its citizens. 
The Roman Republic, therefore, was viewed as a more attractive classical model 
for the new constitutional order38.

It was again Polybius who was responsible for the idealised image of the 
Roman State that inspired the founding fathers. He claimed that the Roman 
Republic had succeeded in overcoming the inevitable cycle of anacyclosis by 
instituting a mixed constitution which respected each of the three fundamental 
principles of government. The monarchy was represented by an elected execu-
tive (the consuls), the aristocracy by the senate and democracy by the vari-
ous people’s assemblies. Adams himself closely paraphrased Polybius when he 
observed that the three principles that informed the government of the Roman 
Republic were so balanced that no Roman citizen could claim, without fear of 
being mistaken, that his government was exclusively aristocratic, democratic 
or monarchical39: 

35  Wilson 1790.
36  Adams 1787: Letter 40 Lacedaemon: Richard 1994: 125-128.
37  Id.: Letter 31 Polybius.
38  Id.: Letter 40 Laecedemon.
39  Plb. 6.11.



28

Building a new political model: lessons from the roman republic

[…] for when we cast our eyes on the power of the consuls, the government 
appeared entirely monarchical and kingly; when on that of the senate, aris-
tocratical; and when any one considered the power of the people, it appeared 
plainly democratical.40

As a further argument for the need for mixed government, in his chapter 
on Polybius in The Defence of Constitutions, Adams warns of the danger of 
granting all legislative power to a single assembly in which not only the people 
but members of the elite participated without distinction. These latter might 
act unscrupulously in order to destroy all equality and freedom, possibly even 
with the consent and support of the people themselves41. Madison also warned 
of the danger that the republic might become corrupt if the entire legislature 
was entrusted into the hands of a single group42.

Such arguments were all the more timely given the debate at the Consti-
tutional Convention in June 1787 over the advisability of endowing the new 
republic with a legislature consisting of only one chamber. It was mainly the 
anti-federalists who advocated this one-house model, but the idea was also sup-
ported by other segments of the population and by states such as Pennsylvania, 
Georgia and Vermont, which had been endowed with a single-chamber legis-
lature since post-Revolutionary times43. The addition of a second house in the 
legislature was not, therefore, well received by all, and it required the deploy-
ment of a whole battery of arguments, which were also disseminated through 
the press, to legitimise its inclusion (especially in those states that already had 
a one-house legislature) and to demonstrate the benefits it would bring the new 
republic. Once again, recourse to political organisation in the ancient world 
was essential to reveal the dangers that beset states without a second legisla-
tive chamber, the benefits and prosperity attained by those that did have one 
and the need to examine the errors of the past in order to endow this second 
chamber with sufficient safeguards to prevent the weaknesses observed in its 
classical counterparts. 

According to Madison, history showed that only republics with a senate 
endured, and one of the examples he gave was evidently the Roman senate: 

History informs us of no long-lived republic which had not a senate. Sparta, 
Rome, and Carthage are, in fact, the only states to whom that character can 
be applied. In each of the two first there was a senate for life. The constitution 

40  Adams 1787: Letter 31 Polybius. Martínez Maza 2019: 333.
41  Ibid.
42  The Federalist Papers 47.
43  Senning 1937: 75-77; Johnson 1938: 19-44; Gummere 1963; Wood 1992: 227-37; Her-

rington 1994: 575-602; Banning 1995: 224-225; Kopff 1999.



29

Clelia Martínez-Maza

of the senate in the last is less known. Circumstantial evidence makes it 
probable that it was not different in this particular from the two others […]. 
These examples […] are […] very instructive proofs of the necessity of some 
institution that will blend stability with liberty […]. The people can never 
wilfully betray their own interests; but they may possibly be betrayed by the 
representatives of the people; and the danger will be evidently greater where 
the whole legislative trust is lodged in the hands of one body of men, than 
where the concurrence of separate and dissimilar bodies is required in every 
public act.44

As noted earlier, the main benefit attributed to the simple institution of a 
senatorial chamber was that it would prevent power from being concentrated in 
the hands of a single-chamber legislature, thus forestalling the inevitable process 
of anacyclosis whereby the republic would descend into tyranny. Nevertheless, 
some anti-federalists compared the new senatorial chamber to the decemviri, 
who were criticised because although they had been appointed to draft and 
write down the first Roman laws, they eventually arrogating tyrannical power to 
themselves45. In the federalists’ eyes, however, the establishment of a senatorial 
chamber was legitimate, as it would serve as a body that protected the people 
from their own failings, especially at those times when, in Madison’s words, 
“stimulated by some irregular passion, or some illicit advantage, or misled by 
the artful misrepresentations of interested men, may call for measures which 
they themselves will afterwards be the most ready to lament and condemn”46. 
Adams also believed in the advantages of segregating the powerful into a sepa-
rate chamber, because otherwise, in a single chamber:

They will have much more power, mixed with the representatives, than se-
parated from them. In the first case, if they unite, they will give the law and 
govern all; if they differ, they will divide the state, and go to a decision by force. 
But placing them alone by themselves, the society avails itself of all their abi-
lities and virtues; they become a solid check to the representatives themselves, 
as well as to the executive power, and you disarm them entirely of the power 
to do mischief47.

44  The Federalist Papers 63.
45  Martin Kingsley (Jan 21, 1788), and Joseph Willard (Jan 22, 1788), in Massachusetts 

Convention: Debates in the Several State Conventions 1888; Bederman 2008: 140-141; Lintott 
1999: 27-39.

46  Adams 1787: Letter 24 Swift; Hamilton (June 24, 1788), in N. York Convention: Debates 
in the Several State Conventions 1888; The Federalist Papers 63.

47  Ibid.



30

Building a new political model: lessons from the roman republic

The only remedy was “to throw the rich and the proud into one group, in 
a separate assembly, and there tie their hands”48.

The establishment of a senate was resoundingly opposed by the anti-fed-
eralists, not only at the Constitutional Convention but also at the Ratifying 
Conventions held in each state as an indispensable prerequisite for adoption 
of the constitution. Criticism focused on the aristocratic nature of the Roman 
senate. At the Ratifying Convention in Virginia, Patrick Henry argued that 
the Roman senate had wielded influence over the people’s assemblies, such as 
the tribunes of the plebs and the comitia tributa. He also contended that the 
theoretical powers attributed to the comitia tributa were always controlled by 
the presiding magistrate (the consul), and that the legislation they voted on was 
always subject to senatorial approval. In short, according to Henry, the example 
of the Roman senate foreshadowed undue influence of the ruling classes in the 
future republican senate49.

The classicists’ profound understanding of the workings of the Roman 
political system is evidenced in the federalists’ responses to this type of argu-
ment. At the New York Convention, for example, Hamilton recalled that the 
potentially disproportionate influence of the senate had been curbed in the 
Roman Republic by the existence of checks and balances such as those exer-
cised by the tribunes of the plebs, the guardians of the people’s interests, who 
prevented any interference from the senate in the actions of the comitia tributa.

Debate on the number of delegates to the senate was also informed by a 
classicist-inspired argument. Proponents of a small chamber once again looked 
to the classical past for evidence in support of their position. In the debate held 
on 7 June, Madison, who advocated a small senate, argued in favour of this by 
warning of the dangers of a large chamber: “The use of the Senate is to consist 
in its proceeding with more coolness, with more system, & with more wisdom, 
than the popular branch. Enlarge their number and you communicate to them 
the vices which they are meant to correct”.

He also contended that the weaknesses of the tribunes of the plebs were 
heightened in proportion to an increase in the number of its members: “when 
the Roman Tribunes were few, they checked the Senate; when multiplied, they 
divided, were weak, ceased to be that Guard to the people which was expected 
in their institution”. This analogy was criticised, not without some irony, by 
recalling the time when there were only three or ten members of the tribunes, 
a useless number as a proposal for representation in the upper chamber: “If the 

48  Adams 1787: Letter 31 Polybius.
49  Storing 1981: Essays by Cincinnatus 4 (Nov 22, 1787). Patrick Henry in Virginia Con-

vention (June 22, 1788): Debates in the Several State Conventions 1888.



31

Clelia Martínez-Maza

reasoning of (Mr. Madison) was good it would prove that the number of the 
Senate ought to be reduced below ten, the highest no. of the Tribunitial corps”50.

3.  A one-man executive: the Roman experience

Fear of tyranny also explains the founding fathers’ misgivings as regards 
establishing a one-man executive, and indeed the composition of the execu-
tive was one of the questions that generated most debate at the Constitutional 
Convention51, as the one-man model advocated by some compromisers such 
as Benjamin Franklin and James Wilson recalled the British monarchy from 
which they had freed themselves following the War of Independence. Conse-
quently, arguments in favour of this model could not draw on the most success-
ful examples from the classical world —the princeps of the Roman Empire or 
the hegemon of Greek leagues such as the Achaean— as to do so would also be 
to legitimise their contemporary counterpart, the British monarchy, and thus 
portray the rebellious colonies as guilty of the crime of lèse majesté.

In the end, the rationale for a presidential executive was that, in theory 
at least, it provided a means to endow the new State with a form of monarchy, 
one of the three simple forms of government considered necessary to ensure 
application of the mixed model deemed ideal52. Hence, proponents of a one-
man executive focused on highlighting the weaknesses of any executive power 
which, as in the Roman Republic, was wielded by a collegial body, citing not 
only the consulship but also the triumvirate and the Spartan diarchy. Such was 
Madison’s stance at the Constitutional Convention during the debate that took 
place on 16 June. In his speech, he argued for the need to split the legislature 
into two chambers while at the same time maintaining an executive in the hands 
of a single person: 

In order to controul the Executive you must unite it. One man will be more 
responsible than three. Three will contend among themselves till one becomes 
the master of his colleagues. In the triumvirates of Rome first Cæsar, then 
Augustus, are witnesses of this truth. The Kings of Sparta, & the Consuls of 
Rome prove also the factious consequences of dividing the Executive Magis-
tracy. Having already taken up so much time he wd. not he sd. proceed to 
any of the other points. Those [255] on which he had dwelt, are sufficient of 
themselves: and on a decision of them, the fate of the others will depend.53

50  John Dickinson in Virginia Convention (June 7, 1788): Debates in the Several State 
Conventions 1888.

51  Farrand 1966: June 1, 1787.
52  Farrand 1966: June 1- 2, 1787 (speeches of G. Wythe. J. Dickinson, P. Butler and J. 

Rutledge).
53  Farrand 1966: June 1, 1787 (Madison).



32

Building a new political model: lessons from the roman republic

Hamilton levelled a similar criticism in Federalist No. 70, noting that many 
of the Roman Republic’s problems stemmed from dissent between the consuls 
and the military tribunes and claiming that no advantage would be gained from 
a collegial structure. In this, he was attempting to respond to the anti-federalist 
critics who believed that a one-man executive contravened the very essence of 
any republican government.

However, Hamilton also argued for the need to endow this office with 
specific elements in order to guarantee proper performance of the associated 
tasks: vigour, unity, a term of office and sufficient powers and economic funds 
to exercise government. To this end, the figure he cited from Roman Republi-
can politics was surprisingly the dictator who, endowed with absolute power, 
could defend the republic “as well against the intrigues of ambitious individuals 
who aspired to the tyranny, and the seditions of whole classes of the commu-
nity whose conduct threatened the existence of all government, as against the 
invasions of external enemies who menaced the conquest and destruction of 
Rome”. It is paradoxical that the person championing this figure was Brutus, the 
pseudonym Madison used to sign his proposal. His chosen alias was a declara-
tion of intent, recalling not only Caesar’s assassin, but also his distant ancestor 
who helped expel the Etruscan kings and was one of the heroes of the early 
Roman Republic. 

According to Hamilton-Brutus, concentrating power in the hands of a 
single ruler was considered so advantageous in Rome that the consuls ended up 
dividing up the tasks of government: “the administration between themselves 
by lot one of them remaining at Rome to govern the city and its environs, the 
other taking the command in the more distant provinces. This expedient must, 
no doubt, have had great influence in preventing those collisions and rivalships 
which might otherwise have embroiled the peace of the republic”.

4. � Towards a perfect mixed government: separation of powers 
and checks and balances 

We have seen that American statesmen feared the latent threat of anacyclo-
sis and that as a means to prevent it, the Roman Republic was proposed as the 
most perfect model of government the ancient world had to offer. 

Two elements of the Roman political order received the most attention: 
first, the powers granted to each of the branches to help and restrain each other, 
and second, the implementation of a system of checks and balances, which was 
considered the best classical antecedent and the inspiration for the mechanism 
to be established in the new American republic. According to Adams:

[…] for when any branch of it becomes ambitious, and, swelling beyond its 
bounds, aims at unwarrantable power, being subject to the controul of the 



33

Clelia Martínez-Maza

other two, it cannot run into any excess of power or arrogance; but all three 
must remain in the terms prescribed by the constitution.54

Adams had learnt from Polybius that if a balance of power was not estab-
lished, inescapable anacyclosis would condemn the new nation to constant 
revolution: “If the executive power, or any considerable part of it, is left in the 
hands either of an aristocratical or a democratic assembly, it will corrupt the 
legislature as necessarily as rust corrupts iron, or as arsenic poisons the human 
body; and when the legislature is corrupted the people are undone”55. Such were 
the principles considered absolutely essential in the new state: a system that 
guaranteed the separation of powers, which could only be achieved by balancing 
the three branches and including a series of checks and balances as an essential 
prerequisite to safeguard the balance of powers and avoid the degeneration of 
the system of government.

However, this balance was necessary not only between the powers that 
comprised the federal government but also between the federal states and 
the central government, to ensure that none of them could prevail over the 
others and thus to avoid tyranny, the inexorable fate of any form of simple 
government in the cyclical sequence of anacyclosis. The most effective mech-
anism to forestall this danger was to establish the principle of the separa-
tion of powers and the balance of powers between central government and 
the individual states56. Adams contended that only the commitment and 
determination of the federal state governments and the central govern-
ment alike to defend this balance would ward off the dangers of tyranny57.

However, the founding fathers did not blindly import the Roman model 
without questioning its weaknesses; rather, they analysed them and proposed 
solutions that would guarantee the stability of the new federal state, free from 
the deficiencies detected in the Roman Republic. This inherited but improved 
model would make it possible to avoid past mistakes and identify proposals 
for governance. One of the main weaknesses of the Roman Republic was the 
ineffectiveness in practice of the separation of powers and its system of checks 
and balances:

The distribution of power was, however, never accurately or judiciously made 
in that constitution. The executive was never sufficiently separated from 
the legislative nor had these powers a control upon each other defined with 

54  Adams 1787: Letter 31 Polybius.
55  Id.: praef. 
56  Farrand 1966: June 28, 1787.
57  Adams 1787: Letter 55 Conclusion.



34

Building a new political model: lessons from the roman republic

sufficient accuracy. The executive had not power to interpose and decide be-
tween the people and the senate.58

In view of these shortcomings, the federalists believed that in order to 
ensure the success of the proposed model, it would be essential to bolster the 
system through a comprehensive series of checks and balances59. Madison’s 
statement in this respect later became one of the most famous maxims justifying 
the system of separation and balances:

If men were angels, no government would be necessary. If angels were to 
govern men, neither external nor internal controls on government would be 
necessary. In framing a government which is to be administered by men over 
men, the great difficulty lies in this: you must first enable the government to 
control the governed; and in the next place oblige it to control itself.60

Thus, each and every one of the powers would be protected from interfer-
ence by the others and from the potential concentration of power in the hands 
of one of them. 

In short, an analysis of various mixed constitutions in the classical world 
enabled the founding fathers to propose a political structure free of the evils 
observed in the past and of the inherent degeneration of governments, by means 
of a clear separation of the executive, legislative and judicial branches. The 
Roman Republic represented the most perfect form of government, and the 
founding fathers aspired not only to ensure that the federal constitution and 
those of the republic’s component states were equally successful, but also to con-
struct a superior political system by drawing on the lessons offered by history61.

58  Adams 1787: Letter 31 Polybius.
59  Martínez Maza 2013: 200-203.
60  The Federalist Papers 51.
61  Adams 1787: Letter 31 Polybius.



35

Clelia Martínez-Maza

Bibliography

Adams, J. (1763 [ed. 1966]), “An Essay on Man’s Lust for Power”, in R. J. Taylor 
(ed.), The Papers of John Adams. Cambridge (MA): Harvard University 
Press, vol. 4.

_____ (1776 [ed. 1850-1856]), Thoughts on Government, Applicable to the Pres-
ent State of the American Colonies, in Ch. F. Adams (ed.), The Works 
of John Adams, Second President of the United States: with a Life of the 
Author, Notes and Illustrations. Vol. 4. Boston: Little, Brown and Co. 

_____ (1787), The Defence of the Constitutions of Government of the United 
States of America, against the Attack of M. Turgot, in His Letter to Dr. 
Price, Dated on Twenty-second Day of March, 1787, London, in The Works 
of John Adams, vol. 4.

_____ (1787), Letter 31 ‘Polybius’, The Defence of the Constitution of Government 
of the United States of America, in The Works of John Adams, vol. 4.

_____ (1787), Letter 40 ‘Lacedaemon’, The Defence of the Constitution of Govern-
ment of the United States of America, in The Works of John Adams, vol. 4.

_____ (1787), Letter 41 ‘Athens’, The Defence of the Constitution of Government 
of the United States of America, in The Works of John Adams, vol. 4.

_____ (1787), Letter 55 ‘Conclusion’, The Defence of the Constitution of Govern-
ment of the United States of America, in The Works of John Adams, vol. 4. 

Banning, L. (1995), The sacred fire of Liberty: James Madison and the Founding 
of the American Republic. Ithaca: Cornell University Press.

Beal Davis, R. (1978), Intellectual Life in the Colonial South 1585-1763. 3 vol-
umes. Knoxville: University of Tennessee Press.

Bederman, D. J. (2008), The Classical Foundations of the American Constitutions. 
Prevailing Wisdom. Cambridge (MA): Cambridge University Press.

Bolingbroke, H. (1733 [ed. 1997]), “A Dissertation upon Parties”, in D. Armitage 
(ed.), Political Writings. Cambridge: Cambridge University Press, 1-197.

Carrese, P. O. (2003), The Cloaking of Power: Montesquieu, Blackstone and the 
Rise of Judicial Activism. Chicago: University of Chicago Press.

Cohler, A. M. (1988), Montesquieu’s Comparative Politics and the Spirit of Amer-
ican Constitutionalism. Lawrence: University Press of Kansas.

Elliot, J. (ed.) (1888 [ed. 1968]), Debates in the Several State Conventions on the 
Adoption of the Federal Constitution. New York: 1reed.



36

Building a new political model: lessons from the roman republic

The Federalist Papers 47 (1788), “The Particular Structure of the New Govern-
ment and the Distribution of Power Among Its Different Parts”, January 
30.

The Federalist Papers 63 (1788), “The Senate Continued”, March 1.
Farrand, M. (ed.) (1966), The Records of the Federal Convention of 1787. New 

Haven: Yale University Press.
Gummere, R. (1957), “The Classical Politics of John Adams”, Boston Public 

Library Quarterly 9: 167-182.
_____ (1960), “Some Classical Side Lights on Colonial Education”, CJ 55: 

223-232.
_____ (1963), The American Colonial Mind and the Classical Tradition: Essays 

in Comparative Culture. Cambridge (MA): Cambridge University Press.
Harrington, J. (1656 [ed. 1992]), The Commonwealth of Oceana and a System of 

Politics. J. G. A. Pocock (ed.). Cambridge (MA): Cambridge University 
Press.

Herrington, M. J. (1994), “Popular Sovereignty in Pennsylvania, 1776-1791”, 
Temple Law Review 67: 575-602. 

Jefferson, T. (1779 [ed. 1950]), “A Bill for the More General Diffusion of Knowl-
edge”, in J. P. Boyd (ed.), The Papers of Thomas Jefferson. Princeton: Princ-
eton University Press, vol. 2, cap. LXXIX, 526-535.

Johnson, A. W. (1938), The Unicameral Legislature. Minneapolis: The University 
of Minnesota Press.

Kopff, E. Ch. (1999), Open Shutters on the Past: Rome and the Founders, in G. 
L. Gregg II (ed.), Vital Remnants: America’s Founding and the Western 
Tradition. Wilmington (DE): ISI Books, 71-98.

Lintott, A. (1999), The Constitution of the Roman Republic. Oxford: Clarendon 
Press.

Lutz, D. (1988), The Origins of American Constitutionalism. Baton Rouge: Loui-
siana State University Press.

Martínez Maza, C. (2013), El espejo griego. Atenas, Esparta y las ligas griegas en 
la América del período constituyente (1786-1789). Barcelona: Bellaterra.

_____ (2019), “La anaciclosis polibiana, principio de autoridad durante el 
period constituyente de los Estados Unidos”, Gerión 37.2: 473-487.

Montesquieu, C. L. (1748), De l‘esprit des lois, Genève: Barrillot & fils.
Nelson, E. (2004), The Greek Tradition in Republican Thought, Cambridge: Cam-

bridge University Press.



37

Clelia Martínez-Maza

Rahe, P. (1992), Republics, Ancient and Modern: Classical Republicanism and the 
American Revolution. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Richard, C. J. (1994), The Founders and the Classics: Greece, Rome, and the 
American Enlightenment. Cambridge (MA): Harvard University Press.

Sellers, M. N. S. (1994), American Republicanism: Roman Ideology in the United 
States Constitution. New York: New York University Press.

Senning, J. P. (1937), The One-House Legislature. New York: McGraw-Hill Book.
Storing, J. (ed.) (1981), The Complete Antifederalist. 4 volumes. Chicago: Uni-

versity of Chicago Press.
Straumann, B. (2016), Crisis and Constitutionalism: Roman Political Thought 

from the Fall of the Republic to the Age of Revolution. Oxford-New York: 
Oxford University Press.

Wilson, J. (1790 [ed. 2007]), “Of Government. Cap. 10, Lectures on Law (part 
1)”, in K. L. Hall and M. D. Hall (eds.), Collected Works of James Wilson. 
Vol. 1. Indianapolis: Liberty Fund, 689-717.

Wood, S. (1992), The Creation of the American Republic, 1776-1787. Chapel Hill: 
University of North Carolina Press.



(Página deixada propositadamente em branco)



39

O regresso às origens do cristianismo no alvor  
do protestantismo português: a problemática  

da identidade romana na imagética  
protestante oitocentista

Rita Mendonça Leite
Centro de Estudos de História Religiosa

Universidade Católica Portuguesa
Centro de História

Universidade de Lisboa
ORCID: 0000-0003-2344-0554

ritamendoncaleite@ucp.pt

Resumo  O presente artigo pretende analisar a problemática da receção do tema da 
Roma Antiga no horizonte do protestantismo português oitocentista. Essa reflexão 
estrutura-se em três pontos: um primeiro, onde se procura desenvolver uma síntese de 
natureza teórica sobre as origens da cristianismo reformado em geral e do protestan-
tismo português em particular; um segundo, centrado na análise da obra de Benjamin 
Scott – As Catacumbas de Roma – uma fonte essencial para o estudo da receção da 
identidade romana no século XIX, quer pela influência que exerceu no período em 
que foi primeiramente editada quer através das edições e traduções de que foi objeto 
posteriormente, designadamente em português; e um último e terceiro ponto sobre a 
problemática da identidade romana na imagética protestante portuguesa, através de 
uma prospeção junto da imprensa periódica evangélica.  Procuraremos refletir sobre o 
modo como, no contexto do protestantismo português, o diálogo com a Antiguidade 
Clássica se desenvolveu num âmbito amplo: da busca permanente de uma reforma 
por via do regresso a um “cristianismo puro e primitivo”; da utilização de referências 
culturais basilares da civilização clássica e por via da demarcação e distanciamento do 
“cristianismo verdadeiro” em relação ao paganismo romano.  

Palavras-chave: Reforma, Protestantismo, Romanismo, Paganismo, Revivalismo.

Abstract  The present article aims to discuss the reception of the theme of Ancient 
Rome in the 19th century Portuguese Protestantism. This study is structured in three 
points: the first one aims at developing a theoretical synthesis on the origins of 
Reformed Christianity in general and of Portuguese Protestantism in particular; the 
second one focuses on the analysis of Benjamin Scott’s work – The contents and teach-
ings of the Catacombs at Rome – an essential source for the study of the reception of 
Roman identity in the 19th century, both for the influence it had in the period when it 
was first published and through the subsequent editions and translations, namely in 
Portuguese; and a final and third point on the place of Ancient Rome in Portuguese 
Protestant imagetics, through a survey of the evangelical periodical press. We will 
examine the way in which, in the context of Portuguese Protestantism, the dialogue 
with classical antiquity was carried out in a broad context: the permanent search for 



40

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

reform through the return to a “pure and primitive Christianity”; the use of basic cul-
tural references from the Classical Civilization and the marked differentiation between 
“true Christianity” and Roman paganism.

Keywords: Reformation, Protestantism, Romanism, Paganism, Revival.

1.  Reforma e Protestantismo

Inaugurada como movimento no século XVI e impulsionada por figu-
ras como Martinho Lutero (1483-1546), João Calvino (1509-1564) e, poste-
riormente, John Wesley (1703-1791), a Reforma protestante teve antecedentes 
fundamentais na medievalidade e prolongou-se muito para lá do período qui-
nhentista, com raízes e ramificações estruturadas na discussão sobre questões 
centrais na prática do cristianismo como as mediações, os sacramentos e a 
liturgia, integradas num debate teológico amplo sobre os problemas funda-
mentais da Graça e da Salvação. Desenvolvendo-se como um processo longo e 
geograficamente abrangente, a Reforma protestante teve no universo germânico 
o seu epicentro inicial, mas rapidamente se estendeu aos ambientes francófono 
e anglo-saxónico, tendo, a partir do século XVII e XVIII, conhecido um enorme 
desenvolvimento tanto na Europa continental, como no Reino Unido e crescen-
temente na América do Norte e, sobretudo a partir dos séculos XIX e XX, no 
contexto dos continentes africano e asiático.

A multiplicidade de igrejas cristãs surgidas e desenvolvidas a partir da 
Reforma, que nos permitem referir-nos ao cristianismo protestante como um 
todo, tem um fundamento unitário, sedimentado em torno da divisa sola gratia, 
sola fide, sola scriptura. Sobre a valorização da Graça, da Fé e das Escrituras, 
formularam-se, recompuseram-se e renovaram-se conceções eclesiológicas e 
cristológicas que nos permitem porém definir a diversidade como característica 
fundamental do cristianismo protestante logo desde a sua origem. Na primeira e 
segunda fases da Reforma protestante, que dariam lugar àquilo que hoje desig-
namos como o luteranismo e o calvinismo, sistematizaram-se os grandes prin-
cípios reformadores: o sacerdócio universal pelo batismo, a justificação pela fé 
e a autoridade das Escrituras. Desse núcleo surgiria a expansão da constelação 
protestante1 impulsionada pela valorização do Evangelho e de meios funda-
mentalmente espirituais em substituição da Tradição e dos canais sacramentais 
e pela enfatização da inspiração pneumológica do crente cristão. O não-con-
formismo, nas suas múltiplas formas – anabatista, batista, quaker, metodista – 
desenvolver-se-ia ao longo dos séculos XVII e XVIII, expandindo-se em novas 
fronteiras e dando posteriormente lugar aos revivalismos que, no século XIX, 
fariam surgir correntes como o pentecostalismo e o evangelicalismo.  

1  Vinculados à expressão cunhada por Émile Poulat: a “galáxia Jesus” (cf. Poulat 1994). 



41

Rita Mendonça Leite

No caso específico português, o protestantismo desenvolveu-se não a par-
tir de uma dissidência religiosa surgida do universo hegemónico católico, mas 
da missionação evangélica oitocentista, estruturando-se fundamentalmente 
como um movimento de importação. Na verdade, o cristianismo português 
preservou e reforçou até, no século XVI, a sua natureza católica romana, inte-
grando ainda, nessa fase, uma vertente tridentina que se tornaria igualmente 
importante. Deste modo, a implantação de igrejas protestantes em Portugal não 
foi contemporânea da Reforma e uma influência substancial da mesma só teve 
efeitos tardiamente, a partir do século XVIII e, sobretudo, a partir do século 
XIX. Nessa cronologia, influiu decididamente o papel da Igreja Católica e da 
aplicação do Concílio de Trento na preservação e fortalecimento do catolicismo 
romano peninsular e na luta contra a entrada das correntes protestantes no país, 
mas também a própria estratégia de desenvolvimento destas igrejas que só a 
partir do contexto das revoluções liberais começaram a perspetivar a Península 
Ibérica como potencial espaço de missionação. 

O estudo da problemática do cristianismo protestante estrutura-se numa 
utensilagem conceptual nem sempre consensual e dificilmente passível de gerar 
unanimidade em termos globais, porque muitas vezes variável de acordo com 
o percurso específico do protestantismo em regiões distintas – nuns espaços 
em pleno processo de expansão e em situação maioritária, noutros com desen-
volvimento restrito e em situação minoritária – e com os diferentes contextos 
historiográficos – uns altamente especializados e equipados com um vocabu-
lário que teve que se complexificar para acompanhar aquela expansão, outros 
lidando com realidades mais uniformizadas e com menores exigências em ter-
mos de desdobramentos tipológicos e conceptuais. Neste artigo, a utilização 
equiparada dos significantes “protestante”, “evangélico” ou “reformado” resulta 
essencialmente da aplicação dos conceitos utilizados nas fontes sobre a histó-
ria do protestantismo em Portugal, onde aqueles termos são empregues como 
sinónimos pelos diferentes agentes: o primeiro reportando-se à posição dos 
cristãos seguidores de Lutero que, no âmbito da Dieta de Spira (1529), “pro-
testaram” contra a sua condenação e consequente excomunhão; o segundo ao 
lugar central ocupado pelos Evangelhos no seio daqueles correntes; e o terceiro 
ao processo da Reforma onde essas comunidades tiveram origem.

Importa ainda esclarecer que o conceito de “reforma” não é naturalmente 
exclusivo do cristianismo protestante.  Analisando a história da Reforma e Con-
trarreforma, autores como Jean Delumeau, no âmbito da historiografia francó-
fona, ou Diarmaid MacCullough, em contexto historiográfico anglo-saxónico, 
apresentam visões alternativas, mas aproximadas, na análise daqueles conceitos, 
alocando-os especificamente aos séculos XVI a XVIII. Delumeau perspetiva a 
Reforma e a Contrarreforma – aquilo que designa como a Reforma protestante 
e a Reforma católica – como dois aspetos de um mesmo movimento: uma dinâ-



42

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

mica ampla de cristianização2. MacCullough, por sua vez, atento à multiplici-
dade de reformas encetadas a partir do século XVI, utiliza o termo no singular 
– “Reformation” – procurando por essa via, conforme explica, “embrace both 
Protestantism and the religious movements commonly known as Tridentine 
Catholicism, the Catholic Reformation or Counter-Reformation: the revitalized 
part of the old Church which remained loyal to the Pope”3. 

Na verdade, o cristianismo conheceu, desde a sua origem, e até aos dias 
de hoje, diferentes reformas. Conforme explica Bernard Cottret, não existe 
cristianismo sem o constante apelo do retorno às origens, não existe anúncio 
do Evangelho sem contestação, pelo que:  

L’idéal réformateur, qui divise les chrétiens, est paradoxalement leur bien 
commun. Ce qui rapproche est aussi ce qui divise. Pa plus que la vérité, la 
Réforme ne saurait constituer un monopole. Du moins si on lui garde son sens 
original de retour aux sources ; ré – former, c‘est reformer, en revenir à l’en-
seignement même du Christ ou des apôtres. La reformatio est originellement 
renovatio, ‘renouvellement’ plus que rupture. 4 

Essa componente “renovadora” tendeu, porém, no campo católico romano 
a desenvolver-se no âmbito eminentemente prático e disciplinar, ao passo que 
no universo protestante se reforçou no campo doutrinal. Menos restrita pela 
inalterabilidade que aproximações de tipo dogmatizante implicam, a Reforma 
protestante representou uma convulsão no conteúdo da própria fé, ratificando 
o surgimento de novas confissões religiosas apresentadas como dinâmicas de 
regressos à crença original do cristianismo, aos tempos apostólicos e, enfim, à 
fé evangélica . Nesse sentido,  o movimento da Reforma protestante pode ser 
observado simultaneamente como “la republication du christianisme primi-
tif et l’inauguration du christianisme moderne”5. Dessa especificidade resulta 
também a singularidade da reforma protestante, reveladoramente traduzida na 
vulgarização da identificação destes momento e movimento específicos com 
maiúscula e antecedidos do artigo definido: “a Reforma”.   

Esse acontecimento deu origem àquilo que hoje designamos como pro-
testantismo. Como explica Jean Baubérot, na sequência do “momento Lutero e 
Calvino”, o movimento institucionalizou-se, a rutura deu lugar à organização, 
o protesto consolidou poderes e a heresia gerou novas ortodoxias. A natureza 
multiforme do protestantismo surgiria precisamente da reforma permanente 
desse processo:

2  Cf. Delumeau 1994: 138.
3  MacCullough, 2004: xix.
4  Cottret 2001: 9.
5  Cottret 2001: 10.



43

Rita Mendonça Leite

L’histoire du protestantisme sera jalonnée de ‘retours à la Réforme’, de 
réformes nouvelles  : dissidences, Réveils, voire renouveaux théologiques. Il 
s’agira de continuer les mises en question de la Réforme ou de retrouver sa 
pureté, son souffle en deçà des ‘trahison’ et de la ‘tiédeur’ du protestantisme 
installé, établi.6  

Dali resulta também a discrepância entre a dinâmica organicista do cato-
licismo romano e os mecanismos de reprodução desmultiplicadores do protes-
tantismo, o que constitui uma das clivagens fundamentais entre ambos. Se o 
catolicismo romano tende a integrar, no âmbito de limites doutrinais claramente 
definidos, a diversidade de práticas e crenças católicas; o cristianismo evangé-
lico tende, por sua vez, a expandir-se não pela via da integração mas de um 
processo de desmultiplicação. No contexto do protestantismo, o crescimento 
das comunidades faz-se pela via da criação progressiva de denominações autó-
nomas que acabam, também elas, por via da fragmentação – e não do desapa-
recimento – por dar lugar a novas igrejas, aquilo que alguns autores designam 
como “cissiparidade fragmentária”7, uma verdadeira dinâmica sociológica no 
campo protestante. Esse meio de reprodução espoletou nos núcleos católicos 
críticas repetidas em relação à chamada “deterioração” do protestantismo, um 
discurso repetido na literatura antiprotestante em Portugal, onde aquela ten-
dência para a diversificação se revelou precocemente em comunidades cedo 
divididas em diversas correntes resultantes de diferenças eclesiológicas, cristo-
lógicas e doutrinais. 

Alicerçado na estruturação do cristianismo evangélico na sua globalidade, 
na missionação e influência estrangeiras em Portugal, e em posições religiosas 
defensoras de uma regeneração espiritual – vinculada às origens do Cristia-
nismo também por via da Reforma do século XVI – o protestantismo português 
acabou então por se estruturar na segunda metade do século XIX, resultando 
na consolidação de uma minoria religiosa com uma expressão sociológica sig-
nificativa, desde logo por quebrar a imagética da hegemonia do catolicismo 
romano em Portugal8. Apesar da sua diversidade – presbiterianos, metodistas, 
episcopais, congregacionais, batistas – essas comunidades podem ser simulta-
neamente perspetivadas como uma unidade, assente nos princípios anterior-

6  Baubérot 1978: 8.
7  Um termo importado da biologia e cunhado como categoria sociológica por um dos 

primeiros historiadores do protestantismo em Portugal: Eduardo Moreira na obra Vidas 
Convergentes: história breve dos movimentos de reforma cristã em Portugal a partir do século 
XVIII (cf. Moreira 1958).

8  Para uma análise das relações entre católicos romanos e protestantes em Portugal na 
transição do século XIX para o século XX veja-se Leite 2009.  



44

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

mente referidos mas também na autodefinição dos seus membros como parte 
integrante de um movimento evangélico comum. 

Nos primeiros estudos elaborados em Portugal sobre a história do protes-
tantismo, desenvolvidos por membros das comunidades pioneiras, fica evidente 
a perspetiva de integração e legitimação do movimento evangélico português 
numa história longa de reforma, descrita em obras como A Reforma em Por-
tugal, de Diogo Cassels9, publicada em 1906, Crisóstomo Português. Elementos 
para a história do púlpito e Vidas Convergentes. História Breve dos Movimentos 
de Reforma Cristã em Portugal, a partir do século XVIII, as duas últimas da 
autoria de Eduardo Moreira, publicadas em 1957 e 1858, respetivamente10. 

Diogo Cassels, recuava aos primeiros séculos da história do cristianismo, 
situando ali a existência na Península Hispânica de uma Igreja Cristã fundada, 
segundo a tradição, por S. Paulo e S. Tiago. Regozijando-se com o facto de “no 
tempo das perseguições dos imperadores romanos contra o cristianismo não 
[terem faltado] na nossa pátria intrépidos seguidores da verdade, que selaram 
com o seu sangue a profissão da santa fé de Jesus Cristo”11, o autor descrevia 
seguidamente uma “igreja primitiva da Península Hispânica” ou “igreja antiga” 
que “não era só cristã, mas ortodoxa, Católica e Apostólica”12 combatendo a 
“idolatria”, os “espetáculos ferozes” e o “adultério”, e que “não reconhecia a 
supremacia da Sé de Roma”13, sendo que os seus bispos dirigiam e governavam 
as suas igrejas através de sínodos locais. 

Nos estudos de Eduardo Moreira, procurava-se, primeiramente, estudar 
a influência do púlpito cristão na sociedade portuguesa, perscrutando-se na 

9  James Cassels (1844-1923), conhecido em Portugal como Diogo Cassels, foi um indus-
trial de origem britânica que desenvolveu no norte do País uma importante atividade de 
evangelização protestante, tendo sido o fundador da primeira congregação metodista em 
Portugal e o financiador da construção do primeiro templo protestante no nosso país: a 
capela do Torne (1868). No ano de 1880 acabaria por ingressar na Igreja Lusitana Católica 
Apostólica Evangélica, então inaugurada em Lisboa.

10  Eduardo Henriques Moreira (1886-1980) é um ponto de referência fundamental para o 
movimento evangélico em Portugal, o que resulta não apenas da sua atividade como pastor 
protestante mas também como professor de Teologia, historiador, ideólogo e político. A 
sua ação estendeu-se aos campos da pregação evangélica, do jornalismo, da literatura, da 
investigação histórico e da intervenção política durante a I República. No âmbito da prática 
religiosa, para além da sua atividade como pastor, desenvolvida nas diferentes igrejas que 
integrou, Eduardo Moreira foi também: representante de Portugal em diversos congressos 
na Europa, no Brasil e nos Estados Unidos; um dos fundadores do escotismo em Portugal; 
membro fundador da Associação Cristã da Mocidade; secretário e, posteriormente, presi-
dente da Aliança Evangélica Portuguesa; diretor e docente de diferentes escolas dominicais; 
e professor no Seminário Teológico Presbiteriano de Carcavelos.   

11  Cassels 1906: 5.
12  Cassels 1906: 6.
13  Cassels 1906: 7.



45

Rita Mendonça Leite

“Igreja tradicional […] os movimentos regressivos e retificadores surgidos em 
qualquer época”14, e num segundo momento analisar-se “o despontar lento e 
irregular da Igreja num plano reformado, cujas vicissitudes se emparelham com 
as da Igreja dos primeiros séculos peninsulares, e cujas aspirações são fatal-
mente combatidas pela couraça das tradições criadas”15. Na prossecução deste 
segundo objetivo, Moreira dialogava também com autores clássicos, sinalizan-
do-o desde logo no título do estudo, conforme explica no “Proémio”: 

Quanto ao título particular da obra presente, devemos ao leitor uma explica-
ção. Plutarco chamou ‘Vidas Paralelas’ às suas biografias de varões ilustres. 
Dentro do pensamento pagão estava o grande biógrafo nobremente certo.  
O génio pagão não poderia descobrir outra grandeza ou excelsitude além das 
de vidas caminhando a par […]. Que são, de facto, as grandes vidas segu-
ras em si mesmas, vividas aparentemente por si mesmas, sem a consciência 
dum estímulo inicial nem o amparo sentido duma Vontade transcendente e 
duma Palavra revelada? Vidas paralelas, que vêm duma incógnita e recolhem 
a outra: o nascer e o morrer. Linhas prolongadas sem verdadeiro encontro, 
senão no Infinito de que se não dão conta. […] . A crença cristã, porém, nos 
ensinou que os nossos Maiores só são grandes em Aquele que é o centro de 
todos nós. […] Convergentes foram as vidas de aqueles que vamos recordar, 
para edificação e instrução nossa.16

Sendo verdadeiro que a influência exógena teve um papel estruturante na 
entrada das comunidades protestantes em Portugal, é também verdade que os 
pioneiros do protestantismo em Portugal procuraram na história do país as 
raízes de um cristianismo genuíno, perscrutando simultaneamente nesse per-
curso uma “convergência”, uma legitimação e uma valorização histórica para 
o lugar das comunidades reformadas em Portugal. No contexto do protestan-
tismo português, o diálogo com a Antiguidade Clássica desenvolver-se-ia no 
âmbito amplo que aquelas três obras assinalam: a busca permanente de uma 
reforma por via do regresso a um “cristianismo puro e primitivo”; a utilização 
de referências culturais basilares da civilização clássica e a demarcação e dis-
tanciamento do “cristianismo verdadeiro” em relação ao paganismo romano.  

2. � Paganismo, revivalismo e Reforma: um regresso às Catacum-
bas de Roma

Resultando da atividade missionária de grupos protestantes estrangei-
ros em Portugal, o cristianismo reformado português foi também fortemente 

14  Moreira 1958: 8-9.
15  Moreira 1958: 9.
16  Moreira 1958: 9-11.



46

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

influenciado por grupos de estrangeiros residentes em Portugal. Em meados do 
século XIX essa ascendência era sobretudo de origem britânica17, o que deu aliás 
lugar à associação recorrente entre as noções de  protestantização e de desna-
cionalização, baseada sobretudo na denúncia da dependência de Portugal em 
relação à Grã-Bretanha e das pretensões dessa potência em relação ao controlo 
do espaço ultramarino português18. 

A par da distribuição dos livros bíblicos, cuja primeira vulgarização em 
português esteve precisamente a cargo de uma instituição de origem britânica – 
a British and Foreign Bible Society19 – a progressiva estruturação de um universo 
teológico e literário evangélico em Portugal, procurando responder à procura 
de novos leitores, de novas comunidades e de novas igrejas, fez-se por via da 
edição de folhetos de propaganda, debate e controvérsia; literatura histórica e 
instrutiva; e obras de edificação espiritual, instrução moral e de propaganda 
evangélica. No cruzamento desta tipologia literária, destacaríamos, a tradução 
e divulgação, já em pleno século XX, da obra de Benjamin Scott20, de 1853, 
originalmente intitulada: The contents and teachings of the Catacombs at Rome; 
being a vindication of pure and primitive Christianity, and an exposure of the 
corruptions of Popery, derived from the Sepulchral Remains of the early Christians 
at Rome21, editada em português com o título simplificado – As Catacumbas de 
Roma22. No Prefácio da edição portuguesa, da autoria de outro dos pioneiros do 
protestantismo em Portugal – Alfredo Henrique da Silva23 – justifica-se assim a 
publicação do livro no nosso país: “Faltam-nos em português livros como este, 

17  A partir de finais do século XIX e inícios do século XX, a influência passou a ser 
maioritariamente de origem brasileira e norte-americana. 

18  Cf. Leite 2009: 103-113.
19  Para uma história da implantação e ação da instituição em Portugal veja-se Leite 2019.
20  Benjamin Scott (1814-1892) era escriturário e diretor financeiro da City of Lon-

don. Ligado ao cristianismo não-conformista, foi também um ativista no contexto dos 
movimento de “temperança” e de “pureza social”, tendo sido membro da Gospel Purity 
Association, organizador do London Committee for Suppressing the Traffic in British Girls 
for Purposes of Continental Prostitution e , finalmente, promotor e secretário honorário da  
Working Men’s Educational Union, organização no âmbito da qual proferiu as conferências 
que deram lugar à publicação da obra em análise.  

21  Cf. Scott 1853. 
22  Cf. Scott 1923. 
23  Alfredo Henrique da Silva (1872-1950) foi um educador e missionário metodista. Cen-

trou a sua ação na educação, uma das principais áreas de intervenção do protestantismo 
em Portugal, fundamentada no entendimento de uma relação estreita entre evangelização e 
alfabetização. O investimento na educação foi complementado e dinamizado por atividades 
paralelas ao campo escolar: AHS foi um dos fundadores da União Cristã da Mocidade; em 
1899 ocupou o lugar de secretário da recém-criada Sociedade Protectora dos Animais e 
durante a Grande Guerra dinamizou o processo de estruturação do Triângulo Vermelho 
Português em França, com a formação de centros de informação e de apoio ao Corpo Expe-
dicionário Português.



47

Rita Mendonça Leite

que facilitem o estudo aos que queiram conhecer o Cristianismo primitivo na 
sua pureza e, por isso, em todo o seu vigor”24. 

A obra constitui de facto uma fonte essencial para o estudo da receção do 
tema da Roma Antiga no horizonte do cristianismo do século XIX e XX, quer 
pela influência que exerceu no período em que foi primeiramente editada quer 
através das edições e traduções posteriores25. Benjamin Scott traçava como 
objetivo principal o esclarecimento dos cristãos sobre a “condição primitiva” 
da instituição do Cristianismo por via da análise da vivência cristã nas Cata-
cumbas de Roma26.  

A obra divide-se em três capítulos, correspondentes à sistematização por 
escrito de três conferências proferidas pelo autor às classes trabalhadoras lon-
drinas, no âmbito de um trabalho de evangelização com que procurou pautar 
a sua ação cívica, e assim intitulados: “Paganism”; “Christianity” e “Popery, 
debased or spurious Christianity”. Na tradução portuguesa, de 1923, este último 
subtítulo é traduzido por “Romanismo: Cristianismo adulterado” em substitui-
ção da alternativa mais literal “Papismo, Cristianismo espúrio ou degradado”27, 
dando conta da maior eficácia do substantivo “Romanismo” em contexto lusó-
fono, assim como acontecia em relação ao adjetivo “romano”, num contexto 
de demarcação ativa, e muitas vezes de oposição quotidiana, relativamente à 
hegemonia da Igreja Católica.   

O mote do primeiro capítulo é fornecido pela citação que acompanha 
o título: “Paganism. ‘The dark places of the earth are full of the habitations 
of cruelty’ (Psalms, lxxiv, 20)”, ao qual se oporá o segundo: “Christianity. ‘To 
give light to them that sit in darkness and the shadow of death’. (Luke i, 79)”.  
A oposição entre a luz e as trevas, profusa no âmbito da história das religiões, 
servirá aqui para enfatizar a marca de novidade do cristianismo em relação 
aos sistemas religiosos anteriores, designadamente o romano, repetidamente 
utilizado pelo autor como modelo do paganismo em virtude da abundância 
de documentação conhecida sobre o mesmo e do carácter abrangente da sua 
influência, explicando-se:

24  Scott 1923: Prefácio de Alfredo Henrique da Silva.
25  O livro foi objeto de sucessivas edições em português ao longo de todo o século XX, 

servindo quer o mercado português quer o brasileiro. A última edição a que tivemos acesso 
em português data de 2014, em versão e-book. 

26  Um tema já anteriormente tratado por autores como Charles Maitland que, em 1846, 
publicou a obra: The Church in the Catacombs. A description of the primitive Church of 
Rome, illustrated by its Sepulchral Remains, debruçando-se sobre os temas das origens das 
Catacumbas, dos símbolos ali utilizados, da origem da arte cristã, dos primeiros mártires do 
cristianismo e dos ofícios e costumes da “Igreja antiga”. Benjamin Scott cita abundantemente 
esta obra. 

27  Cf. Scott 1923.



48

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

Julius Caesar, the great uncle and predecessor of Augustus, had by his victori-
ous arms rendered tributary to Rome all the surrounding nations; and the 
Roman Empire, on the accession of Augustus, was almost coextensive with 
the known world. The religion of all these nations, with the single exception 
of the Jews, consisted of Paganism, in some form or other, which was also 
the religion of Imperial Rome. With her arms she carried her gods, and pro-
moted their worship; or, with politic tolerance, had adopted the gods of other 
Pagan nations into her Pantheon. The Pagan system was […] polytheistic, that 
is, many gods worshipped; or rather, I should say, it was pantheistic, that is, 
all gods were venerated. These gods were generally represented under some 
human form, such as Jupiter, king of Olympus, and some score of other rep-
robates […] Apollo, Mars, Mercury, Neptune, Bacchus, Vulcan, Juno, Venus, 
and others, presiding over fighting, thieving, lust, debauchery, and drunken-
ness, with some few who personified certain domestics and civil virtues. […] 
Authors innumerable could be quoted to prove the number and the worthless-
ness of characters of these divinities.28

O autor desenvolve seguidamente uma análise sobre os caracteres dos deu-
ses romanos, e sobre o sistema religioso e seus seguidores como um todo, recor-
rendo para esse efeito às posições de autores pagãos e cristãos. Começando por 
Aristóteles e Platão, prossegue com  Petrónio e Séneca, referindo: “Petronius 
informs us that temples were frequented, altars crowned, and prayers offered to 
the gods, in order that they might render agreeable unnatural lusts. The moral 
Seneca, revolting at what he witnessed around him, exclaims, in the sight of 
such things, ‘How great is now the madness of men!’”29; detendo-se depois nas 
epístolas paulinas30, fonte legitimadora por excelência no contexto cristão, e 
nesta obra repetidamente colocada em diálogo com os autores romanos. 

O caráter sacerdotal é também destacado por Benjamin Scott como ele-
mento estrutural do sistema pagão, o mesmo sendo aliás referido em rela-
ção ao judaísmo, ocasionalmente chamado à colação neste primeiro capítulo.  
O papel do sacerdócio, entendia o autor, respondia às exigências de um sistema 
composto por atos e ritos externos e cerimoniais, descritos como restritos a uma 
performatividade desdobrada em sacrifícios, oferendas, orações, peregrinações 
a lugares sacralizados ou altares, festivais, procissões, mortificações, penitências 

28  Scott 1853: 1-3. 
29  Scott 1853: 5-6. 
30  Parafraseando-se a Carta aos Romanos, I. 21-23: “Eles sabiam que Deus existe mas 

não o adoraram nem lhe deram graças como é devido. Pelo contrário, os seus raciocínios 
tornaram-se vazios e os seus corações insensatos perderam-se na escuridão. Dizem-se sábios 
mas não têm juízo. Em vez de darem glória ao Deus importa, adoraram imagens do homem 
mortal e até adoraram imagens de aves, serpentes e outros animais.” Bíblia para Todos. 
Edição interconfessional. 



49

Rita Mendonça Leite

que, para além de constituírem mediações em si mesmo, definiam o próprio 
corpo sacerdotal como mediação, interpondo-o entre os crentes e o(s) seu(s) 
deus(es). Esta era uma temática cara à teologia protestante e o autor não deixa 
de a recuperar nos capítulos seguintes, procurando demonstrar a diferença que 
o “cristianismo primitivo” impõe a este respeito e a “regressão” que o “papismo” 
representará a este propósito31.

Prosseguindo numa caracterização geral do paganismo, e reconhecendo 
apesar de tudo no politeísmo romano a existência de deuses que personificavam 
virtudes, o autor assinala-o como uma “raridade”, como “exceção à regra” ou, 
mantendo a metáfora das Luz vs. Trevas, como o “lustre” cujo brilho era acen-
tuado pela “escuridão dominante”, concluindo que a virtude de alguns deuses e 
homens na Roma Antiga existia “apesar” do sistema religioso e não “por causa 
dele”32. Em contrapartida, as características dominantes da condição moral e 
social dos pagãos resultava, defende Scott, diretamente desse sistema religioso. 
É interessante verificar como, entre esses elementos caracterizadores, o autor 
decide dar prioridade a dois temas que permanecem completamente atuais: 
o lugar das crianças e o das mulheres na sociedade33.  No caso das crianças, 
Scott refere-se à problemática do infanticídio, que reporta como tendo sido, e 
continuando a ser, comum em sociedades “bárbaras”, mas também, na “polida 
Grécia” e na “Roma civilizada”. Recorrendo novamente aos testemunhos de 
Aristóteles e Platão, cita-os não apenas como prova da existência daquela prá-
tica mas como fonte de legitimação da mesma; referindo também que “Cicero 
and Seneca both speak of the practice incidentally, but treat it as a matter of 
course, without censure or even without comment”34; concluindo com a alusão 
a Edward Gibbon, cuja posição sobressai neste contexto na medida em que era 
percecionado por figuras como Benjamin Scott como um autor que procurou 
valorizar o paganismo em detrimento do cristianismo e que, ainda assim, afir-
mava que a exposição de crianças era um “vício” predominante e persistente na 
antiguidade. Relativamente à condição social feminina, a tónica é colocada no 
estatuto “inferior” da mulher, tratada, numa sociedade descrita como patriar-
cal, como uma “mercadoria” ou como “uma escrava do homem”35, podendo ser 
comprada, trocada, desposada ou separada dos seus filhos, sem consentimento. 
Este quadro negro da sociedade romana, numa caracterização que, quer no con-
teúdo quer na forma, procurava nitidamente ecoar junto das classes trabalhado-

31  Sobre o tema da construção da hierarquia sacerdotal no contexto do cristianismo 
veja-se a interessante coleção de estudos recentemente publicada em torno do problema da 
Anatomia do poder eclesiástico (cf. Eleutério 2022).

32  Cf. Scott 1853: 8. 
33  Cf. Scott 1853: 31-52. 
34  Scott 1853: 24.
35  Scott 1853: 27-28.



50

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

ras londrinas oitocentistas, era seguidamente complementada com vários outros 
temas que visavam consolidar a descrição dos estado moral do povo pagão: a 
“depravação geral”, “o carácter dos chefes romanos”; “os desportos cruéis”; os 
“combates de gladiadores” e a “escravatura grega e romana”, concluindo-se:  

The picture is indeed a dark, a revolting one; anyone who attentively and 
thoughtfully reads the history of those times, must become convinced that 
mankind, with few exceptions, had become as degraded, as sinful, as ignorant 
of truth, as cruel, as vindictive, and withal as wretched, as it is possible to con-
ceive. […] And what is the lesson, my friends, which we learn from the subject 
of tonight’s lecture? THAT NEITHER LEARNING, NOT CIVILIZATION, 
NOR PHILOSOPHY, NOR ALL OF THEM COMBINED, CAN OF THEM-
SELVES MAKE PEOPLE EITHER VIRTUOUS OR HAPPY.36

Aquela secundarização dos ensinamentos, civilização e filosofia clássica, 
respondia naturalmente a um propósito de valorização do contributo do cris-
tianismo, que se contrapunha seguidamente ao obscurecimento e desânimo 
do paganismo. No segundo capítulo da obra, Benjamin Scott dedica-se então 
à temática da religião cristã, começando por uma análise histórica seguida de 
uma aproximação de tipo mais doutrinal. Da reflexão sobre a vida e pregação 
de Jesus de Nazaré e sobre os seus ensinamentos sistematizados nas Escritu-
ras, entendidas como Revelação e fundamento doutrinal do sistema religioso 
cristão, o autor destaca o carácter absolutamente inovador do cristianismo, 
declarando:

   
[…] first I would remark, that Christianity constituted a wondrous innova-
tion upon the views of the world, both Pagan and Jewish. It was no adapta-
tion, no mere reformation; no compromise was entered into. The language 
of Christ, […] his system was to supersede and set aside those systems which 
were decayed, had ‘waxed old’, and were ‘ready to vanish away’. The religion of 
Christianity, in short, effected a revolution, and cannot be viewed in the light 
of a restoration or a reconstruction.37

Esta ideia do cristianismo como “revolucionário” e da religião cristã 
como operando uma “superação” dos sistemas religiosos tradicionais seria 
objeto de discussão profusa ao longo dos séculos XIX e XX, chegando-se 
inclusivamente às posições de pensadores como Marcel Gauchet e Paul Vala-
dier, que definiriam o cristianismo como “a religião da saída da religião”38.

36  Scott 1853: 51-53. Maiúsculas do autor. 
37  Scott 1853: 67-68. Itálicos do autor.
38  Nas Cartas a uma cristão inquieto, Paul Valadier, procurando perceber a originalidade 

do cristianismo interpelava deste modo o seu interlocutor: “[…] proponho-te que partamos 



51

Rita Mendonça Leite

O caráter absolutamente novo do cristianismo é também destacado, de 
modo mais subjetivo e valorativo, por Alfredo Henrique da Silva no Prefácio 
da edição portuguesa da obra, onde se afirma:

Todos os historiadores concordam em que o aparecimento do Cristianismo 
marca o início duma era nova, de progresso material e de perfeição moral. 
[…] A civilização antiga, que aqui e ali atingira extraordinário brilho, 
estava por toda a parte manchada do sangue da crueldade e da tirania. […]  
O Evangelho foi, incontestavelmente, a mais poderosa alavanca da civilização 
e do progresso.39

De acordo com Benjamin Scott, esse entendimento do cristianismo como 
uma revolução, mais do que uma renovação ou restauração, evidenciava-se em 
grande medida na posição antagónica que o mesmo ocupava em relação ao 
paganismo romano, facto que procura demonstrar através de um longo elenco 
de posições contrárias entre a religião pagã e a religião cristã, aqui seguida-
mente ordenadas:

Tabela 1 – Perspetivas sobre Paganismo vs. Cristianismo  
n’As Catacumbas de Roma, de Benjamin Scott

Paganismo Cristianismo

Politeísta Monoteísta

Representava Deus à semelhança de objetos 
visíveis

Representa Deus como um Espírito, sem 
partes ou paixões humanas, eterno, imortal, 

invisível

Tinha uma ritualidade formal, externa, 
cerimonial, local

Ensina que doravante a religião só será 
aceitável como espiritual e do coração

Era essencialmente sacerdotal
Ensina que o sacerdócio mediador e sacrifical 
já não é necessário, na medida em que Jesus 

Cristo é a única via de acesso a Deus

de uma fórmula aparentemente pretensiosa e enigmática, que vou buscar a Marcel Gauchet, 
correndo o risco de dar-lhe um sentido bastante diferente. Podemos considerar o cristia-
nismo como a religião da saída da religião. O que é que isto quer dizer? Isto significa que o 
cristianismo é evidentemente uma religião, mas que a sua característica própria consiste em 
sair do universo religioso tradicional e, portanto, não ser inteiramente uma religião como 
as outras, talvez mesmo não ser de todo uma religião (no sentido clássico deste termo).” 
(Valadier 1994: 28-29).

39  Scott 1923: Prefácio de Alfredo Henrique da Silva.



52

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

Paganismo Cristianismo

Multiplicava os sacrifícios associados a 
transgressões

Ensina que Cristo morreu pelos pecados de 
todos os homens e mulheres (o sacrifício 

último)

Ritos e ofertas cruéis e pesados Ensina o amor a Deus e aos homens

Paz transacionada através de oferendas 
onerosas

Cristo oferece a salvação e o perdão gratuitos

Iniciava apenas os mais ricos, sábios ou os 
dignos dos seus mistérios

Cristo ordena que a sua mensagem seja levada 
especialmente aos pobres, simples e pecadores

Sancionava, encorajava e promovia a 
imoralidade e a sensualidade

Ensina que até os pensamentos do coração 
devem ser vigiados e controlados

Sancionava a crueldade Ensina a misericórdia

Honrava a vingança e o ódio Ensina a amar o inimigo

Guerra, agressão, vingança, derramamento 
de sangue, rapina, opressão

Práticas inequivocamente condenadas pelo 
cristianismo

A tabela procura reproduzir de modo sistemático a argumentação desen-
volvida por Scott ao longo de várias páginas40 num contraste enfatizado pela 
utilização do pretérito e do presente que tende a reforçar não apenas a novidade 
que o autor considera que o cristianismo representa mas também a atualidade 
que, quando preservado na sua versão “pura” – isto é, evangélica e não “papista” 
ou não “romanista” – mantinha no século XIX. 

A vivência do cristianismo primitivo é seguidamente retratada na des-
crição das origens das catacumbas de Roma e  da sua ocupação pelos cristãos 
que, chegados à metrópole nos tempos apostólicos, ali desenvolveram uma 
vivência do cristianismo em estatuto minoritário e em situação de perseguição, 
naquilo que Alfredo Henrique da Silva designa como os “tempos ominosos dos 
Césares”41. O retrato desta experiência ecoaria naturalmente com particular 
acuidade nas comunidades protestantes portuguesas de finais do século XIX e 
inícios do século XX que, para além de constituírem uma minoria religiosa, não 
poucas vezes foram objeto de oposição violenta por parte da maioria católica 
romana e seus representantes hierárquicos. O protestantismo como um todo 
considerar-se-ia também herdeiro dessa luta encetada em Roma no primeiro 
século do cristianismo:

40  Cf. Scott 1853: 68-72.  
41  Scott 1923: Prefácio de Alfredo Henrique da Silva.



53

Rita Mendonça Leite

Christianity, then, and persecution on account of it, had both found place at 
Rome in the reign of Claudius, certainly within twenty-five years from the 
death of its founder. Some five or six years later, about 57 to 59 A.D., Paul wrote 
a letter to the Christians at Rome, called by us ‘the Epistle to the Romans’. In 
this letter he speaks of his strong desire to visit them, and thanks God that 
their “faith is spoken of throughout the whole world;” […] it is quite clear that 
Christianity had not been then very recently established, and, moreover, that 
it had made much progress at that time in Rome. […] the first well-authenti-
cated instance of persecution occurred under Nero, about the year A.D. 64, 
soon after Paul’s first visit. […] At his second visit to Rome, Paul was put to 
death by Nero. From this date onwards, history identifies the Christians at 
Rome with the Catacombs there.42

Essa identificação do cristianismo romano com as catacumbas seria ainda 
reforçada pelas funções que as mesmas desempenharam, explica o autor, como 
lugares de sepultura para os cristãos dos primeiros séculos em Roma. Depois de 
Constantino, aqueles lugares seriam objeto de nova recomposição, funcionando 
como lugar de visita e veneração dos mártires do cristianismo. A análise deta-
lhada das sepulturas, da arte cristã e dos símbolos religiosos – o monograma, o 
peixe, a pomba, as coroas, o ramo da palmeira – desenvolvida pelo autor, serve 
também um propósito de reforço do contraste entre o paganismo e o cristia-
nismo, solidificado pelo modo de encarar a morte. Se no paganismo, defende 
Scott, a morte é percecionada como “extinção da existência” ou “o término de 
tudo o que é desejável”,  no cristianismo, por oposição, a morte é entendida num 
contexto de “paz, esperança, antecipação da felicidade e indicação do triunfo”43. 
À insegurança temporal que os cristãos vivenciavam nos primeiros séculos em 
Roma, contrapunha-se assim “o poder do cristianismo puro”:

On the one side were arrayed all the powers of the world – the Roman emper-
ors, whose will dictated law to the earth; a powerful army; all the wealth of 
Rome; all the learning of the Augustan period; all the intellect of philosophy 
and science ‘falsely so called’ a priesthood, whose influence extended to the 
bounds of the Roman Empire, and whose power perhaps exceeded even that 
of the emperor himself; all the rulers; the great majority of the people; and the 
prestige of high antiquity in favour of a religion which was admirably adapted 
to corrupt human hearts. 
On the other side we find a few (comparatively) poor, illiterate, despised out-
casts, hiding in ‘dens and caves of the earth’, without arms, or refusing to use 
them, decimated by persecutions repeated again and again, opposing not their 
enemies with carnal weapons, but blessing and praying for them; and yet we 

42  Scott 1853: 73-78.  
43  Cf. Scott 1853: 104.



54

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

find one emperor after another declaring that they were ‘incorrigible’, or, in 
other words, invincible.44

No terceiro e último capítulo da obra, Benjamin Scott dedica-se então 
ao percurso que o cristianismo trilhou depois desse período das catacumbas. 
Esse processo é percecionado pelo autor como um caminho de degradação e 
afastamento em relação ao cristianismo “puro” e “genuíno”, cujo resultado é 
representado pelo “Papismo” ou “Romanismo”, caracterizado como um cristia-
nismo “espúrio” ou “bastardo”, ou ainda, nas palavras do prefaciador português, 
como “apenas uma sombra, e essa mesma disforme, do Cristianismo primitivo, 
do Cristianismo de Cristo”45. O que é interessante verificar na análise do autor 
britânico, cuja argumentação base é comum a múltiplas reflexões e literatura 
de origem protestante oitocentista, incluindo nas fontes portuguesas, é que 
neste caso são as catacumbas de Roma, a sua herança e o seu conteúdo, que são 
utilizadas como “prova” daquela “corrupção”, na medida em que constituem a 
exemplificação material da vivência genuína do cristianismo46.  

Começando por denunciar os efeitos negativos das tentativas de reaproxi-
mação do cristianismo em relação a um judaísmo legalista e sacerdotalizante e 
de integração no seu seio das especulações oriundas da filosofia grega e romana, 
processos que Scott considera que contribuíram para desviar o cristianismo da 
“simplicidade” dos ensinamentos de Jesus, o autor atribui a causa principal da 
corrupção da religião cristã às sucessivas tentativas de harmonizar paganismo 
e cristianismo, explicando:

That no such attempt should be made while the two religions were in actual 
conflict is likely enough; but when Constantine became favourable to Chris-
tiniaty, and both religions were tolerated, that which before was impossible 
now came to be practicable, and very soon men were found who, from good 
but mistaken motives, urged such a compromise as desirable.47

O facto dessa tentativa de compatibilização não ter sido feita antes de 
Constantino é precisamente o que permite, de acordo com o autor, aceder às 

44  Scott 1853:113-114. Itálicos do autor. 
45  Scott 1923: Prefácio de Alfredo Henrique da Silva. 
46  Scott afirma a esse propósito: “[…] CHRISTIANITY WAS CORRUPTED, AND IS, 

TO A GREAT EXTENT, CORRUPTED STILL. […] The question arises, How do you prove 
this? I answer by bringing forward evidence as to the original treatment: the gravestones of 
the Catacombs will be my witnesses. They have furnished is with a contrast with Paganism; 
they shall witness to the existence of a primitive, a pure, and an efficacious Christianity.” 
(Scott 1853: 142-143).

47  Scott 1853: 151-152.



55

Rita Mendonça Leite

sepulturas das catacumbas de Roma como espaço modelar para o conhecimento 
da prática pura do cristianismo. 

Inquirindo ali sobre a existência – ou mais vezes ainda, verificando da 
inexistência – de determinadas práticas, o autor conclui que as mesmas, não 
pertencendo à experiência primitiva do cristianismo, foram ilegitimamente 
integradas em épocas posteriores. Em primeiro lugar, a igreja cristã primitiva 
tem documentada nos textos neotestamentários e no espaço das catacumbas 
de Roma,  a existência de diferentes ministérios, nunca ali se referindo porém 
a existência de um sacerdócio ou de um oficiante da mediação sacrificial48. Em 
segundo lugar, não só não se encontra nas inscrições daquele espaço qualquer 
tipo de referência ao celibato obrigatório daqueles ministros como existem 
referências explícitas à prática do casamento49. Em terceiro lugar, a celebração 
da Ceia como sacrifício, a sacralização do altar e a reformulação do sentido 
da Eucaristia não estão reportadas nas catacumbas50. Em quarto, a atribuição 
de funções mediadoras aos apóstolos, mártires e Maria, mãe de Jesus, estando 
pontualmente insinuada nas sepulturas das catacumbas – por via da influência 
pagã, alerta Scott – não era prática instituída naquele período51. E, por último, 
não existe qualquer tipo de registo ou alusão à doutrina do Purgatório naquele 
espaço52. O autor defende portanto que o processo de corrupção que o “sistema 
romanista” promoveu no seio do cristianismo resulta na verdade de uma rever-

48   De acordo com Benjamin Scott: “The names used to designate Christian ministers are 
those I mentioned as being used in the Scriptures, viz., bishops, presbyters, pastors, deacons; 
while lectors, i.e., Scripture readers, fossors, i.e., sextons, and exorcists, who took part in 
baptisms, have been also found as officers in the early Church.” (Scott 1853: 159).

49   Scott afirma a esse propósito: “The Catacombs declare unequivocally that this practice 
of Rome [celibacy] is novel, and prove that all orders of the clergy in primitive times were 
accustomed to marry” (Scott 1853: 160). 

50  De acordo com o autor: “The sacrifice of the mass had not been invented, nor indeed 
was it thought of until the ninth century, that is, some four hundred years after the Cata-
combs were closed. […] no trace of any such sacrifice can be found in them.” (Scott 1853: 162). 

51  A esse respeito, Scott defende: “That such an error should have crept in very early in 
the history of Christianity is not to be wondered at, when we consider how the primitive 
Christians were circumstanced; retaining naturally some of the traditional ideas of Pagan-
ism, and associated as they were in the Catacombs with the remains of those they loved 
and honoured in life. On the gravestones of their hiding-places we read the history and 
discern the first buddings of this corruption, but it did not reach its heigh until long after 
the Catacombs were closed as Christian cemeteries.” (Scott 1853: 164-165).

52  Scott insurge-se verdadeiramente contra este aspeto, declarando: “Now Rome asserts 
the insufficiency of [Christ’s] sacrifice, and tells us, that what the Saviour could not do, and 
did not do, her priests have power to accomplish, that is, to obtain the release of suffering 
souls out of purgatory. […] To teach that there was a purgatory, that the duration of the 
detention there is uncertain, that it can be shortened or prolonged at the will of the priest-
hood, is the most daring assumption of power, and, at the same time, the most profitable 
scheme of priestcraft which the world has witnessed. […] No mention whatever, not even the 



56

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

são e de um regresso ao paganismo, ao seu espírito e às suas principais caracte-
rísticas, em grande medida opostos à experiência vivida pelos primeiros cristãos 
nas catacumbas de Roma, apelando ao seu auditório, e aos seus leitores, para 
que doravante observem aquele espaço, e aquelas vivências, de uma perspetiva 
também ela renovada:

I will suggest another answer with which, from tonight, you may be furnished 
when Romanists ask you, as they are very fond of doing in their ignorance, 
‘Where was your religion before the Reformation?’ […] I would advise you 
to reply, ‘It was in the New Testament’; where, if your faith be sound, it will 
assuredly be found. But from tonight you can reply also, ‘It was in the Cata-
combs of Rome’. There was found primitive and pure Christianity, and that 
will be holy, universal, and apostolic religion which resembles it.53

Esse carácter genuíno do cristianismo das catacumbas é também o ele-
mento mais destacado do prefácio da edição portuguesa, onde se conclui: “Nos 
cristãos das Catacumbas de Roma, como nos cristãos do Novo Testamento, nós 
vemos um Cristianismo que é fé, que é virtude e que é amor. É vida real e não 
mera forma. É ação consciente e sempre de harmonia com o ideal de Cristo.”54 
O processo de implementação  do cristianismo reformado em Portugal fez-se,  
em grande medida, sobre o desiderato permanente de um regresso a estas ori-
gens, isto é, à prática do “cristianismo verdadeiro”, uma procura documentada 
na imprensa protestante portuguesa.  

3.  A identidade romana na imagética protestante portuguesa 

Na transição do século XIX para o século XX, numa fase essencial de 
implementação das comunidades protestantes no nosso país, a imprensa perió-
dica desenvolveu-se como mecanismo difusor e propagandístico desempe-
nhando uma importante função de consolidação e dinamização das diferentes 
denominações evangélicas. Reclamando e afirmando a sua inspiração evan-
gélica, aqueles jornais  procuravam legitimar a sua pertinência no âmbito de 
um projeto de missionação cristã que podia ou não traduzir-se na associação 
estrita a uma igreja específica. Se denominações como os Metodistas, a Igreja 
Lusitana ou as Igrejas Baptistas criaram órgãos oficiais, parte significativa dos 
títulos autorrepresentava-se como “evangélico” ou resultava do trabalho de 
organizações interdenominacionais como as Associações Cristãs da Mocidade 

most incidental reference to the state of purgatory has been found in the Catacombs. (Scott 
1853: 176-181. Itálicos do autor). 

53  Scott 1853: 210-211. Itálicos do autor.
54  Scott 1923: Prefácio de Alfredo Henrique da Silva.



57

Rita Mendonça Leite

ou a Juventude Evangélica Portuguesa. Os periódicos circulavam na sua grande 
maioria por via de assinaturas que eram feitas nas casas de publicação ou nas 
livrarias evangélicas que, nos inícios do século XX, existiam já em Lisboa, no 
Porto, nos Açores (S. Miguel e Ponta Delgada), na Madeira (Funchal) e em 
Cabo Verde (S. Vicente)55. 

Um entrosamento entre os objetivos prosélitos e uma função mais estri-
tamente jornalística, traduzida na combinação de conteúdos evangélicos e 
moralizantes com artigos de opinião e notícias que visavam um acompanha-
mento mais permanente da atualidade política nacional e internacional e da 
vida das próprias igrejas geraram jornais como: A Reforma (fundado em 1877), 
O Bom Pastor (f. 1901), o Luz e Verdade (f. 1902), e o Portugal Evangélico (f. 
1920), órgãos da comunidade metodista; o Egreja Lusitana (f.1894) e O Cristão 
Lusitano (f. 1924), órgãos da Igreja Lusitana Católica Apostólica Evangélica; O 
Estandarte Baptista (f.1910), O Cristão Baptista (f. 1914), O Evangelizador (f. 
1921) e o Semeador Baptista (f. 1926), órgãos das diferentes comunidades batis-
tas; aqueles que se integravam no campo mais amplo dos “evangélicos”, como 
o Leituras Cristãs (f. 1904), O Mensageiro (f. 1905), folha mensal, instrutiva e 
noticiosa de vivificação espiritual, o Arauto Cristão (f. 1910), boletim mensal 
da obra evangélica de Setúbal, O Caminho (f. 1910), autodesignado como “pre-
goeiro cristão das aldeias”, a Madeira Nova (f. 1925), revista de cultura religiosa; 
e aqueles mais especificamente dedicados à juventude como o Triângulo Verme-
lho (f. 1920), o Raio de Sol (f. 1925) ou o Portugal Novo (f. 1928). 

Todos estes títulos partilhavam um propósito de divulgação das diversas 
dinâmicas das comunidades protestantes ativando a relação desses mesmos 
grupos com o exterior e a sua integração na sociedade portuguesa. Por um 
lado, multiplicavam-se os artigos relativos à doutrina evangélica, aos assuntos 
bíblicos, à moral cristã e à concretização da missão de pregação do Evangelho, 
os quais se combinavam com as notícias e esclarecimentos relativos à organiza-
ção interna das igrejas, ao horário dos cultos, à chegada e partida de pastores, 
aos nascimentos e óbitos dos membros das igrejas e ao trabalho das livrarias 
evangélicas e das sociedades bíblicas. Por outro lado, publicavam-se artigos 
de opinião relacionados com a sociedade e política portuguesas que, tanto na 
fase final da Monarquia Constitucional como durante a I República motivaram 
uma discussão aberta no seio da imprensa protestante sobre o regime, o sistema 
político e o país. Mas aquela integração fez-se também através de dinâmicas de 
diferenciação e de distanciamento, designadamente em relação à religião maio-
ritária: o catolicismo romano. Contendo uma componente “anti-romanista” 
considerável – cujo espelho, o antiprotestantismo, era também profuso naquela 

55  Cf. Leite 2014: 400-402.



58

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

período na imprensa católica romana56 – estes jornais adotaram uma posição 
crítica que se traduziu na publicação de textos sobre a Igreja Católica em Por-
tugal, sobre a Santa Sé e sobre temas fraturantes como o ultramontanismo, o 
jesuitismo, o ateísmo, a Bíblia, a Tradição, os sacramentos, a missionação e, 
finalmente, o cristianismo “puro” e “primitivo” das origens.

Entre a publicação original d’As Catacumbas de Roma de Benjamin Scott, 
em 1853 em Londres, e a sua primeira edição em Portugal, em 1923 em Lisboa, 
a imprensa periódica protestante portuguesa evidencia que o debate desenvol-
vido pelas comunidades evangélicas, em fase de implementação no país, em 
torno da reforma do cristianismo estava plenamente integrado na discussão 
ampla que o protestantismo como um todo desenvolvia na Europa. Vejamos 
alguns exemplos.

Em jornais como A Reforma, encontramos uma linguagem e uma imagética 
que replica muito do discurso de Benjamin Scott, declarando-se, num artigo 
de 1877 contra o jesuitismo, o seguinte sobre os primeiros séculos da história 
do cristianismo:

Fácil presa era a consciência de um povo que perdera a luz da razão. Sobre as 
ruínas da velha Roma debastada pelos bárbaros corvejou sedenta de ambições 
o espírito teocrático. Perdida estava já a ciência do Evangelho nas catacumbas 
da cidade. As sombras dos mártires velaram as fazes ante o pacto da igreja 
da igreja com o imperador Constantino. Desbaratado o império de Augusto 
cumpria à classe sacerdotal salvar-se no descalabro do mundo romano e 
domar a consciência das hordas do norte. […]. Já estava bem consolidada a 
unidade da igreja: o bispo de Roma […] se apoderara do título do chefe da 
religião mitológica – Pontifex maximus, e o papado fora erigido em instituição 
cristã. […] A fogueira inquisitorial estava acesa nos adros dos templos para 
queimar o pensamento em nome de Deus, e o purgatório – puro invento da 
igreja romana – ardia na eternidade para purificar a alma feitura de Deus, 
negando-se assim o valor infinito do sacrifício do Calvário.57 

No mesmo jornal, alguns meses depois, recuava-se ainda mais no tempo 
e descrevia-se a situação moral da Roma antiga como corrompida “em tão alto 
grau, que envergonha[va] só a leitura da descrição das prostituições públicas, 
do cinismo, dos vícios em geral, dominantes naquela sociedade desditosa”58.  
A esses tempos, tal como o fazia Benjamin Scott, contrapunha-se recorrente-
mente naquele imprensa, a chegada do Cristianismo, entendido como movi-
mento de regeneração, conforme se descrevia no Luz e Verdade, já no início 
do século XX:

56  Cf. Leite 2009: 54-103.
57  D[ias] 1877b: 6.
58  D[ias] 1877d: 23. 



59

Rita Mendonça Leite

Destruir e edificar: eis qual foi o trabalho a que se dedicaram sempre, com 
zelo e entusiamo, os primitivos mensageiros do Senhor, os quais conseguiram 
efetivamente destruir em grande parte o paganismo com suas mitológicas 
utopias, e edificar na mesma proporção o cristianismo com todo o seu poder 
regenerador, com todos os seus frutos salutaríssimos de luz e de liberdade.59

A denúncia da regressão que se seguiu a esse tempo novo, frequentemente 
associada, também na imprensa protestante portuguesa, ao período constan-
tiniano60, é descrita em grande medida como um retorno ao paganismo, assim 
descrito:

Tão cedo se desenvolveu o costume de adorar imagens e santos na igreja 
romana, que, em vez de ser considerado uma novidade, pode ser tido como a 
continuação dos inveterados usos do paganismo. A cruz, os túmulos e as relí-
quias dos mártires, as pinturas e imagens dos apóstolos e dos santos, gradual-
mente se foram tornando objetos de veneração religiosa […] e a simplicidade 
da piedade primitiva foi seguida pela invocação dos santos, acompanhada, no 
entendimento vulgar, da mesma veneração pelos objetos de pão ou pedra, que 
o povo da antiguidade tributava aos ídolos do paganismo. Com efeito, enca-
rando a idolatria debaixo deste ponto de vista, independente da relação entre o 
paganismo e o papismo, nenhuma diferença se descobre entre estes dois siste-
mas, tanto pelas suas origens, como pelos seus efeitos. O herói da antiguidade 
gentílica, e o santo católico romano, foram elevados a receber honras de culto 
por um processo completamente semelhante […].61

Concluindo-se seguidamente, que a igreja romana não era, por conse-
guinte, “uma igreja cristã”. A crítica de que o paganismo acabou por dominar e 
absorver o catolicismo romano, ofuscando a sua “simplicidade” seria repetida-
mente formulada nas páginas da imprensa protestante, onde simultaneamente 
se procurava apresentar o cristianismo evangélico como legítimo herdeiro 
daquele momento de pureza e genuinidade que o cristianismo primitivo repre-
sentou. Nesse contexto, a civilização romana não se limita, naqueles jornais, a 
ser retratada como fonte de vícios, da idolatria ou da imoralidade ou como o 

59  Souza 1903: 13. 
60  N’A Reforma afirmava-se, em 1877: “Logo que Constantino declarou, no ano de 312, 

que o cristianismo era a religião do Estado, os interesses mundanos, mais do que uma 
conversão sincera, levaram muitos pagãos a confessá-lo; e, para que o cristianismo fosse 
melhor aceite pelo povo, condescenderam muitos padres com as predileções populares para 
visíveis objetos de culto, que não podiam de todo erradicar.” (D[ias] 1877e: 55-56); n’A Luz e 
Verdade, em 1907: “Devido ao esquecimento das palavras de Jesus: o Meu reino não é deste 
mundo, é que aos tempos idos se uniram dois Poderes: o poder civil e o eclesiástico. Fez esta 
aliança Constantino para ter por si as multidões cristãs.” (Martins 1907: 53).

61  D[ias] 1877e: 55-56.



60

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

tempo das trevas a que se seguiu a luz, sendo ali pontualmente reconhecidos 
elementos positivos e construtivos.

Desde logo, noções como a da “heroicidade dos tribunos” ou da “virili-
dade romana”, a que se contrapunha a degenerescência das nações latinas, eram 
valorizadas, fazendo-se igualmente o elogio do “sangue de Catão”, da “voz de 
Séneca” ou da “língua de Cícero”62 e destacando-se a reflexão deste último como 
luminosamente singular no seio da penumbra pagã: 

O primeiro dos filósofos assim como dos oradores da antiga Roma, tinha 
ideias bem elevadas e bem puras sobre a lei natural quando dizia: ‘A verda-
deira lei é a reta razão, e a voz da natureza comum a todos os homens; lei 
imutável e eterna, que nos prescreve os nossos deveres, e nos proíbe a injus-
tiça.’ […] Assim falava Cícero no terceiro livro da sua Republica. Lactâncio 
que nos conservou este fragmento, o achou tão apreciável, que o tratou como 
divino. Que linguagem! Que raio de luz no seio do paganismo!! Que palpável 
ignomínia não vem também a lançar sobre todos esses sistemas perversos, que 
confundem o bem e o mal e que fazem das regras dos costumes uma cousa 
puramente arbitrária?63 

Essa busca de legitimação na Antiguidade Romana, ali integrada numa 
reflexão teórica sobre o direito natural, colocou-se também em termos muito 
práticos. Tendo promovido em Portugal uma verdadeira campanha a favor da 
observância do Domingo como dia santo e, simultaneamente, da instituição de 
um dia de descanso semanal64, os líderes protestantes socorreram-se também 
dos costumes e da legislação clássicas para fundamentar a necessidade de imple-
mentar essa prática em Portugal, explicando:

Os dois maiores filósofos que escreveram na antiguidade grega e romana, 
fazem menção disto. ‘Os deuses, diz Platão, comovidos do género humano, 
nos procuraram intervalos de descanso, na sucessão regular das festas insti-
tuídas  em sua honra’. ‘Os dias de festa, conta Cícero, são dias de suspensão 
de trabalho para os escravos.’ A lei romana também dizia no código de Fes-
tis: ‘Omnes judices, urbanaeque plebes, et cunctarum artium oficia quiescant.’ 
Todos os juízes, todos os habitantes da cidade, e todos os operários devem 
descansar. Josefo escrevia que o uso da semana se tinha introduzido em quase 
todos os povos.65

62  Cf. D[ias] 1877a: 2. 
63  D[ias] 1877c: 21-22.
64  Cf. Leite 2021: 44-48.
65  D[ias] 1878: 49-50.



61

Rita Mendonça Leite

Num âmbito mais lato, reconhecia-se até na civilização romana um tempo 
de “preparação para o cristianismo”, atribuindo-se ao “poder irresistível do 
império de Roma”, e às suas conquistas em “todo o mundo”, a instituição de uma 
“paz universal”, propícia à vinda do Messias e, simultaneamente, o mérito de 
ter sido responsável pela construção das vias de comunicação que permitiram 
conectar as partes mais distantes do império, essas mesmas ruas, afirmava-se, 
onde “os apóstolos e outros primeiros pregadores do cristianismo andaram 
anunciando o Evangelho”66.  

Surge também naqueles textos a valorização das liturgias antigas (“dos 
primeiros séculos da era cristã”67), da hinologia (“da antiga Igreja Cristã”68), 
da doxologia ( com “origem nos tempos mais remotos do cristianismo”69) ou 
das primeiras traduções latinas das Escrituras e do “eminente sábio, Jerónimo” 
e da Vulgata Latina, cujo valor “foi reconhecido por eminentes sábios que lhe 
sucederam; e cerca do fim do século [IV], foi geralmente recebida em todas as 
Igrejas do Ocidente”70. Relativamente a este último ponto, o reconhecimento do 
papel das primeiras traduções bíblicas e da funcionalidade da Vulgata no seu 
tempo, não invalidava naturalmente que aquelas comunidades se mantivessem 
firmes da defesa do princípio fundamental no protestantismo do acesso livre e 
universal às Sagradas Escrituras, donde resultava a promoção da sua vulgariza-
ção nas línguas vernaculares.  

A centralidade da Bíblia na vivência da fé cristã afirmava-se em oposi-
ção ao monopólio da interpretação das mesmas por parte de um sacerdócio 
clerical cuja legitimidade não era reconhecida pelos protestantes e que, de 
acordo com os mesmos, procurava manter o seu domínio também por via 
da manutenção da restrição do acesso à leitura das Escrituras na sua ver-
são latina. A leitura e a divulgação da Bíblia desempenharam desde as ori-
gens um papel fulcral na evangelização protestante em Portugal, sendo que 
todos os pioneiros desse cristianismo reformado inauguraram a sua ação 
através da formação e integração de grupos de leitura e reflexão bíblica que 
acabaram posteriormente por se estruturar como comunidades protestantes.  
A problemática da livre interpretação das Sagradas Escrituras foi, de facto, 
a questão mais desenvolvida e sucessivamente repetida na literatura editada 
acerca do protestantismo em Portugal durante as suas primeiras décadas de 
implantação. Não surpreende portanto, que num artigo reveladoramente inti-
tulado “A Egreja da Morte”, se declarasse em 1903:

66  Harden 1904: 2. 
67  Cf. O Bom Pastor 1902: 2.
68  Cf. Moreton 1906: 54.
69  Cf. Coelho 1906–1907: 19.
70  Santos 1905: 34-35.



62

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

Que diferença existe entre a Igreja católica e a Igreja protestante, chamando-se 
ambas cristãs? […] Há tanta distância entre ume e outra Igreja, como entre 
a vida e a morte. Uma é representante da morte; a outra representa a vida. 
[…]  O latim não é uma língua viva que nós podemos compreender viajando 
no país em que se fala essa língua; é uma língua morta que não se fala em 
nenhuma parte do mundo. E sabes qual é a Igreja que fala a todos em latim. 
Língua dos que já morreram? É a Igreja católica-romana. Em latim faz os seus 
cultos, em latim diz as suas missas, em latim batiza e em latim enterra. […] 
Felizmente, que a Igreja protestante se não acha contagiada de tão grave falta. 
[…] Aos franceses fala-lhes em francês, aos ingleses em inglês, em espanhol 
aos espanhóis, em português aos habitantes de Portugal: a cada um em seu 
idioma para que todos entendam e deem conta do que se lhes diz […]. Veja-
-se, pois, como a respeito de este primeiro ponto há entre ambas as Igrejas a 
diferença que há entre a vida e a morte; uma fala a língua dum povo morto, a 
outra a linguagem dos povos vivos.71

Este contraste, levado aqui ao extremo, tínhamo-lo encontrado em Ben-
jamin Scott e encontrá-lo-emos em parte substancial da literatura protestante 
oitocentista e novecentista em Portugal. 

Tendo-se desenvolvido como instrumento de coordenação, de propulsão 
de forças, de doutrinação e de evangelização, a imprensa protestante – periódica 
e não periódica – do século XIX e inícios do século XX constitui uma fonte 
essencial para a história religiosa do país, um facto geralmente destacado no 
âmbito das problemáticas da diversidade e concorrência no interior do cris-
tianismo, do interdenominacionalismo evangélico e do ecumenismo cristão. 
A análise que agora se encerra, reforçando essa noção, evidencia também que 
aquela documentação funciona como via de acesso a uma diacronia mais lata, 
permitindo-nos recuar à Antiguidade Clássica, e a um contexto religioso mais 
amplo, não restrito ao universo cristão, mas alargado à amplitude de sistemas 
religiosos como o paganismo. Simultaneamente, fica também claro, que a his-
tória do protestantismo em Portugal – dos seus líderes, das suas comunidades 
e das reflexões que produziram – deve ser integrada no âmbito de uma história 
cultural abrangente, onde se dialoga com temáticas como a da Roma Antiga, 
quer por via da busca contínua de uma reforma entendida como regresso às ori-
gens, quer pela utilização recorrente de conceitos e autores clássicos, quer ainda 
pela desidentificação e oposição aberta relativamente a elementos específicos 
das suas características e da sua herança.

71  O Bom Pastor 1903: 6.



63

Rita Mendonça Leite

Bibliografia

Baubérot, Jean (1978), Histoire du Protestantisme. Paris: Presses Universitaires 
de France.

Cassels, Diogo (1906), A Reforma em Portugal. Porto: Typ. José da Silva 
Mendonça. 

Coelho, João (1906 – 1907), “Doxologia (Definição e notas históricas)”, A Luz 
e Verdade 2 (15-16): 19.

Cottret, Bernard (2001), Histoire de la Réforme protestante. Luther, Calvin, Wes-
ley XVIe XVIIIe siècle. Paris: Perrin. 

D[ias], G[uilherme] (1877a), “O Jesuitismo no Porto. Cartas ao Ministro da 
Igreja Evangélica Metodista Portuense, o R.mo Roberto H. Moreton”,  
A Reforma. Folha Evangelica 1 (1): 2.

D[ias], G[uilherme] (1877b), “O Jesuitismo no Porto. Cartas ao Ministro da 
Igreja Evangélica Metodista Portuense, o R.mo Roberto H. Moreton”,  
A Reforma. Folha Evangelica 1 (2): 6.

D[ias], G[uilherme] (1877c), “A lei natural. Estudo”, A Reforma. Folha Evange-
lica 1 (6): 21-22.

D[ias], G[uilherme] (1877d), “A Moral Universal”, A Reforma. Folha Evangelica 
1 (6): 23.

D[ias], G[uilherme] (1877e), “Idolatria”, A Reforma. Folha Evangelica 1 (9): 
55-56.

D[ias],  G[uilherme] (1878),  “Sobre o trabalho do Domingo”,  
A Reforma. Folha Evangelica 1 (13): 49-50.

Delumeau, Jean (1994), A Civilização do Renascimento. Vol. 1. Lisboa: Editorial 
Estampa. 

Eleutério, João (coord.) (2022), Uma anatomia do poder eclesiástico. Lisboa: 
Universidade Católica Portuguesa.

Harden, João M. (agosto de 1904), “Trechos Históricos. A preparação para o 
cristianismo”, Luz e Verdade 3 (25): 2.

Kerimel, Loïc de (2020), En finir avec le cléricalisme. Paris: Éditions du Seuil. 
Leite, Rita Mendonça (2009), Representações do Protestantismo na sociedade 

portuguesa contemporânea: da exclusão à liberdade de culto (1852-1911). 
Lisboa: Centro de Estudos de História Religiosa.  



64

O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática  
da identidade romana na imagética protestante oitocentista

Leite, Rita Mendonça (2012), “Polaridades do campo protestante em Portugal”, 
in A. Teixeira (org.), Identidades religiosas em Portugal. Ensaio Interdis-
ciplinar. Lisboa: Paulinas, 255-286.

Leite, Rita Mendonça (2014), “Imprensa Protestante”, in M. F. Rollo (coord.), 
Dicionário de História da I República e do Republicanismo. Volume II: 
F – M. Lisboa: Assembleia da República, 400-402.

Leite, Rita Mendonça (2019), Livro, Texto e Autoridade. Diversificação reli-
giosa com a Sociedade Bíblica em Portugal (1804-1940). Lisboa: Imprensa 
Nacional – Casa da Moeda.

Leite, Rita Mendonça (2021), “A Sociedade Bíblica e a promoção da influência 
educativa e civilizadora da Bíblia no Portugal do século XIX”, Lusitania 
Sacra 39: 31-60. 

MacCullough, Diarmaid (2004), Reformation. Europe’s House Divided 1490-
1700. London: Penguin Books.

Maitland, Charles (1846), The Church in the Catacombs. A description of the 
primitive Church of Rome, illustrated by its Sepulchral Remains. London: 
Longman, Brown, Green and Longmans.

Martins, J. P. (maio 1907), “Dois poderes”, A Luz e Verdade 2 (20): 53. 
Moreira, Eduardo (1957), Crisóstomo Português. Elementos para a história do 

púlpito. Lisboa: Publicação da Junta Presbiteriana de Cooperação em 
Portugal.

Moreira, Eduardo (1958), Vidas Convergentes. História Breve dos Movimentos de 
Reforma Cristã em Portugal, a partir do século XVIII. Lisboa: Publicação 
da Junta Presbiteriana de Cooperação em Portugal.

Moreton, Roberto H. (março de 1906), “Te Deum Laudamus”, A Luz e Verdade 
1 (7): 54.

O Bom Pastor (maio 1902): 2. 
O Bom Pastor (junho-julho-agosto 1903): 6.
Poulat, Émile (1994), La Galaxie Jésus. Paris: Éditions ouvrières.
Santos, E. J. dos (março de 1905), “Trechos Históricos. A Vulgata”, Luz e Verdade 

3 (32): 34-35.
Scott, Benjamin (1853), The contents and teachings of the Catacombs at Rome; 

being a vindication of pure and primitive Christianity, and an exposure of 
the corruptions of Popery, derived from the Sepulchral Remains of the early 
Christians at Rome. London: Longman, Brown, Green and Longmans.



65

Rita Mendonça Leite

Scott, Benjamin (1923), As Catacumbas de Roma. Tradução do inglês de José 
Luiz Fernandes Braga Júnior. Prefácio do Professor Alfredo da Silva. 
Porto: Livraria Progresso.

Souza, Josué F. de (Novembro 1903), “Destruir e edificar”, Luz e Verdade 2 (16): 
13.

Valadier, Paul (1994), Cartas a um cristão inquieto. [s.l.]: Círculo de Leitores. 



(Página deixada propositadamente em branco)



67

Imperialismo, latinidade e romanidade  
no norte de áfrica francês e italiano1

Vasco Gil Mantas
Faculdade de Letras

Universidade de Coimbra
ORCID: 0000-0002-6109-4958

vsmantas@gmail.com

Resumo  A partir de inícios do século XIX o Mediterrâneo transformou-se gradual-
mente num Mare Nostrum europeu, voltando a conhecer uma aparente unidade que 
para muitos, sobretudo franceses e depois italianos, invocava o velho Império romano. 
O enorme património arqueológico romano existentes em terras norte-africanas não 
deixou de contribuir para sustentar a tese do regresso da Latinidade e da Romani-
dade, a primeira mais difundida pelos ideólogos coloniais franceses, a segunda pelos 
italianos.
Esta utilização do passado afro-romano não deixou de ter consequências, positivas 
para o conhecimento científico, negativas quanto à conotação colonialista e imperia-
lista que muitos lhe atribuem na atualidade.

Palavras-chave: Imperialismo, Latinidade, Romanidade, Arqueologia, Magrebe.

Abstract  From the beginning of the 19th century, the Mediterranean gradually 
turned into a European Mare Nostrum, rediscovering an apparent unity that for many, 
especially the French and later Italians, did not fail to invoke the old Roman Empire.
The enormous Roman archaeological heritage existing in North African lands did not 
fail to contribute to support the thesis of the return of Latinity and Romanity, the first 
more widespread by French colonial ideologues, the second by Italians. This use of the 
Afro-Roman past was not without consequences, positive for scientific knowledge, 
negative for the colonialist and imperialist connotation that many ascribe to it today.

Keywords: Imperialism, Latinicity, Romanity, Archaeology, Maghreb. 

O escritor Italo Calvino deixou-nos uma reflexão sobre os impérios que 
não cremos inadequada como prólogo do que vamos escrever, apesar de situada 
num plano fantástico e simbólico, como simbólico será muito do que encon-
traremos na ideologia imperial francesa e italiana desenvolvida no Norte de 
África. Escreveu Calvino: 

1  Artigo elaborado no âmbito do Projecto Rome our Home: (Auto)biographical Tradition 
and the Shaping of Identity(ies) (PTDC/LLT-OUT/28431/2017). Agradecemos cordialmente 
ao Dr. José Luís Madeira a preparação das figuras que o ilustram.



68

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

É o momento desesperado em que se descobre que este império que nos pare-
cera a soma de todas as maravilhas é uma ruína sem pés nem cabeça, que a sua 
corrupção está gangrenada para que baste o nosso ceptro para a remediar, que 
o triunfo sobre os soberanos adversários nos fez herdeiros da sua longa ruína.2

De herança trata também o nosso texto e, sobretudo, das dificuldades que 
os herdeiros encontram quando pretendem apresentar-se como continuadores 
e mais ainda quando procuram sê-lo. É que entre Roma e a Idade Contemporâ-
nea, se é ainda possível recorrer a esta baliza temporal, o mundo mudou muito 
e os valores antigos, mesmo quando apenas inspiradores de versões modernas, 
esbarram inevitavelmente com o muro da história, furiosamente defendido 
pelos que se lhes opõem.

Uma das consequências da expansão europeia, acelerada pelas conquistas 
técnicas da Revolução Industrial e facilitada pela decadência de entidades polí-
ticas incapazes de lhe fazer frente, quando não inexistentes, foi a inevitável cria-
ção de vastos domínios coloniais, ainda que distinguidos com diversos estatutos 
jurídicos, em regiões antes não controladas diretamente por potências do Velho 
Continente. Está neste caso o desenvolvimento das possessões norte-africanas 
da França e, bastante depois, da Itália reunificada (Fig. 1). É impossível separar 
este importante fenómeno político da evolução do cenário oferecido pelo jogo 
de poderes entre as nações, no qual as potências pioneiras na construção de 
impérios marítimos globais, nomeadamente Portugal e Espanha, cederam lugar 
a novos protagonistas, rivais na obtenção do célebre lugar ao Sol referido pelo 
chanceler germânico Von Bülow3. 

Capacidade militar, capitais disponíveis, demografia exuberante e espírito 
de iniciativa contribuíram para desenvolver a expansão colonial europeia, à qual 
rapidamente se associou o argumento civilizacional, apesar de sucedâneo, em 
certos casos, da velha ideia da cruzada restauradora, como a invocava o nosso 
Gil Vicente no Auto da Exortação da Guerra, onde não faltam, aliás, figuras 
do mundo clássico: “África foi de cristãos / mouros vo-la tem roubada / capi-
tães ponde-lh’as mãos / que vós vireis mais louçãos / com famosa nomeada”4. 
Embora a ideia de restauração de uma situação injustamente interrompida se 
encontre aqui claramente expressa, o quadro traçado é sobretudo de natureza 
religiosa, não tanto civilizacional, como virá a revelar-se nos séculos XIX e XX, 
ainda que o argumento religioso não tenha sido descurado no discurso impe-
rial da época e se apresente de novo como elemento relevante, por via direta 
ou indireta.

2  Calvino 2010: 9.
3  Stürmer 2000: 67-80; Zahreddine e Starling 2020: 213-239.
4  Gil Vicente 1942: 153



69

Vasco Gil Mantas

Fig. 1 – Territórios sob administração francesa e italiana no Norte de África em 1939.

Muito interessante quanto ao pretendido entendimento pelos magrebinos 
de que o retorno dos europeus correspondia a uma lógica de propriedade histó-
rica e cultural anterior, simplista mas largamente invocada nas últimas décadas 
em diferentes regiões do globo, deduz-se de um relato feito por Léon Renier, 
autêntica mensagem retórica de exaltação da Latinidade e do justo direito fran-
cês à posse do território:

Les monuments romains, les inscriptions surtout, sont aux yeux des Arabes, 
notre titre le plus légitime à la possession de l’Algérie. Pendant mon séjour à 
Zana, Si Mohammed Bokarana, cheik du pays et marabout vénéré, vint un jour 
me trouver au milieu des ruines. Je copiais une inscription: Tu comprends donc 
cette écriture? me dit-il. - Non-seulement je la comprends, lui répondis-je, mais 
je l’écris; regarde: ce sont nos lettres, c’est notre langue. C’est vrai, reprit-il, en 
s’adressant aux Arabes qui l’accompagnaient; les Roumis sont les fils des Rou-
mâns; lors-qu’ils ont pris ce pays, ils n’ont fait que reprendre le bien de leurs5. 

Que a tónica civilizacional domina a ideologia imperial no século pas-
sado, mesmo quando se trata de potências dominadoras que se reconhecem 

5  Renier 1852: 513.



70

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

como pertencentes ao mesmo grupo identitário, levando a imitar modelos 
considerados bem sucedidos,  deduz-se facilmente de uma opinião expressa 
pelo Marechal Lyautey, grande figura da acção francesa em Marrocos após o 
estabelecimento do Protetorado:

Dans toutes les régions du monde où je suis passé, quand j’ai vu des ponts, des 
églises ou de vieux forts et que je demandais qui les avaient construits, on me 
répondait presque toujours ce sont les Portugais. 
Aussi,  je souhaite que si un jour le Maroc devenait esquimau ou chinois, nos 
successeurs trouvent dans ce pays autant de souvenirs français que nous en 
avons trouvés de portugais6.

Esta declaração, proferida durante a visita ao pavilhão português na 
Exposição Colonial de Paris, vinda de uma personalidade francesa católica 
e monárquica, vale o que vale como prova de estima por uma potência colo-
nial, como era Portugal em 1931, mas não podemos deixar de sublinhar que 
o Marechal, agraciado com a Ordem Militar da Torre e Espada pelo governo 
português em 1932, colocou a ênfase não tanto na missão espiritual, particu-
larmente agradável ao nosso regime da época, mas sim na capacidade por-
tuguesa de marcar fisicamente a sua presença, transferindo para o campo 
material, de forma pragmática, o resultado evidente do esforço realizado.  
A ideia, todavia, não se afasta do conceito imperial de Lyautey, que sempre 
defendeu e praticou a tese de que colonizar significa garantir progresso mate-
rial aberto aos colonizados, sem recair nos mito perigoso da assimilação e da 
integração cultural, que no caso de Marrocos sabia ser impraticável7. Diremos, 
pois, que se tratava de uma visão imperial do fenómeno colonizador, de alguma 
forma comparável ao que Roma desenvolveu gradualmente depois do advento 
de Augusto, de que os vestígios pontuam por todo o lado o Norte de África. 

As ideias elaboradas no século XIX acerca da romanização e do seu signifi-
cado tiveram uma fortíssima influência na ideologia imperial da época, condi-
cionada por correntes de acentuado nacionalismo e interpretações românticas 
não menos atuantes. Como é natural neste cenário, a ideologia justificadora da 
criação, ou manutenção, de possessões coloniais, opôs as potências europeias 
interessadas nestas aventuras ultramarinas, em grande parte alimentadoras de 
imaginários de grandeza nacional e de afirmação de uma ideologia de serviço, 
de que o conhecido poema The White Man’s Burden, do prestigioso e emblemá-
tico Rudyard Kipling, é uma clara declaração de princípio8.

6  Lyautey 1938: 3.
7  Singer 1991: 131-157; Potiron de Boisfleury 2010.
8  Kipling 1899: 290-291.



71

Vasco Gil Mantas

A forma como se desenvolveram estas teorias não foi igual em todos os 
casos, dependendo quer de circunstâncias históricas nacionais, quer das carac-
terísticas dos territórios colonizados, consoante mais ou menos homogéneos 
quanto a povos e culturas e em relação com a posição ocupada na hierarquia 
racial definida pelo Ocidente, sobretudo a partir da década de 1850. Como é 
lógico, a projeção no mundo contemporâneo do modelo romano, ou assim 
considerado, não implicava necessariamente uma relação étnica de raiz latina. 
O caso britânico ilustra muito bem esta circunstância, diferente da situação que 
envolvia a acção colonial francesa e italiana, estas ainda assim com múltiplas 
gradações, como veremos. A comparação entre o Império Britânico, o maior e 
o mais rico dos séculos XIX e XX, e os restantes impérios seus contemporâneos, 
quanto à sua base ideológica, revela-se muito interessante, ilustrando uma filo-
sofia de concepção imperial, espécie de destino manifesto, apresentado frequen-
temente como gerador de uma grande comunidade de povos sob hegemonia 
britânica, hierarquizada, estanque e desigual, o que desde logo dificultava a sua 
identificação com a evolução do mundo imperial romano9.

Quer isto dizer que os britânicos não se apresentavam como renovado-
res ou sucessores de presenças anteriores, antes como herdeiros espirituais de 
princípios de acção e práticas civilizacionais da chamada Romanização, tradu-
zidas num conjunto de valores largamente divulgados entre as classes cultas, 
inspiradas por uma forte formação clássica humanística e pela valorização dos 
testemunhos da presença romana na Grã-Bretanha10. Esta atitude podia, sem 
grandes dificuldades, ser seguida por outros países, sobretudo naqueles casos 
em que os colonizadores apenas teoricamente podiam invocar um processo de 
retorno ou quando os territórios dominados não tivessem integrado o mundo 
romano. Nestas circunstâncias o apelo ideológico à Latinidade e à Romanidade 
resultavam, no mínimo, dúbios. Não havia, naturalmente, lugar para nenhuma 
ideia de restauração e o conceito imperial de base mercantilista e expansionista 
predominou sem necessidade de explicações complementares, ainda que, por 
vezes, a velha ideia da defesa dos princípios cristãos ocorresse em determinados 
contextos.

A análise do conceito de Romanização tem sido efetuada recentemente sob 
uma luz muito pouco favorável às interpretações herdadas do século XIX. Tal 
atitude deve ser considerada normal, em termos de investigação científica, o 
que não só é louvável como expectável em termos académicos. Já não podemos 
concordar com parte das revisões sobre o tema, profundamente influencia-
das pela chamada pós-colonialidade11, ideologicamente marcada e não poucas 

9  Darwin 2012: 189-303; Bancalari Molina 2007.
10  Jones 2008: 26-49.
11  Williams e Chrisman 1993; Young 2001.



72

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

vezes eivada de comparações ou ilações anacrónicas. É evidente que ninguém 
aceita hoje o velho lugar-comum que defendia ser o fenómeno romanizador 
um processo de aculturação massiva dos dominados, transformando-os pura e 
simplesmente em indivíduos de cultura romana12. Tal nunca esteve, aliás, nas 
intenções da classe dirigente, e o próprio Édito de Caracala é uma boa prova 
disso, nem tal ideia resiste à mais superficial análise, atendendo à diversidade de 
situações coexistentes no seio do Império. Que se trata de matéria controversa 
deduz-se facilmente se confrontarmos as opiniões de um arqueólogo marxista 
romeno com as de um arqueólogo escocês, o primeiro sublinhando o valor do 
contributo material romano para as populações da Dácia, o segundo classifi-
cando como lixo militar o resultado final da presença romana na Britânia13.

Dito isto, parece evidenciar-se a dificuldade do tema que aqui trazemos, 
produto de muitas reflexões e de algumas experiências, dificuldade redobrada 
quanto se procura interpretar a forma como a ideologia dos impérios coloniais 
francês e italiano utilizou os conceitos de Latinidade e Romanidade, por vezes 
também eles um pouco imprecisos, nos seus territórios norte africanos entre 
1830 e 1962. Logo à partida estamos perante um clássico jogo de espelhos, onde 
a criação da identidade, a simbologia e o discurso teórico dominante realçam 
a diferença em relação a um oposto ao qual não poucas vezes se hesita em ter-
mos sociais. Neste ponto, apesar das sombras que Michael Grant admitia terem 
existido na civilização romana14, o Império parece ter funcionado bastante 
melhor que o mundo colonial franco-italiano durante o período temporal que 
indicámos, talvez por haver em Roma diferente perceção do fator racial. Mas, 
como dissemos, é conveniente evitar anacronismos, mesmo que por razões de 
boa vontade ou de identidade, real ou imaginária.

O ambiente denso e mórbido que o relato da visita do jovem Albert Camus 
às ruínas romanas de Djémila (Cuicul) nos comunica, no seu ensaio Le Vent à 
Djémila, ilustra o quanto era instável, na véspera da Segunda Guerra Mundial, 
a situação de sentidas ambiguidades e de reconhecida finitude do status vigente 
na época, como sucedera com o domínio romano:

Le miracle, c’est que les ruines de leur civilisation soient la négation même de 
leur idéal. Car cette ville squelette, vu de si haut dans le soir finissant et dans les 
vols blancs des pigeons autour de l’arc de triomphe, n’inscrivait pas sur le ciel 
les signes de la conquête et de l’ambition. Le monde finit toujours pour vaincre 
l’histoire15.

12  Webster 1996: 1-17.
13  Mantas 2013: 12-14.
14  Grant 1967: 344.
15  Camus 1959: 31-32.



73

Vasco Gil Mantas

Voltaremos a encontrar neste artigo o famoso arco de Djémila e as ruínas 
da cidade como símbolo explícito de identidade (Fig. 2), através de um processo 
evolutivo não menos significativo que a perturbadora visão de Camus em 1936.

Fig. 2 – As ruínas de Djémila (Cuicul), destacando-se o célebre arco de Caracala.

A propósito, ocorre-nos a ideia, semelhante à de Camus, expressa por um 
autor português, Ferreira de Castro, o que sugere que os escritores, alguns, pelo 
menos, tendem a relativizar as civilizações, as quais realmente não devem ser 
consideradas eternas, pois todas, afinal, correspondem a um período especí-
fico, um ciclo biológico, como defenderam filósofos da História da craveira de 
Spengler e Toynbee16. O que é dramático é ter a consciência desse fim anunciado 
e viver como se tal fosse absurdo, o que parece deduzir-se do comentário de 
Lyautey ao sublinhar a inacreditável possibilidade de Marrocos se tornar um 
dia esquimó ou chinês. Eis o que Ferreira de Castro sentiu perante a riqueza 
arqueológica vista na sua viagem à Argélia em 1939, pouco depois do texto de 
Camus sobre Djémila:

Romanos, turcos, franceses, espanhóis, outras gentes, ali se bateram, com a 
ferocidade dessas eras, pelo seu domínio. Antes, a Argélia vira os púnicos, os 

16  Spengler 1918-1922; Toynbee 1934-1961.



74

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

cartagineses, os bizantinos, ainda mais povos, deixarem os seus montes e pla-
nícies cobertas de cadáveres por uma soberania que raramente se mantinha 
tempo que valesse a pena, nas mãos de cada novo conquistador17.

Mas não será esta a dinâmica da História, na qual o conceito de estabili-
dade não passa de uma miragem que é a sua própria negação? E não facilitará 
esta pretendida dialética entre uns e outros exatamente, como tem sucedido, 
todas as teorias do retorno, do passado e do presente? Na verdade, os magre-
binos de hoje estão tão longe dos púnicos do passado como os franceses ou 
italianos o estão dos antigos gauleses e romanos, o que nos obriga, irremedia-
velmente, a situar a questão no campo cultural e no das construções identitárias, 
sempre complicadas, particularmente quando se imiscui o fator étnico, seja 
qual for o lado considerado18. Neste processo o símbolo desempenha um papel 
essencial, quer como fator positivo, quer como fator negativo, como os últimos 
anos têm amplamente comprovado, se tal fosse necessário. 

A prática arqueológica em territórios coloniais, ou ainda não colonizados 
pelos europeus, sobretudo nos finais do século XIX e princípios do século XX, 
não deixou de constituir não poucas vezes, pretexto para desenvolver outras 
atividades, desde a espionagem até à coleta de antiguidades destinadas a museus 
envolvidos na competição internacional por projeção nacionalista, a que já se 
chamou arqueologia imperial, isto com ou sem o consentimento explícito das 
autoridades locais, que frequentemente demonstravam pouco ou nenhum inte-
resse por antiguidades, mesmo quando alguns desses governantes eram conside-
rados progressistas, como Maomé Ali, quediva do Egipto, ofertante à França do 
obelisco de Luxor que se encontra na Praça da Concórdia, em Paris, ao mesmo 
tempo que muitas ruínas foram destruídas para reutilizar materiais nas muitas 
obras públicas então empreendidas, com largo apoio francês19.

Embora este tipo de atividades se encontre agora no centro de escusadas 
polémicas, que desastrosos acontecimentos recentes aconselham a enfrentar 
com imparcial bom senso20, a verdade é que o domínio europeu sobre vastos 
territórios africanos e orientais permitiu um desenvolvimento extraordinário do 
conhecimento de regiões de velhas civilizações, criando as condições, nomeada-
mente de segurança, para que a atividade arqueológica se desenvolvesse, como 
Sabatino Moscati reconheceu em relação ao Próximo Oriente21.

17  Castro 1944: 16.
18  Jones 1997.
19  Miquel 1971: 344-349.
20  Greenhalgh 2017: 409-422.
21  Moscati 1963: 3-20.



75

Vasco Gil Mantas

Fig. 3 – Grandeza e imobilismo: as ruínas do teatro de Dougga no início do século XX.

Como é evidente, as representações da Antiguidade, em grande parte 
formadas através da arqueologia, não podem eximir-se aos condicionalis-
mos ditados pelas ideias prevalecentes numa determinada época, entrando 
no jogo político a par de outros fatores, pelo que a sua introdução no dis-
curso nacionalista e imperial resultou perfeitamente normal, inclusive 
quando se procurava estabelecer o contraste entre a grandeza passada 
e o atraso encontrado pelos colonizadores (Fig. 3). Para países como a 
França e a Itália, dominadores de territórios coloniais fortemente marca-
dos pela presença de ruínas romanas, sobreviventes graças à fraca demo-
grafia e limitado desenvolvimento urbano, a apropriação do passado 
para sustentar ideologicamente a construção do futuro resultou natural.  
O processo foi também facilitado pela proximidade dos territórios magrebinos 
franco-italianos das respetivas metrópoles, levando mesmo a considerá-los, pelo 
menos no caso da Argélia e da Líbia, como extensões ultramarinas do território 
nacional em resultado de um processo relacionado com a evolução política em 
França e na Itália.

Em competição desfavorável com a Inglaterra depois do ocaso do venda-
val napoleónico, a França da Restauração procurava uma forma de afirmação 
internacional que lhe permitisse recuperar prestígio e poder. A criação de um 
império colonial que lhe conferisse uma nova respeitabilidade entre as gran-
des potências europeias parecia ser o caminho mais rápido para atingir esse 
objectivo, tanto mais que permitiria ocupar muitos dos militares saudosistas de 
glórias ainda recentes. A criação de colónias estava na agenda política de muitos 



76

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

grupos de opinião e parecia também uma forma de contentar os dissidentes da 
monarquia e todos os que viam com suspeita o crescimento permanente do 
poderio britânico, visível em áreas de interesse estratégico francês, como era o 
Mediterrâneo.

O agora contestado declínio do Império Otomano, acelerado com a inter-
venção, britânica, francesa e russa na guerra de independência grega, indicaram 
o caminho possível para o desejado império: o Norte de África. Uma grande 
parte desta região, do Egipto à fronteira de Marrocos, vivia numa nominal 
dependência de Constantinopla, de perduradoras consequências, mas na rea-
lidade com total autonomia22. A expedição francesa contra Argel vai ocorrer 
durante a revolução grega, ainda antes do Protocolo de Londres, que ratificou, 
em 1832, a independência helénica. Em Trípoli e em Argel continuavam a 
desenvolver-se atividades de corso que punham em risco permanente a nave-
gação comercial e até militar não muçulmana, como se verificou com o ataque 
em 1802 à fragata portuguesa Cisne, capturada e levada para Argel, de onde os 
sobreviventes só regressaram em 1812, e o episódio da fragata americana Phi-
ladelphia, capturada em 1803 em Trípoli23, cuja subsequente destruição num 
audaz golpe de mão americano mereceu ser recordado no hino dos Marines 
dos Estados Unidos. O corso organizado não era, pois, uma fantasia romântica, 
prejudicando gravemente a liberdade de navegação e alimentando abertamente 
práticas esclavagistas e extorsionárias.

Na verdade tratava-se de difusas entidades políticas enriquecidas pelos res-
gates e pelos acordos destinados a garantir a segurança da navegação. Embora 
à Inglaterra fosse conveniente esta situação, que enfraquecia potências rivais, 
como a Espanha e a França, a verdade é que, perante a ineficácia dos bombar-
deamentos periódicos a estes e a outros portos da costa barbaresca, uma inter-
venção decisiva, aliás justificada, acabaria por ser admitida internacionalmente 
e vista como mais um episódio da luta entre o Ocidente civilizador e o Oriente 
decadente, como sugeriam em 1815 as decisões do Congresso de Viena24, refor-
çadas no Congresso de Aix-la-Chapelle em 1818.

Em consequência de um incidente diplomático motivado por uma arras-
tada questão financeira, agravada pelo cenário da situação política que se vivia 
em França, forças francesas atacaram Argel e tomaram a cidade a 4 de Julho de 
1830, êxito militar que não salvou o conservador Carlos X de abdicar por força 
da revolução que estalou em Paris nesse mesmo mês25. A luta estendeu-se a 
outras regiões, com apoio de Marrocos, o que levou a uma intervenção francesa 
contra os marroquinos, marcada pela vitória de Isly e pelos bombardeamentos 

22  Peyrouton 1966: 126-134; Kitsikis 1991: 107-111.
23  Cabrita 2013: 29-50, 152-158; Toll 2006: 145-254.
24  Vick 2010: 157-172.
25  Celarié 1929.



77

Vasco Gil Mantas

de Tânger e Mogador, em 1844. Depois de campanhas muito violentas, as forças 
francesas controlam em 1847 grande parte da Argélia setentrional, o que per-
mitiu a integração colonial do Território do Norte em 1848, sob a forma de três 
departamentos: Orão, Argel e Constantina 26. Desta forma, a Argélia transfor-
mou-se num território ultramarino francês, cuja modernidade começa em 1830. 

Mas as hesitações quanto à fórmula final oscilaram com os políticos e as 
políticas partidárias, manifestando-se mesmo opiniões favoráveis ao abandono 
ou, pelo menos, a favor de uma restrita ocupação do litoral. Napoleão III, que 
visitou a Argélia em 1865, pretendia transformar o território num Reino Árabe, 
talvez inspirado pelo exemplo da Índia britânica. O fim do Segundo Império 
francês em 1870 levará ao estabelecimento de um governo civil na Argélia e ao 
progresso da colonização com a vinda de refugiados da Alsácia-Lorena. É neste 
quadro complicado que veremos os primeiros trabalhos arqueológicos, desen-
volvidos em grande parte por militares, iniciarem o descobrimento sistemático 
do passado romano. Seguindo uma lógica pragmática, o governo francês, em 
detrimento da Itália, que contava com importante colónia instalada na Tunísia, 
superior à francesa, estabelece em 1881, apesar de forte oposição parlamentar, 
um protetorado sobre a chamada Regência de Tunes, de facto já independente 
de Constantinopla.

Desta forma, tal como para Marrocos em 1912, a solução jurídica para a 
integração colonial difere profundamente da estabelecida para a Argélia, con-
siderada terra francesa por direito de conquista, com inelutáveis consequências 
e evidentes dificuldades:

Toutefois, on ne saurait nier que la réligion demeure le grand obstacle au 
rapprochement entre Africains et nous… La France a toujours observé vis-à-vis 
de l’islam, en Algérie, une attitude de neutralité bienveillante27.

Cem anos depois da conquista de Argel mantinha-se o reconhecimento de 
dois grupos culturalmente irredutíveis, cujos estatutos contrariavam a integra-
ção dos muçulmanos na cidadania francesa, conduzindo a uma interpretação 
da Latinidade específica do grupo dominante, ou pelo menos dos ideólogos 
desse grupo, interpretação que encontrou nos impressionantes traços da pre-
sença romana, devidamente sublinhada por ocasião das grandes celebrações 
do Centenário da conquista (Fig. 4), um suporte particularmente importante. 
Devemos referir que, nesse momento, o número de colonos na Argélia facilitava 
a ideologia do retorno e da restauração da supremacia da Latinidade, pois em 
1930 representavam cerca de 13% da população total do território.

26  Peyrouton 1968: 191-196, 268-269.
27  Bernard 1929: 381-382.



78

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Em Marrocos, a experiência entretanto adquirida foi adaptada ao facto de 
existir um Estado, sob proteção francesa, nunca considerado parte integrante 
do território nacional, e assim o compreendeu Lyautey. A diferença de estatuto 
levou a que o interesse pelo passado romano, menos evidente que na Argélia 
e na Tunísia, fosse considerado não tanto um símbolo de identificação por 
parte dos protetores, antes promovido como exemplo da grandeza cultural da 
França ao serviço do Estado marroquino, rapidamente dotado de um Service 
des Antiquités, Beaux-Arts et Monuments, naturalmente com chefias francesas.

Fig. 4 – Selo comemorativo do Centenário da Argélia, figurando o arco de Timgad.

A intervenção arqueológica iniciou-se rapidamente, pois três anos após o 
estabelecimento do Protetorado, as ruínas de Volubilis foram objecto de esca-
vações que se prolongariam durante anos. Parte da mão-de-obra utilizada nesta 
fase dos trabalhos, desenvolvidos sobretudo em torno do arco honorífico e da 
basílica, sob orientação do então tenente Louis Chatelain28, foi constituída por 
prisioneiros de guerra alemães enquadrados por militares franceses (Fig. 5).  
A valorização da presença francesa através de atividades pacíficas, de acordo 
com o pensamento do Residente Geral, é sublinhado por Chatelain: 

Il importait au plus haut point de montrer aux indigènes que la France est un 
pays forte et qu’elle est capable, en dépit du devoir sacré de la défense de son sol, 
de poursuivre tout un programme de réalisations pacifiques29.

28  Gran-Aymerich 2008: 204-205.
29  Chatelain 1916: 359.



79

Vasco Gil Mantas

Lyautey visitou as escavações de Volubilis em Abril de 1916, facultando os 
meios necessários à continuação dos trabalhos até à desmobilização de Chate-
lain, providenciando a construção de alojamentos para os eventuais visitantes 
das ruínas, então ainda relativamente modestas (Fig. 6).

Fig. 5 – Os prisioneiros alemães em 1916 junto às ruínas da basílica de Volubilis.

Fig. 6 – Lyautey, residente-geral em Marrocos, visita as escavações de Volubilis.

Diremos que Lyautey seguiu aqui a política que já havia sido desenvolvida 
inicialmente na Argélia e na Tunísia, onde os militares, direta ou indiretamente, 
tiveram importante papel na fase inicial do estudo das antiguidades romanas, 
independentemente das múltiplas consequências destrutivas da colonização. 



80

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

A partir de finais do século XIX tornou-se habitual enviar os estagiários da 
prestigiosa École Française de Rome para os territórios magrebinos franceses30, 
o que teve decisiva influência na qualidade da investigação e no acumular de 
descobertas, quer de vestígios diversos, quer de testemunhos epigráficos, motivo 
de inúmeras publicações, nos primeiros anos da conquista quase sempre da 
autoria de militares como, logo em 1839, Édouard Lapène em Bougie hoje 
Bejaia31, ainda essenciais à investigação, como testemunha o volume oitavo do 
Corpus Inscriptionum Latinarum32.

A maior escassez de restos romanos no território marroquino reflete-se 
na bibliografia arqueológica relativa ao conjunto dos territórios administrados 
pela França no Norte de África, sugerindo um cenário secundário, levando 
alguns investigadores a classificarem os trabalhos arqueológicos em Volubilis 
como simples colonialismo, fulminando-os numa condenação geral33, o que 
nos parece exagerado e injusto, sem esquecer, naturalmente, as condições em 
que se iniciaram, ou até por isso mesmo. Foram, neste e noutros locais, ações 
que produziram conhecimento e salvaguardaram monumentos entregues ao 
mais absoluto abandono. É em grande parte graças a esse começo atribulado 
que Volubilis é hoje Património da Humanidade e um dos destinos turísticos 
de maior procura em Marrocos.

Era inevitável que as dramáticas e nem sempre românticas diferenças civi-
lizacionais constatadas por viajantes ocidentais no Magreb do século XIX e 
inícios do século XX fortalecessem preconceitos e sentimentos negativos, aos 
quais as ideias vigentes em torno da antiguidade greco-romana como matriz do 
Ocidente não foram alheias, num discurso dialético talvez não tão errado como 
hoje, na época da globalização e da pós-colonialidade, é de bom-tom criticar. 
Este sentimento de civilidade ocidental encontra-se claramente expresso pela 
norte-americana Edith Warthon ao escrever, a propósito da sua visita às ruínas 
de Volubilis, onde conheceu Chatelain:

So the two dominations look at each other across the valey: one the lifeless 
Roman ruin, representing a system, an order, a social conception that still run 
through all our modern ways; the other, the untouched Moslem city (Mulay 
Idriss), more dead and sucked back into a unintelligible past than any broken 
architrave of Greece or Rome34.

30  Dondin-Payre 2015: 479-494.
31  Lapène 2002: 185-188; Sánchez Medina 2020: 371-402.
32  Mommsen 1881.
33  En-Nachioni 1995: 161-170.
34  Warthon 1920: 44-45.



81

Vasco Gil Mantas

Se desejássemos sublinhar uma frase deste parágrafo, tão elucidativo dos 
encontros e desencontros da História, certamente representing a system seria a 
mais adequada. Nele reside, em grande parte, a essência do assunto que aqui 
tratamos e dos seus problemas.

Devemos reconhecer que a partir da conquista de Argel se foi desenvol-
vendo uma renovada sensibilidade a propósito das ruínas antigas, de início 
uma curiosidade que evoluiu para uma perceção mais complexa a partir da 
constatação da variedade e ubiquidade destes vestígios no território que se ia 
dominando e explorando. O conhecimento da História Antiga, normal entre 
as elites ilustradas francesas do século XIX e a comparação com outros ves-
tígios existentes na Metrópole não deixou de concorrer para essa mudança. 
Embora se insistisse, em especial na instrução primária, que os gauleses eram 
os antepassados dos franceses, esquecendo os francos, e que o cerco de Alésia 
fosse tratado, com grande estímulo de Napoleão III, como o início da história 
nacional, relação que há poucos anos voltou a ser invocada, agora na estação 
arqueológica de Bibracte por François Miterrand35, a verdade é que se estabele-
ceu uma convergência cultural latina, indiscutivelmente reforçada pela história 
política da Europa do século XIX. A presença de monumentos romanos nos 
dois lados do Mediterrâneo não deixou de representar um fator relevante no 
quadro dessa identificação, onde não faltava a figura do chamado neo-francês, 
pequeno colono, presente nos romances de Louis Bertrand, como Le sang des 
races 36, escritor eleito à Academia Francesa em 1925.

Como todas as fases iniciais de uma conquista, que na época pouco ou 
nada tinha de reconquista, a não ser, talvez, o espírito, os aspectos pragmáticos 
imperaram e os vencidos e os convencidos não passavam, naturalmente, de 
gente dominada, cuja ignorância ou desinteresse em relação às antiguidades 
era total, ao contrário do que sucedia com os novos dominadores, ou parte 
deles. Este aspecto não deixou de pesar na divisão que praticamente perdurou 
durante toda a presença francesa, oficializado pelo estatuto atribuído à maioria 
islâmica da população dos três departamentos, cuja gestão cabia aos Bureaux 
Indigènes. Como era inevitável, os colonizadores identificam-se, por razões cul-
turais e como expoentes da Latinidade, com os construtores dos monumentos 
do passado romano em solo africano, em parte devido a comparações entre o 
passado e o presente, como se verifica pelo que o alemão Moritz Wagner escre-
veu em 1841:

Yet the plain was here not always a swampy marsh we find in it everywhere 
traces of ancient drainage either the work of the Romans those mighty civilizers 

35  Fleury-Iletti 1996: 196-197, 203-206.
36  Bertrand 2016: vii-xxxvi.



82

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

of barbarous countries or of the Moors of the period in which active enthu-
siasm was alive with them and they had not yet fallen into their present passive 
dulness37.

As vicissitudes da história francesa contribuíram para transformar um 
fenómeno de admiração por um fenómeno de autoidentificação, mais complexo 
e ideologicamente conduzido, interessando muito especialmente ao grupo colo-
nizador. A exploração arqueológica do território argelino começou muito cedo 
e nem sempre da melhor forma, por várias razões. Ditames de ordem militar 
e de colonização agrícola levaram à destruição de muitos vestígios38, como 
sucedeu com a edificação de uma penitenciária sobre uma parte das ruínas do 
campo militar romano de Lambaesis. As primeiras explorações iniciaram-se 
na área próxima de Argel, nem sempre resultando no tipo de achados que os 
arqueólogos da época consideravam interessantes e valiosos como peças de 
museu. Assim sucedeu nas escavações do sítio de Rusguniae, em 1837, muito 
delapidado pela reutilização de materiais em Argel:

The result of Berbrugger’s excavation did not answer his expectations. Many 
fragments of statues and reliefs were discovered; but all of them either were 
greatly damaged, or of no artistic value39.

Adrien Berbrugger foi o fundador da biblioteca e do Museu de Argel, em 
1838, e teve um papel importante no salvamento de milhares de manuscritos 
árabes de Tlemcen e de Constantina, ameaçados de destruição pelos milita-
res franceses. Assumiu uma atitude enérgica contra a criação em Paris de um 
Museu da Argélia, que deveria receber os melhores materiais do Museu de 
Argel, contrariando assim uma prática muito comum na época40, ao defender 
uma certa ideia de identidade colonial argelina, que encontraremos posterior-
mente na obra de Louis Bertrand, de alguma forma contrária ao centralismo 
cultural vigente. Muito interessante, pela sua visão social preocupada com as 
populações locais foi a acção de Émile Masqueray, polifacetado investigador 
diretor da École Supérieure des Lettres de Argel a partir de 1878, autor de impor-
tantes estudos sobre o Aurés e a presença romana na zona, confrontando com 
frequência as práticas coloniais da época e defendendo ideais de abertura e 
desenvolvimento que recordam Lyautey, sem deixar de comparar negativamente 
os colonos romanos aos colonos franceses41.

37  Wagner e Pulszky 1855: 47.
38  Effros 2018: 34-77.
39  Wagner e Pulszky 1855: 60.
40  Oulebsir 2004: 95-96, 107-111; Messaoud 2008: 86-88; Effros 2018: 168-210.
41  Guittard 2015: 393-399.



83

Vasco Gil Mantas

Dir-se-á que as instituições culturais fundadas na Argélia se dirigiam a 
um público europeu e não à maioria da população argelina, o que sendo ver-
dade não deixou de contribuir para salvaguardar importantes testemunhos da 
herança cultural islâmica e de abrir a possibilidade de novos frequentadores 
futuros, sem esquecer, naturalmente, que se tratava de uma leitura horizontal, 
com um antes e um depois perfeitamente definido. Recordamos que o belo 
Museu de Belas Artes de Argel, criado no âmbito das celebrações do Centenário 
e através de cujas coleções se pretendia transmitir uma certa ideia de arte medi-
terrânica, o Norte de África estava representado apenas por telas inspiradas pelo 
orientalismo e exotismo em voga na arte europeia moderna e contemporânea42. 
Após a independência o acervo do museu deu lugar a um complicado caso de 
evacuação – devolução, o que, no mínimo, permite defender a justeza da sua 
criação, considerando o interesse demonstrado na sua recuperação pelas auto-
ridades argelinas, ainda que seguramente alheio a apreciações estéticas.

Um caso que ilustra bem o sentimento francês quanto aos monumentos 
antigos da Argélia, considerados também eles como despojos de uma guerra 
que ainda continuava, é o do arco honorífico de Caracala, em Djémila (Fig. 
7), em muito mau estado em 1839, quando o Duque de Orleães propôs o seu 
desmonte e transferência para Paris:

Je demanderais que l’arc de triomphe de Djémilah, le plus complète des monu-
ments romains que nous ayons visités en Afrique, fût démonté pierre par pierre 
et transporté à Paris, comme consécration et trophée de nôtre conquête de 
l’Algérie43.

Fig. 7 – Bivaque francês junto ao arco honorífico de Djémila  
(Alexandre Genet, 1839).

42  Alazard 1951.
43  Le Magasin Pittoresque 1843: 67-69.



84

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Felizmente este desejo não se cumpriu e o arco permanece in situ, restau-
rado, e em Djémila voltaremos ainda a falar, e de novo como símbolo.

Como é evidente, militares e colonos não eram, precisamente, cultores 
dedicados de história e arqueologia, colocando em primeiro lugar a satisfação 
de necessidades práticas ligadas à defesa e à exploração do território, com des-
truição em larga escala de restos arqueológicos, frequentemente para reutili-
zação de materiais, circunstância que também ocorria vulgarmente na Europa. 
Como parte das vias de comunicação existentes em 1830 seguiam o traçado de 
vias romanas, aconteceu que o estabelecimento de postos militares ou explora-
ções agrícolas acontecesse em locais com ruínas antigas, com efeitos muito pre-
judiciais. Michael Greenhalgh descreve muitas destas situações44, de forma algo 
comprometida com uma visão parcial dos acontecimentos, nem sempre valori-
zando casos bem-sucedidos da intervenção militar na preservação e estudo do 
património arqueológico, iniciada muito cedo45.

Acrescentemos que, por vezes, as destruições resultaram simplesmente 
da ignorância, como sucedeu com tantas ruínas, na mesma época, na Europa, 
ainda assim salvas pelos militares do desapreço dos colonos, como sucedeu 
com os restos de Altava, identificados em 1886 pelo militar responsável pelo 
Museu de Orão:

Depuis que le commandant Demaëght est venu, j’ai fait à chaque moment quel-
que constatation nouvelle, car avant de savoir que là s’était trouvée une grande 
ville, je ne donnais pas grand attention aux ruines qui se rencontrent à chaque 
pas, dans le voisinage. Je les prenais par des ruines arabes et je n’avais prêté à 
ces restes venérables qu’une attention fort distraite46.

A última frase deste parágrafo parece-nos também bastante significativa.
Não é nossa intenção discorrer sobre a história da arqueologia romana no 

Magrebe, tão repleta de situações lamentáveis como de assinaláveis êxitos que, 
inseridos ou não em cenários ideológicos, produziram significativo avanço na 
área da História da Antiguidade Clássica47, o que não pode ser esquecido ou 
vilipendiado. É verdade que a preocupação com a imagem de um passado latino 
levou também a excessos de sinal oposto às generalizadas destruições gratuitas, 
mas com resultado quase idêntico. Referimo-nos às reconstruções de monu-
mentos muito arruinados, seguindo as teorias de Viollet-le-Duc, retirando-lhes 
autenticidade, como hoje, infelizmente, se pratica correntemente, criando pas-

44  Greenhalgh 2014: 32-48.
45  Oulebsir 2004: 18.
46  Greenhalgh 2017: 164.
47  McCarty 2018: 359-382.



85

Vasco Gil Mantas

tichos sem sentido, ou pior48. Bom exemplo desta fúria reconstrutiva é o teatro 
romano de Calama (Guelma), em muito mau estado em 1896, quase totalmente 
reedificado entre 1902 e 1918 (Fig. 8), o que o transformou numa falsa antiqua-
lha49, mas não seria difícil indicar outras situações, ainda que menos exageradas.

Fig. 8 – Estado actual do teatro de Guelma (Calama), exageradamente reconstruído.

Durante décadas a exploração arqueológica da Argélia e da Tunísia conser-
vou laivos de aventura mais ou menos romântica, seguramente difícil, concre-
tizada sobretudo por agentes militares e civis. Não podemos exigir, em muitos 
destes casos, rigores científicos, também ainda pouco assentes na arqueologia 
académica da época, antes devemos agradecer aos que registaram vestígios de 
outra forma definitivamente perdidos ou atualmente muito maltratados. Uma 
das figuras mais interessantes desta copiosa leva de arqueólogos espontâneos foi 
o Coronel Jean-Luc Carbuccia, comandante do 2º Regimento Estrangeiro, que 
realizou, por meados do século XIX, numerosas investigações50, uma das mais 
importantes no sítio do campo de Lambaesis (Tazoult). É muito conhecido o seu 
beau geste ao restaurar, em 1849, o mausoléu do Prefeito da III Legião Augusta, 
T. Flavius Maximus, terminando por lhe prestar honras militares fazendo des-

48  Mantas 2008: 147-192.
49  Lachaux 1979: 47-48.
50  Dondin-Payre 1996: 145-174.



86

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

filar as suas tropas perante o monumento (Fig. 9), estabelecendo um laço irre-
versível entre o passado militar romano e o presente francês51.

Fig. 9 – O mausoléu de T. Flavius Maximus, em Lambése, reconstruído por Carbuccia.

O século XIX assistiu também, de forma mais limitada, à busca dos traços 
fenícios no Norte de África, especialmente em Cartago. O interesse francês 
pela Tunísia antecedeu a sua integração na esfera colonial, mas também na 
antiga Regência o passado romano, na verdade com traços bastante mais fáceis 
de identificar, acabou por suplantar o passado púnico. Devemos salientar que 
a corrente orientalista que se desenvolveu no século XIX foi muito estimulada 
pela exploração do Norte de África, misturando exotismo e barbarismo de 
forma por vezes muito aliciante, mesmo que pouco realista, contribuindo para 
criar modelos contrastantes, quase sempre favoráveis aos colonizadores e onde 
não faltou, com o desenvolvimento da fotografia, uma componente erótica, 
frequentemente chocante para quem observa hoje certos postais da época, ainda 
que com motivos arqueológicos, que nos dispensamos ilustrar.

51  Dondin-Payre 1991: 141-149.



87

Vasco Gil Mantas

A propósito de Cartago, o famoso romance Salammbô, de Gustave Flau-
bert, publicado em 1862, não deixou de contribuir para reforçar a antinomia 
Ocidente – Oriente, insistindo no carácter semita dos cartagineses, bárbaros 
capazes de crucificar leões e de sacrificar crianças a um ídolo terrível52. Este 
último aspecto, particularmente desagradável para a sensibilidade europeia, 
deu origem a longas discussões desde que se escavou o Tophet em Cartago, 
polémicas que ainda não se encontram completamente sanadas53. Seja como for, 
não era difícil confundir popularmente os antigos púnicos com os colonizados 
do século XIX, o que mais uma vez projetava sob uma luz favorável a acção 
ocidental, romana e francesa. A mesma atitude viria a verificar-se na Argélia e 
na Tunísia independentes, mas agora de sinal contrário, interpretando oficial-
mente Jugurta e Aníbal como proto-heróis nacionais54, proposta ainda longe de 
obter consenso, como o projetado levantamento em Cartago de uma enorme 
estátua do general cartaginês, apresentado como unificador anti-imperialista 
do Mediterrâneo, revelou.

Fig. 10 – Aspecto das maltratadas ruínas da basílica de Damous el Karita, em Cartago.

52  Flaubert 1862.
53  Paul-Eydoux [s.d.]: 91-115.
54  Alexandropoulos 2018-2019: 109-123.



88

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Também a busca de lugares relacionados com o culto cristão em África, e 
aqui deparamos com a componente religiosa da ideologia do retorno da Latini-
dade, apesar do laicismo próprio do Estado francês, provocou prejuízos, como 
aconteceu com as escavações dos Pères Blancs, discutivelmente conduzidas e 
com medíocres restauros (Fig. 10), entre os finais do século XIX e as primei-
ras décadas do século XX, sobretudo das basílicas paleocristãs de Cartago55. 
Aqui se construiu, por iniciativa do Cardeal Lavigerie, no local do capitólio da 
cidade antiga, a grande catedral metropolitana de São Luís, hoje desafetada, 
e cuja visita em 1903 provocou intensa emoção à nossa rainha Dona Amélia, 
que na mesma ocasião teve oportunidade de conhecer o padre Delattre, prin-
cipal responsável pela exploração, nem sempre científica, das ruínas da velha 
cidade56. Esta catedral primacial pretendia sublinhar a prioridade temporal 
do Cristianismo sobre o Islão em terras africanas, preocupação que voltamos 
a encontrar com a valorização ambígua de tradições como o culto de Santa 
Salsa57, pretensa mártir de Tipasa, cujas belas ruínas, evocadas segunda vez por 
um Camus amadurecido58, contam com uma das maiores basílicas paleocristãs 
escavadas na Argélia. 

Naturalmente, neste contexto de confronto ideológico, a figura do afro-ro-
mano Santo Agostinho, um dos maiores vultos intelectuais do Cristianismo, 
nascido em Tagaste e falecido em 430 durante o cerco vândalo a Hipona (Bône / 
Annaba), mereceu da administração francesa um destaque muito especial como 
símbolo de uma realidade cultural latina pré-islâmica, com a qual muitos con-
temporâneos imediatamente se identificavam, considerando-se seus restaurado-
res. Embora as escavações sistemáticas de Hipona não sejam anteriores a 1950, 
encontrando-se hoje vergonhosamente abandonadas apesar da importância do 
sítio, as autoridades eclesiásticas francesas edificaram uma enorme basílica em 
honra Santo Agostinho, iniciada em 1881, com uma localização extraordinária 
que faz perdoar o mau gosto da sua arquitetura.

Por acaso, a passagem do aniversário da morte de Agostinho coincidiu 
exatamente com as comemorações do centenário da tomada de Argel pelos 
franceses (Fig. 11), o que não deixou de ser aproveitado para aprofundar a 
tese favorável a considerar o domínio romano e a consequente romanização 
dos africanos como o fulcro da história argelina59, processo continuado sob a 
égide francesa teoricamente com os mesmos objetivos, como retorno obriga-
tório a um passado comum. A realização do Trigésimo Congresso Eucarístico 
Internacional, em Cartago, em 1930, obedeceu claramente a estes ditames, 

55  Duval 1972: 1071-1172.
56  Ribeiro 2013: 108; Freed 2008: 67-100.
57  Charles-Picard 1965: 118-120.
58  Camus 1959: 155-168.
59  Oulebsir 2004: 261-294.



89

Vasco Gil Mantas

completando as comemorações do Centenário da Argélia num local de eleição, 
pela sua importância simbólica para a França e para o Cristianismo, o que foi 
largamente destacado durante o evento e acompanhado de apressadas restau-
rações de algumas basílicas paleocristãs de Cartago60.

Fig. 11 – Selo comemorativo de Santo Agostinho, emitido na Argélia em 1930.

A derrota francesa em 1870 e a derrocada do Segundo Império teve 
influência na Argélia, não só devido à grave revolta que se verificou na Cabília 
como também pela consequente instalação no território de numerosos alsa-
cianos que não aceitaram a integração no Império Alemão. Recordamos que a 
perda da Alsácia contribuiu para reforçar a controvérsia em torno dessa cause 
célèbre que é explicar a razão da queda do Império romano. Duas correntes se 
digladiaram, e de alguma forma continuam a fazê-lo, uma acusando os bárbaros 
da queda de Roma, outra atribuindo a culpa à evolução negativa da sociedade 
romana61. Desenvolveu-se assim um confronto Latinidade-Germanismo no 
qual o imaginário político-cultural promoveu a latinidade francesa, que repre-
sentaria a cultura latina por excelência, em oposição à realidade germânica, 
considerada de raiz bárbara e potencialmente ameaçadora, justificando a atitude 
filo-romana patente na historiografia, muito adequada à política desenvolvida 

60  Alexandropoulos 2009: 51-68.
61  Palanque 1971: 121-125; Riché e Le Maitre 1983: 28-33; Ward-Perkins 2006: 9-22.



90

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

no Magrebe, sobretudo na Argélia62. Esta atitude esteve presente em muitas das 
obras publicados por arqueólogos franceses até aos finais da década de 50 do 
século passado, o que em nada lhes limitou o mérito científico.

A verdade é que, apesar de tudo o que possa ser dito em contrário, o inves-
timento na investigação do passado norte africano teve resultados muito posi-
tivos sobre a arqueologia clássica francesa63, apesar de desviar homens e meios 
para terras africanas. Vejamos o que sobre estes trabalhos escreveu Ferreira de 
Castro:

Pesquisas sobre pesquisas, congressos a seguir a congressos, chegaram 
arqueólogos de todas as partes do Mundo. Mas, em breve, eles sentiam bruxu-
lear o seu entusiasmo, porque estas cidades das colónias romanas em África 
se pareciam umas com as outras, tanto, tanto, que, vista uma, dir-se-ia ter-se 
visto todas64.

Esta opinião, não é, aliás, exclusiva do nosso compatriota escritor, pois a 
encontramos aflorada por um especialista como Pierre Grimal:

L’on se s’aperçoit alors que, partout, se retrouve des édifices, sinon toujours sem-
blables dans leur forme, de moins analogues par leur intention et leur fonction 
[...]. Tels sont les éléments de la vie urbaine. Il n’y en a qu’un petit nombre, 
et leur répétition dans chaque cité ne va pas sans engendrer quelque mono-
tonie. Pourtant, n’imaginons pas les villes romaines toutes semblables entre 
elles. Les villes africaines ne présentaient pas le même aspect que les villes de 
Grande-Bretagne65.

A arqueologia, porém, não se limita ao urbanismo, e o contributo total 
das investigações realizadas durante mais de um século, produziu uma enorme 
quantidade de informações sobre a civilização romana e permitiu constituir 
importantes coleções museológicas, maioritariamente conservadas em museus 
norte-africanos, comprovando o enorme progresso material e social durante o 
domínio romano66.

Devemos considerar, pois se trata de um fator importante, no contexto 
do imaginário construtor da tese do direito francês à sucessão africana do 
Império Romano, que as grandes ruínas tiveram um lugar especial, integra-
das num ambiente de exotismo, capaz de excitar a imaginação e popularizado 
pelo desenvolvimento da fotografia (Fig. 12), por obras literárias como L’Atlan-

62  Graceffa 2008: 83-104.
63  Gran-Aymerich 2000: 549-563.
64  Castro 1944: 22.
65  Grimal 1954: 10.
66  Mahjoubi 2010: 533-544; Le Bohec 2013: 259-260.



91

Vasco Gil Mantas

tide, de Pierre Benoit67, com a perturbadora atracção dos grandes espaços a sul 
do antigo Limes, ou pelo reportório de cantoras como Édith Piaf, trazendo o 
Magrebe colonial, em 1936 e 1937, para o plano do pequeno quotidiano com Le 
fanion de la Légion ou Mon légionnaire, como já o fizera na literatura popular 
e diferente intenção o académico Louis Bertrand. A divulgação do sentimento 
nacionalista de que a França era, não apenas herdeira, mas sim continuadora 
da antiga hegemonia latina, não esqueceu as crianças e os jovens através, por 
exemplo, de coleções de cromos (Fig. 13), disponibilizadas sedutoramente em 
embalagens de chocolates, sabonetes ou produtos alimentares ou semelhantes, 
prática vulgar em diversos países europeus68.

Fig. 12 – O decumano de Thamugadi e o arco honorífico em 1897 (Neurdein frères).

O conflito argelino (1954-1962), cujos primeiros anos coincidiram com o 
fim natural dos protetorados na Tunísia e em Marrocos69, não deixou de esti-
mular o imaginário da Latinidade, e nem poderia ser de outra forma, exacer-
badas como foram as tensões entre as várias comunidades. É essa situação de 
conflito aberto, com todo um cortejo de grandes violências, que levou Gilbert 
Charles-Picard, arqueólogo com vasto trabalho no Norte de África, em especial 

67  Benoit 1919.
68  García Morcillo 2018: 244-251.
69  Peyrouton 1968: 268-269.



92

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

em Cartago e Maktar, na Tunísia, a referir-se aos habitantes do Norte de África 
romano, já quase no final da guerra argelina, mas com os olhos postos nos seus 
contemporâneos, escrevendo que os afro-romanos “ont su tirer le meilleur parti 
d’une nature ingrate, et résoudre heureusement, pendant plusieurs siècles, les pro-
blèmes posés par l’antagonisme des races, des religions et des conditions sociales”70.

Fig. 13 – Embalagem de chocolates figurando o templo dito de Minerva, em Tebessa.

Infelizmente não sucedeu assim no século passado, como bem sabia o 
arqueólogo francês, cuja irmã Yvonne morreu deportada em Auschwitz-Bir-
kenau. O ineludível fator que representa a fronteira cultural estabelecida no 
Mediterrâneo pela invasão árabe no século VII, mais que modelos políticos em 
oposição, afinal todos de matriz europeia, acabou por decidir a questão. O Exér-
cito Francês, ferido pela derrota na Indochina, empenhou-se em força na Argé-
lia, a partir de Novembro de 1954, identificando-se rapidamente com a missão 
pacificadora, garante do progresso, das tropas romanas, como seu continuador 
num combate vagamente semelhante. Não faltam testemunhos desta identi-
ficação, frequentemente voluntária, em vários registos. Porém, antes da paz 
vitoriosa, era preciso vencer a guerra, sem economia de meios e de princípios. 

Os militares franceses encontravam uma forte inspiração na literatura 
militar colonial e na tradição antiquarista de muitos dos oficiais destacados no 
Norte de África em tempos anteriores, perfeitamente adequada à ideologia da 
Latinidade e da sua desejada recuperação, sobretudo na Argélia, onde a som-
bra de Roma se fazia sentir por vezes de forma inesperada, mas como evidente 

70  Charles-Picard 1959: iv-v.



93

Vasco Gil Mantas

mensagem71. Não era certamente por acaso que a grande esplanada frente ao 
edifício do Governo-Geral, em Argel, hoje Esplanade de l’Afrique, se denomi-
nava Forum. Ali se viveram, em Maio de 1958, horas intensas do advento da 
Quinta República, nascida do complexo coup d’état civil e militar que muitos, 
embalados em ilusões diversas, esperavam garantir a continuidade da Argélia 
francesa, através de um governo estável e reformista72.

Este assumir da romanidade pelos militares franceses manifestou-se de 
muitas formas, algumas mais oficiais que outras. Recordamos aqui, como sim-
ples exemplo, a insígnia da École Militaire de Cherchell (Fig. 14), estabeleci-
mento militar que formava oficiais reservistas (milicianos), e cujo emblema 
criado em 1946 aludia explicitamente ao passado romano da antiga Caesarea, 
onde a Escola se localizava, emblema que em 1961 recebeu uma bela divisa 
latina: Ducis et tu suscipe curam. Esta preocupação identitária entre dois domí-
nios teve expressões mais fundas do ponto de vista das práticas militares, como 
os desfiles, na linha do gesto de Carbuccia, de unidades de intervenção, como 
paraquedistas e legionários, nas ruínas do grande campo de Lambaesis (Fig. 15), 
base da Legio III Augusta. Assim, a ideia da sucessão encontra-se de tal forma 
revelada, em termos de cerimonial militar, que dispensava qualquer explicação 
política mais elaborada, elevando-se a um processo de transparente identifica-
ção. A Argélia, criada como entidade política pela conquista em 1830, é vista 
como uma obra de restauração francesa do passado latino do território. Por 
isso mesmo, não é difícil aceitar como normal a evidente relação entre política 
e arqueologia, nomeadamente na fase final da soberania francesa no território.

Fig. 14 – Emblema da École Militaire de Cherchell, lembrando o passado de Caesarea.

71  Frémeaux 1984: 29-46.
72  Courrière 1970: 351-388; Frémeaux 2010: 59-68.



94

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fig. 15 – Desfile em Lambèse, em 1958, da 13e Demi-Brigade da Legião Estrangeira.

Não falta literatura em torno da Guerra da Argélia e do que ela represen-
tou para franceses e argelinos, se nos quisermos limitar apenas aos seus mais 
diretos protagonistas. A presença de referências à marca de Roma no território 
argelino não é rara nessa literatura, na qual, por várias razões óbvias, sublinha-
mos a obra de Jean Lartéguy, que tivemos oportunidade de ler logo nos anos 
sessenta do século passado, início de longas e recorrentes reflexões. Este militar, 
jornalista e escritor, nascido em 1920, o que justificava uma reunião científica 
para discutir a sua obra e o que ela significou e significa ainda como desiludido 
testemunho da condição militar e da forma como se perdem guerras, não só 
merece releitura atenta como uma urgente reflexão sobre o percurso da Europa 
e do Ocidente no último meio século. Lartéguy, um antigo instruendo de Cher-
chell, representou o Exército francês, em especial as suas forças de intervenção, 
como continuador da missão romana, em defesa de um Ocidente moralmente 
enfraquecido, onde os aliados se revelaram, com frequência, tão nocivos como 
os inimigos. Os títulos dos seus livros mais conhecidos, Os Centuriões e Os 
Pretorianos73, sobretudo o último, apontam imediatamente para este fenómeno 
de identificação.

São clássicos da literatura militar de todos os tempos, não simples nar-
rativas de aventuras, e devem ser lidos com o pano de fundo da História em 

73  Lartéguy (1961); (1962).



95

Vasco Gil Mantas

presença. Neles encontramos não a exaltação da experiência guerreira, como em 
Ernst Jünger, por exemplo74, mas uma humana, ainda que por vezes quase fria, 
análise das motivações e dos sentimentos dos que combatem. A romanidade, 
mais que a latinidade, encontra-se subjacente na narrativa africana de Larté-
guy, como exemplo do necessário para garantir a sobrevivência do Ocidente, 
destruído pelo interior, tal como Roma:

Os centuriões de África acendiam enormes fogueiras sobre os picos do Atlas 
do Sara, para fazer crer aos Númidas que as legiões continuavam vigilantes. 
Mas um dia os Númidas souberam que eles não eram mais do que um pequeno 
grupo, e degolaram-nos, enquanto os seus camaradas que tinham fugido para 
Roma, para esquecerem a própria cobardia, elegiam um novo César75.

Numa obra muito menos conhecida, em colaboração com Marc Flament, 
Les dieux meurent en Algérie, o texto de apresentação é muito claro sobre o 
sentido da guerra e das suas trágicas consequências, a decadência definitiva de 
um conjunto de valores que a romanidade também compartilhava, prelúdio do 
ocaso ocidental:

Il n’y a pas que les hommes, les dieux meurent aussi en Algérie, toutes nos bon-
nes vieilles idoles d’Occident avec leurs grands principes. Ils avaient régné sur 
les cités helléniques, sur Périclès, Platon et les jeux olympiques, sur le sénat 
romain et les juristes en toges, sur les catacombes et les cloitres romains […]. 
Souvent, il nous arrivait de les tourner en ridicule et plus souvent encore de les 
oublier. Mais de les voir agoniser sur la terre d’Afrique nous rappelle soudain 
combien ils nous étaient encore indispensables; ils faisaient toujours partie de 
nous-mêmes76.

Após Janeiro de 1960 a guerra seguiu o seu curso e em breve a Latinidade 
e os seus testemunhos romanos mudaram de sentido ideológico, para se torna-
rem anacrónicos símbolos de dominação colonial, agora noutro imaginário de 
leitura redutora. De tudo ficou a nostalgia de uma época condenada, patente 
numa obra mais recente de Lartéguy onde voltamos a encontrar, quase como 
um leitmotiv fantasmático, os vestígios romanos no deserto, símbolos de uma 
ordem desaparecida e de sonhos perdidos77. Para a ambiguidade da leitura ideo-
lógica da história nos remete, num registo diferente, a película de Costa Gavras 
intitulada Mon Colonel, de 2006, filme maniqueísta que justifica o terrorismo 

74  Jünger 1922.
75  Lartéguy (1961): 368.
76  Lartéguy e Flament 1960: [n.p.].
77  Lartéguy [s.d.]: 128, 144, 199.



96

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

e recrimina a tortura, o que seria expectável numa história engagée onde não 
faltam banalidades narrativas.

Referimo-lo aqui devido à presença de Djémila, ruínas de que vimos 
falando desde o princípio deste artigo e que no referido filme voltam a surgir 
como símbolo, aqui de coisa morta, varrida pelos ventos da História, só inte-
ressando à sociedade colonial, alheia à verdadeira Argélia. Uma visão perigosa, 
além de inexacta, que divide a história em compartimentos estanques e que 
não deixou de ter consequências. Os deuses que Camus sentia em Tipasa, em 
parte os mesmos de Lartéguy, morreram segunda vez, o que, afinal, permite 
considerá-los imortais:

Au printemps Tipasa est habitée par les dieux et les dieux parlent dans le soleil 
et l’odeur des absinthes, la mer cuirassé d’argent, le ciel bleu écru, les ruines 
couvertes de fleurs et la lumière à gros bouillons, dans les amas de pierres78.

Os sítios romanos na Argélia sofreram as consequências de terem sido tão 
largamente utilizados no discurso imperial francês, agora que o não islâmico 
passava a segundo plano ou, pura e simplesmente, a símbolo negativo, como 
monumentos do colonialismo. Muitos deles deixaram de ser conservados devi-
damente durante largos anos, alguns talvez de forma deliberada, como Lam-
baesis, onde em 1983 o mausoléu reconstituído por Carbuccia foi destruído79, 
outros sofreram depredações e os efeitos de uma generalizada falta de meios.  
O importante Museu de Cherchell foi salvo da destruição logo a seguir à inde-
pendência por um funcionário argelino do mesmo, o que nem sempre foi pos-
sível durante o êxodo caótico da população europeia. Os sítios argelinos do 
período romano classificados como Património da Humanidade, Timgad, Djé-
mila e Tipasa, e os tunisinos Cartago, El Jem e Dougga, encontram-se razoavel-
mente conservados, mas sobre dezenas de outros pende o perigo do abandono e 
falta de manutenção. Devemos sublinhar a terrível pressão imobiliária e especu-
lativa que se exerce sobre alguns deles, desde logo sobre as ruínas de Lambésis e 
de Cartago, afogadas em construções modernas. Por outro lado, no mundo do 
século XXI, estes monumentos continuam a ser considerados por muitos como 
símbolos inimigos e também como objetivos rentáveis quando se pretende ata-
car a economia turística, e não apenas no Próximo Oriente80.

Assim, as motivações destes atentados são de diversa natureza e os ataques 
a museus, como o Museu Nacional do Bardo, em Tunes, em 2015, ou o Museu 
Nacional de Antiguidades e Artes Islâmicas, em Argel, em 2019, são apenas 
exemplos. Mais significativo e muito simbólico da leitura anticolonial foi a 

78  Camus 1959: 11.
79  Benseddik 2001: 287-295.
80  Effros 2018: 1-33.



97

Vasco Gil Mantas

destruição, em 1983, do mausoléu do Prefeito Flavius Maximus, restaurado por 
Carbuccia em 1849, o que, vinte e um anos após a independência, mostra como 
este tipo de motivações permanece activo81. O alastramento significativo de 
perturbações políticas e de focos de radicalismo islâmico em vastas regiões da 
área mediterrânica, sem fim à vista, sugere novos e mais graves atentados pro-
tagonizados por grupos para quem o passado só pode ter uma leitura, nefasta 
circunstância que parece ganhar força também no Ocidente e na qual se insere 
agora uma absurda perseguição às Humanidades greco-latinas.

A história do Magrebe é complexa e não pode ser interpretada apenas em 
termos de fluxos e refluxos, dominados e dominadores, exigindo um exercício 
de equilíbrio poucas vezes conseguido82. O período romano, como em tantas 
regiões da Europa, não se caracteriza como um momento de opressão e de 
exploração, sob pena de distorcer a história. As ruínas dizem o contrário, o 
que talvez desagrade a muita gente. Falamos de um tempo em que o mundo 
mediterrânico viveu, unido sob a hegemonia romana, pois há sempre uma 
hegemonia, visível ou disfarçada, uma grande aventura de prosperidade e opor-
tunidade aberta a todos83, sem que tenhamos a ilusão de imaginar uma Idade 
de Ouro igualitária, sempre utópica, tema indicado para poetas e políticos sem 
imaginação.

O que se passa atualmente no Mediterrâneo prova que essa procurada uni-
dade, ditada pelos padrões de cada época histórica, não era simples quimera. 
Camus, a propósito de Tipasa, escreveu: Je, comprends ici ce qu’on appelle gloire: 
le droit d’aimer sans mesure84. Talvez por isso, mais do que pela vulgar glória, 
tantos amaram desmedidamente esta terra africana, enredando-se e perden-
do-se nos imaginários próprios do seu tempo, ali tão fáceis de acarinhar como 
agora difíceis de esquecer. No centenário do nascimento de Jean Lartéguy (Jean 
Pierre Osty) não podemos deixar de os lembrar.

A presença italiana no Norte de África, embora compartilhe algumas das 
características do domínio francês no Magrebe, como seria de esperar, assume 
aspectos específicos que lhe atribuem características próprias. A Itália chegou 
tarde à luta por possessões africanas, desde logo por não existir como Estado-
-Nação até meados do século XIX, inibindo-a de estabelecer a soberania sobre 
territórios que muito lhe interessavam, por várias razões, como a Tunísia, onde 
a colónia italiana ultrapassava largamente os franceses residentes85. O que hoje 
designamos como Líbia era constituído, o que parece repetir-se nos nossos 
dias, por três territórios, Tripolitânia, Cirenaica e Fezão, de fraco povoamento, 

81  Benseddik 2013: 211-218.
82  Vatin 1982.
83  Grimal 1988: 11-12, 275-279.
84  Camus 1959: 16.
85  Cardone 2016: 193-204.



98

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

em grande parte nómada, e medíocre cobertura urbana. Foi, como a Argélia e 
a Tunísia, uma dependência otomana, distinguindo-se pela atividade de corso 
desenvolvida a partir de portos como Trípoli e Derna, periodicamente bom-
bardeados por esquadras europeias e alvo da primeira intervenção dos Estados 
Unidos da América fora do seu hemisfério, na Primeira Guerra Barbaresca86.

Falhado o objectivo tunisino, onde a França se instalou em 1881 a propó-
sito das dívidas do governo local, contrariando manobras da Inglaterra, que em 
compensação recebeu Chipre, os italianos não tinham espaço disponível em 
África para estabelecer colónias, aparecendo a opção pela Líbia, no quadro da 
dissolução mais ou menos controlada do Império Otomano depois de 1878, a 
única viável a curto prazo, como pressentiu Charles Furlong em 1909 ao visitar 
o território87. A proximidade a que este território ficava da Itália e a existência 
de italianos nos principais centros urbanos da Líbia facilitou a decisão, quase 
obrigatória depois da consolidação da reunificação e como parte da ideologia 
do Rissorgimento. Na história da presença colonial italiana na Líbia podemos 
distinguir dois períodos principais: o da conquista e pacificação e o da gover-
nação de Italo Balbo, indiscutivelmente o mais significativo, terminado com a 
obscura morte do Marechal em 1940. Na verdade, a presença italiana limitou-se 
a cerca de 31 anos, entre 1912 e 1943, ano em que os Aliados expulsaram as 
forças germano-italianas do território. A guerra entre a Itália e o Império Oto-
mano eclodiu em 1911, sob forte pressão nacionalista interna, com o alegado 
motivo de proteger os nacionais italianos na Líbia, terminando em 1912 com 
um tratado pelo qual os turcos cederam à Itália os seus territórios africanos e 
as ilhas do Dodecaneso88.

Dissemos existirem pontos de contacto entre a acção francesa e italiana, 
a começar pela estratégia de ocupação a partir de alguns pontos na costa, 
a violenta repressão da resistência armada e o reforço progressivo de uma 
política de colonização, dificultada pela hostilidade do terreno. Todavia, a 
ideia do Ritorno esteve presente desde o início da ocupação e nela os vestí-
gios romanos, tão impressionantes como os existentes no Magrebe francês, 
constituíram um motivo forte da propaganda favorável à conquista (Fig. 16), 
embora esse impulso para a ocupação efectiva do território tenha sido retar-
dado pela Primeira Guerra Mundial. Recordamos uma passagem de um céle-
bre discurso do socialista e académico Giovanni Pascoli, proferido em Barga 
em Novembro de 1911: 

86  Sofka 1997: 519-544; Furlong 1909: 100-119.
87  Furlong 1909: vii.
88  Gramellini 2005.



99

Vasco Gil Mantas

O Tripoli, o Berenike, o Leptis Magna  (non hanno diritto di porre il nome 
quelli che hanno disertato o distrutta la casa!), voi rivedete, dopo tanti secoli, 
i coloni dorici e le legioni romane! Guardate in alto: vi sono anche le aquile89.

Fig. 16 – O Ritorno. Postal patriótico de 1914 sublinhando o passado romano na Líbia.

O advento do regime fascista em 1922 abriu uma fase nova, em que a ideia 
do retorno da Latinidade, como a defendia Louis Bertrand na Argélia90, será 
reforçada pelo conceito de Romanità, essencial na ideologia e propaganda do 
regime e ultrapassando largamente os aspectos histórico-culturais que nor-
malmente se lhe associam, ganhando a máxima expressão como um autêntico 
mito da Roma Antiga91. Durante o mandato de Giuseppe Volpi, governador da 
Tripolitânia entre 1921 e 1925, verificou-se um desenvolvimento das escavações, 
tendo Volpi definido que a pesquisa arqueológica era um dos grandes meios 
para glorificar a Romanidade reconstruída. Em resultado da sua intervenção a 
favor da arqueologia a povoação italiana junto às ruínas de Sabratha passou, em 
1922, a denominar-se oficialmente Sabratha Vulpia, unindo exemplarmente o 
passado e o presente do que se pretendia ser a mesma realidade.

89  Pascoli 1913: 221.
90  Bertrand 1921-1922: 181-201.
91  Munzi 2006: 73-107; Nelis 2007: 391-415.



100

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Mas também encontraremos algumas peculiaridades italianas na Líbia, 
onde ao colonialismo tradicional, brutal, característico dos primeiros tempos da 
ocupação, em particular sob o mandato de Volpi, sucedeu durante o governo de 
Balbo (1934-1940), o modernismo e dinamismo que se associa habitualmente 
ao Fascismo92. A Cirenaica e a Tripolitânia, unidas em 1934, com algumas 
consequências sobre a organização dos trabalhos arqueológicos93, foram divi-
didas em quatro províncias, anexadas ao território do Reino da Itália em 1939, 
a célebre Quarta Sponda94. A sul estendia-se uma enorme região ocupada pelo 
Saara, o Territorio Militare del Sud Libico. A ocupação efectiva e a pacificação do 
território foram alcançadas por fases, não isentas de bastante violência, sobre-
tudo na Cirenaica e no Fezão, o que não deixou de prejudicar a investigação 
arqueológica nestes territórios.

Até aqui estamos perante um modelo parecido com o modelo administra-
tivo francês na Argélia, definindo, de alguma forma, uma Líbia útil, mais ou 
menos dentro dos limites do Império Romano e teoricamente integrável, e uma 
enorme área exterior mantida sob administração militar. Em 1937, sobre o tra-
çado da futura Via Balbia, na fronteira entre a Tripolitânia e a Cirenaica, perto 
de Ras Lanuf, foi levantado um majestoso arco desenhado por Florestano Di 
Fausto, o Arco dei Fileni, dois heróis míticos cartagineses cuja história é referida 
por Salústio (Salústio, Bel. Iug.79). O arco, que ganhou visibilidade durante as 
operações da Segunda Guerra Mundial, ostentava no ático uma inscrição com 
versos do Carmen Saeculare de Horácio (Fig. 17), aliás simplificados, que defi-
niam o pensamento oficial e estabeleciam um autêntico plano de acção para a 
Líbia: Alme Sol / possis nihil urbe Roma / visere maius95.

Trata-se de uma verdadeira declaração de Romanità cujo conteúdo levou à 
destruição do arco por ordem de Muamar Kaddafi em 1973. Como a inscrição 
já tinha sido alterada, substituída por um texto poético árabe depois da inde-
pendência oficial da Líbia em 1951, o arco foi demolido apenas por continuar 
a recordar a presença italiana num momento em que se processava a expulsão 
dos colonos ainda residentes no território. No local subsistem hoje restos dos 
baixo relevos e as grandes estátuas dos heróis púnicos, afinal africanos que se 
opuseram, segundo a lenda, aos gregos de Cirene, conflitos que a hegemonia 
romana, sinónimo de paz, tornaria impossível.

92  Canali 2014: 111-201.
93  Como se depreende de uma carta do governador Balbo a Gaspare Oliverio, a propósito 

da missão de Cirene, datada de 25.7.1938, à venda no ebay.it, em 24.7.2020.
94  Palmieri 2016: 101-114.
95  Horácio C.S.9-12; Fedeli 2020: 51-75.



101

Vasco Gil Mantas

Fig. 17 – O Arco dei Fileni, sobre a Via Balbia, inaugurado por Mussolini em 1937.

Não faltam ambiguidades na história recente da Líbia, na verdade uma 
construção política italiana. Algumas delas prendem-se com o flexível recurso 
ao conceito de Romanità, o qual, pelo seu irrecusável nacionalismo, se afasta da 
Latinidade como os franceses a interpretavam, mais aberta a colonos estrangei-
ros da área mediterrânica. O período governativo de Italo Balbo permite sub-
linhar a forma como evoluiu a colonização italiana, que o já referido Giovanni 
Pascoli, inventor do conceito de Nação Proletária, considerou ser um ditame de 
interesse nacional motivado pela pobreza e emigração:

Prima ella mandava altrove i suoi lavoratori che in patria erano troppi e dove-
vano lavorare per troppo poco. Li mandava oltre Alpi e oltre mare [...] a fare 
tutto ciò che è più difficile e faticoso, e tutto ciò che è più umile e perciò più 
difficile ancora96.

Não é difícil compreender as ambições coloniais italianas no cenário polí-
tico da Europa, ideologicamente assentes na ideia do Ritorno e, sobretudo, numa 
pressão demográfica enorme, com consequências sociais complexas, a mitigar 
através de políticas não simplesmente coloniais mas de colonização massiva. Essa 

96  Pascoli 1913: 218.



102

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

realidade foi referida com clareza por Gustavo de Matos Sequeira, que visitou a 
Líbia num cruzeiro com um grupo de jornalistas estrangeiros em 1933:

Nesta região “seca, deserta e nua” como a encosta escalvada do poema de 
Guerra Junqueiro, a Itália desprende as lágrimas de oiro que caem sobre as 
folhas hostis das suas figueiras bravas. São milhões de liras gastas só para fazer 
uma afirmação de domínio, de posse, de vontade, e para demonstrar uma ten-
dência que pode ser fórmula inconsciente de uma necessidade.97

O esforço italiano traduziu-se na criação de infraestruturas até então inexis-
tentes, inspiradas pelo desejo de afirmar uma imagem de progresso digno de um 
passado que, embora mitificado, não deixava de impressionar pela grandiosidade 
dos vestígios sobreviventes, superiores ao que inicialmente se esperava. A Fiera 
Internazionale di Tripoli, iniciada em 1927, e o Tripoli Grand Prix, importante 
competição automobilística (Fig. 18), efetuada entre 1925 e 1940, conferiram uma 
aura de modernidade à Líbia italiana, bem visível na arquitetura e no urbanismo98. 
Com Italo Balbo como governador-geral o programa de desenvolvimento ganhou 
incremento, refletindo o carácter da personagem, incómoda para o Duce pela 
larga popularidade de que gozava, inclusive a nível internacional.

Fig. 18 – Cartaz do Gran Premio di Tripoli de 1937, unindo modernidade e Romanità.

97  Sequeira 1934: 93.
98  Capresi 2012: 287-295.



103

Vasco Gil Mantas

Para além de numerosas obras-públicas, uma das quais a Litoranea Balbo, 
depois Via Balbia, na qual foram empenhados para combater o desemprego 
10000 trabalhadores líbios, Balbo empreendeu uma campanha de colonização 
em larga escala, estabelecendo 30000 colonos italianos em 1938 e 1939, oriun-
dos de regiões pobres da Itália e atribuídos a 26 aldeias agrícolas novas99, cujo 
centro cívico evocava o planeamento dos fora romanos (Fig. 19). Milhares des-
tes colonos foram transportados em Outubro de 1938 por uma frota de vários 
navios numa única viagem, travessia em que participou o próprio Balbo, termi-
nada por uma receção triunfal, o que naturalmente mereceu larga divulgação 
propagandística internacional100. Com tais esforços, nos quais a ideia do Ritorno 
se aliava à propaganda do Estado social, a população italiana da Líbia atingiu 
cerca de 120000 pessoas, representando perto de 13% da população total, um 
valor muito significativo (Fig. 20).

Fig. 19 – O centro cívico de uma das novas aldeias de povoamento: Villaggio Oliveti.

99  Fuller 2007: 171-196.
100  Segre 1972: 141-155; Massareti 2014: 1085-1098.



104

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fig. 20 – Imagem do desembarque em Trípoli de um grupo dos Ventimila, em 1938.

Voltamos a encontrar na prática política italiana dos finais dos anos 30 
uma outra influência das conceções jurídicas da Roma antiga, como foi a con-
cessão de direitos civis e da cidadania italiana aos líbios que a desejassem, na 
base da literacia e desde que residentes na área integrada, cidadania válida 
apenas no território africano101, iniciativa de Italo Balbo que parece diretamente 
inspirada pelo conceito de cidadania latina praticada no Império Romano.  
A constatação da diversidade no seio do Império, que teve um imperador de 
sangue semita e berbere, Septímio Severo, nascido em Leptis Magna, cujas 
ruínas foram das primeiras a merecer as atenções dos arqueólogos italianos, 
iniciando-se as escavações em 1920, também se reflecte na política islâmica do 
regime, apresentando-se de forma um pouco bizarra Mussolini como o defensor 
dos muçulmanos, a quem foi aberta a possibilidade de admissão no Partido 
e nas Forças Armadas, para além de facilidades concedidas à organização de 
peregrinações a Meca102. Esta orientação foi prejudicada, contra vontade de 
Balbo, pelo ambiente antissemita decorrente das leis raciais de 1938, todavia 
mais dirigidas contra a comunidade judaica.

No contexto do programa de valorização agrícola do território foram cria-
das 10 aldeias rurais destinadas aos líbios, seguindo um modelo semelhante 

101  Dumasy 2008: 85-115.
102  Wright 2005 121-130; Chantre 2013 63-85.



105

Vasco Gil Mantas

às destinadas aos colonos italianos. Enquanto a toponímia das aldeias italia-
nas refletia maioritariamente figuras do partido ou da colonização, as aldeias 
muçulmanas receberam nomes que definiam todo um programa de mudança: 
Florida, Bonita, Perfumada, Vitoriosa e que tais. Estas medidas, que sugeriam 
uma possível vontade de integração, não deixaram de se refletir na posição favo-
rável ao Eixo, entre 1940 e 1943, de parte da população. Na verdade, aos líbios 
a ideia da Romanità não se prestava a grandes elaborações, a não ser através da 
garantia da paz e do desenvolvimento, resultante da colaboração com os italia-
nos, propagandisticamente lembrada nos relevos do Arco dei Fileni, de acordo 
com o célebre critério inspirador da política imperial romana: Parcere subiectis 
et debellare superbos103.

O turismo teve também uma parte importante na afirmação da presença 
italiana. A Itália, país de turismo, não deixou de utilizar essa poderosa força 
de difusão da obra colonizadora, sistematicamente usada na Líbia, sobretudo 
na década de 30, seguramente de forma mais eficiente do que aconteceu na 
Argélia: Qui en metrópole, en novembre de 1954, connaissait l’Algérie? Ce n’était 
pas un pays à touristes. On n’y alait jamais. On en parlait encore moins104. Como 
é lógico, o que se procurava mostrar, para além das grandes obras modernas, 
eram os imponentes vestígios da época romana, pouco numerosos na capital, 
Trípoli (Oea), onde em 1904 apenas se destacava, muito degradado105, o arco 
honorífico de Marco Aurélio (CIL VIII 24 = CIL VIII 10999), restaurado no 
início da ocupação italiana, passando depois a elemento principal de uma área 
delineada por Florestano Di Fausto nos anos 30, altura em que o primeiro 
museu de antiguidades, criado em 1919 e instalado inicialmente no antigo 
Círculo Militar turco, passou para as novas instalações no Castelo Vermelho, 
totalmente renovado em 1930 (Fig. 21). 

O principal alvo do turismo cultural, hoje tão falado, foi, naturalmente, 
Leptis Magna, cujas ruínas não ficam muito distantes de Trípoli para uma via-
gem de automóvel. Para facilitar as deslocações os italianos construíram hotéis 
e pousadas106, como em Homs, junto a Leptis Magna (Fig. 22), inaugurado em 
1931, ou em Cirene em 1932, cidade cujas escavações sistemáticas tardaram, 
por motivos de segurança numa área onde operavam os dissidentes senussitas. 
Uma paragem na pousada de Homs foi recordada, com algum humor, por 
Matos Sequeira, aliás não muito predisposto a elogiar o regime fascista, que 
considerava sufocante e teatral: “O almoço em Homs foi uma deliciosa blague 
dentro de um saco de papel107.”

103  Virgílio Aen. 6.853.
104  Courrière 1968: 523.
105  Furlong 1909: 13-15.
106  Leronde e Nadalini 2011: 75, 80.
107  Sequeira 1934: 96.



106

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fig. 21 – Postal do Castelo de Trípoli, após as obras de restauro efectuadas em 1930.

Fig. 22 – Cartaz promocional da pousada de Homs, construída perto de Leptis Magna.



107

Vasco Gil Mantas

Não seria esta, todavia, a impressão da maioria dos turistas, sobretudo 
depois das melhorias verificadas na oferta de alojamento e outras facilidades, 
nomeadamente de vias de comunicação, a partir do governo de Italo Balbo. 
Só nos primeiros seis meses a Líbia foi visitada por 30000 turistas, na maioria 
direcionados para os grandes centros do litoral e para as prestigiosas ruínas aí 
existentes108. O objectivo em vista era duplo: mostrar as grandes realizações 
italianas (do regime) na Líbia e assegurar que romanos e italianos se encontra-
vam ao mesmo nível109. Neste jogo do Ritorno, a arqueologia desempenhava um 
papel essencial como meio de enaltecer a Romanidade reencontrada graças ao 
esforço italiano. Civilização equivalia a Arqueologia e Arquitetura, contrastando 
naturalmente com o descuido em relação às antiguidades que existia na Líbia 
até 1912 (Fig. 23). De acordo com esta posição ideológica, os italianos assumi-
ram o controlo total dos trabalhos arqueológicos no território e da sua publi-
cação. Mia Fuller sublinha, corretamente, a tensão existente na Líbia italiana 
entre o chamado gosto neo-mourisco, mais ou menos eclético e orientalizante, 
vulgar nas possessões francesas e inglesas, e o gosto pelos geometrismos clás-
sicos do modernismo italiano, em nítido contraste e facilmente reconhecíveis 
como próprios do regime fascista, de acordo com o pensamento do arquitecto 
Enrico Rava110.

O período de Italo Balbo como primeiro governador-geral da Líbia carac-
terizou-se por uma dinâmica especial da Romanità, desenvolvendo de forma 
coerente num território pacificado e reorganizado a lógica da ideologia que lhe 
era própria. Balbo governou a Líbia como um vice-rei e a visita de Mussolini 
em 1937 de alguma forma ratificou a política que preconizava para desenvolver 
a colónia. A independência de que gozava justificou que a revista Time desig-
nasse a Líbia, quando da visita de Mussolini em 1937, como Balboland111, o que 
sugere o grau de autonomia atingido pelo governador e a sua ativa participação 
nos projetos de desenvolvimento em curso. Esta visita do ditador foi organi-
zada como um grande espetáculo, no qual a arqueologia também teve lugar 
importante, contando com a obrigatória visita a Leptis Magna e a inauguração 
do muito reconstruído teatro de Sabratha, onde em 19 de Março se representou 
Édipo Rei, de Sófocles (Fig. 24). Foi também nesta viagem, em que não faltaram 
cenas um tanto estranhas da interpretação literal da Romanità, como a viatura 
de Mussolini precedida de líbios transportando os fasces dos litores romanos, 
que o Arco dei Fileni foi inaugurado112.

108  McLaren 2006: 43-78, 145-182.
109  McLaren 2006: 54.
110  Fuller 2007: 1-20.
111  Time Magazine 1937.
112  McLaren 2006: 95; Agbamu 2019: 157-177.



108

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fig. 23 – O arco de Marco Aurélio em Trípoli em 1904 (aguarela de Charles Furlong).

Fig. 24 – Representação de Édipo Rei no teatro de Sabratha, em 19 de Março de 1937.



109

Vasco Gil Mantas

Num regime autoritário não seria compreensível que à História e à Arqueo-
logia fossem deixados espaços de imparcialidade ou neutralidade. Só podem 
existir ao serviço da Ideia, circunstância que, como noutras situações políticas, 
não deixou de beneficiar a atividade científica, dando origem a numerosas esca-
vações e respetivas publicações, desde monografias a revistas, guias ou simples 
folhetos, assim como à construção de museus com muito boas instalações nos 
sítios mais importantes, caso de Sabratha, construído entre 1930 e 1934, com 
um projeto inovador, centrado no grande mosaico da basílica cristã de Cirene113. 
A filatelia foi, como caso argelino, um importante recurso divulgador do pro-
gresso conseguido e do património arqueológico. A famosa Vénus de Cirene, 
descoberta em 1913, foi por várias vezes tema filatélico (Fig. 25). A escultura, 
cópia romana de uma obra helenística, foi levada para Itália em 1915 e aí apre-
sentada em várias exposições, permanecendo até 2008 no Museu das Termas, 
em Roma114. Entre outras variadas referências às antiguidades romanas, diretas 
ou indiretas, destacam-se as ruínas de Leptis Magna, de Cirene e o restaurado 
teatro de Sabratha.

Fig. 25 – Selo da Cirenaica (1934), com representação da estátua da Vénus de Cirene.

O cinema também participou na sensibilização da opinião italiana acerca 
das possessões africanas, e desde muito cedo Roma ocupou nele um lugar 
central. Recordamos apenas películas como Cabiria, de Giovanni Pastrone, 

113  Munzi 2013: 203-213.
114  Troilo 2008: 135-156.



110

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

segundo a obra de Gabriele d’Annunzio, vagamente inspirado na Salammbô de 
Flaubert, uma superprodução lançada em 1914, quando o sonho africano come-
çava a ganhar concretização e o interesse pelas coisas cartaginesas, entenda-se 
tunisinas, voltava ao debate. Para o período fascista anterior à guerra destaca-
mos, em 1937, o formidável Scipione, l’Africano, de Carmine Gallone (Fig. 26), 
mais uma vez denunciando através de um relato historicista a apetência italiana 
por um império no Norte de África115, a ampliar com a Tunísia, onde a comu-
nidade italiana só em 1931 foi numericamente suplantada pela comunidade 
francesa, depois de medidas muito restritivas determinadas pelas autoridades 
gaulesas, o que reforçou a simpatia da colónia italiana pelo regime fascista. Esta 
circunstância mostra que a tese do neo-francês mediterrânico tinha limites 
pragmáticos quando se verificava concorrência de uma potência significativa.

Fig. 26 – Cartaz do épico Scipione, l’Africano, realizado por Carmine Galone em 1937.

115  Ricci 2008: 88-104.



111

Vasco Gil Mantas

O património arqueológico da Tripolitânia e da Cirenaica é enorme, o que 
não deixou de suscitar problemas práticos, património frequentemente cons-
tituído por extensas ruínas urbanas, de difícil exploração. A pesquisa arqueo-
lógica, que já conhecera alguma atividade esporádica antes da conquista, em 
parte efetuada por viajantes ou residentes no território, em parte por expedições 
como a de Federico Halbherr em 1910 às ruínas de Cirene116, de onde já ante-
riormente exploradores ingleses haviam levado para o Museu Britânico exce-
lentes peças de escultura. O aviador Humberto da Cruz, a caminho de Timor, 
sobrevoou as ruínas em 1934, descrevendo-as assim:

[…] passámos sobre Cirene que, ainda hoje, nas suas ruínas, nos quer mos-
trar a sua majestade de outros tempos. Roma, atesta naquelas colunas, que 
teimam em resistir ao tempo, a grandeza que lhe deu foros de maior Império 
do Mundo. O geométrico talho da antiga cidade torna-se notável do ar. Muros 
baixos, de pedras que ficaram, dizem-nos o desenho e o tamanho das cons-
truções romanas. O que resta daquela arquitetura que marcou as suas linhas 
no robustecer de uma civilização, é para nós, viajantes do ar, um amontoado 
regular de materiais, mas é para os visitantes que correm mundo, um mos-
truário de recordações117.

Era este o tipo de impacte desejado para a política italiana de Ritorno e 
Romanità, desenvolvida na Líbia.

Seria fastidioso alargar as nossas considerações a um quadro completo das 
atividades arqueológicas italianas na Líbia, acompanhadas, como vimos, por 
assinaláveis esforços de divulgação e de criação de estruturas complementares, 
como os diversos museus de sítio, sem esquecer os congressos de arqueologia, 
anuais, o primeiro organizado em 1925 por iniciativa de Giuseppe Volpi, com 
a duração de cinco dias e incluindo visitas a Sabratha e Leptis Magna. Seja qual 
for a intenção que esteve na origem, a verdade é que os trabalhos realizados, por 
vezes metodologicamente discutíveis, representaram um notável acréscimo do 
património histórico e arqueológico da Antiguidade (Fig. 27). É graças a eles 
que sítios como Leptis Magna, Sabratha e Cirene se encontram hoje inscritos 
como Património da Humanidade, o que implica a sua universalidade e não 
uma qualquer limitada posse nacional ou ideológica, pretendida por naciona-
lismos primários.

116  Oliverio 1931: 229-290.
117  Cruz 1935: 38.



112

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fig. 27 – Restauro das ruínas da basílica do fórum severiano de Leptis Magna, em 1937.

Na Líbia trabalharam, desde a ocupação até ao final da presença colonial 
italiana, numerosos arqueólogos de primeiro plano, alguns dos quais se manti-
veram activos ainda depois de 1951, durante a monarquia. A propósito, recor-
damos que até ao advento de Muamar Kaddafi em 1969, e até nos primeiros 
tempos do novo regime, os Correios líbios continuaram a figurar nos selos em 
circulação monumentos do período romano, como as ruínas de Leptis Magna 
e outras, num reconhecimento explícito de que o período romano faz parte 
da história da região, para além de todos os malabarismos ideológicos pró ou 
contra, os últimos dos quais mais perigosos para o património. Lembramos, a 
este propósito, o tempo em que as ruínas romanas da Líbia serviam de cenário 
a filmes como A cidade perdida, do realizador Henry Hathway, de 1957, com 
Sophia Loren e John Wayne, rodado em Leptis Magna e em Ptolemais, ruínas 
ambiguamente situadas no Sáara e denominadas na película como Timgad, 
onde na época não seria muito cómodo rodar um filme.

Os arqueólogos italianos centraram as suas investigações no período 
romano, interessados naturalmente em ilustrar a ideologia que sustentava a tese 
do Ritorno118, o que levou a famosa Mostra Augustea della Romanità, patente em 
Roma em 1937-1938 para comemorar o bimilenário do nascimento de Augusto, 

118  Munzi 2001; Rekovska 2013: 9-26.



113

Vasco Gil Mantas

a dedicar largo espaço à arqueologia da África italiana. Entre os muitos que se 
distinguiram durante o domínio italiano podemos destacar Pietro Romanelli, 
Renato Bartoccini, Ettore Ghislanzoni, Gaspare Oliverio, Giacomo Guidi e Gia-
como Caputo. Em determinados locais, como Ptolemais, as escavações começa-
ram relativamente tarde, neste caso em 1936, uma vez que foi dada prioridade 
a sítios mais promissores e facilmente integráveis em circuitos turísticas. Não 
faltaram numerosos restauros, tornados possíveis pela sobrevivência de grande 
parte dos materiais arquitetónicos dos edifícios arruinados, mas casos houve em 
que o processo de restituição foi muito significativo.

Assim sucedeu com o teatro de Sabratha, restaurado entre 1932 e 1937 
por Giacomo Guidi e Giacomo Caputo, trabalho que foi considerado excessivo 
por alguns arqueólogos, como Cesare Brandi, diretor do Instituto Central de 
Restauro. O governador Balbo, apesar de reconhecer que o restauro fora talvez 
um pouco além do desejável do ponto de vista científico, insistiu na necessi-
dade de transmitir aos não especialistas uma imagem credível do monumento, 
permitindo aos turistas fantasiar um pouco sobre a Antiguidade119. A simples 
observação da área urbana das ruínas junto do teatro mostra imediatamente 
qual foi o nível de reconstrução do edifício (Fig. 28), é verdade que utilizando, 
sempre que possível, materiais originais sobreviventes, o que torna aceitável o 
que se reconstruiu. Esta questão da autenticidade das ruínas voltou nos nossos 
dias à discussão, naturalmente entre dois grupos inconciliáveis, os defensores 
da rentabilidade turística e os defensores da verdade científica possível. O visio-
namento de gravuras ou fotografias antigas dos monumentos líbios permite 
ter uma ideia clara das intervenções realizadas pelos arqueólogos italianos120.

O domínio italiano na Líbia foi relativamente curto e teve um fim quase 
inesperado, que parece ter sido temido por Italo Balbo, pouco entusiasmado 
com a guerra e com a aliança com a Alemanha, embora o regime nacional-so-
cialista tenha seguido com atenção o modelo de colonização utilizado na Líbia, 
eventualmente aplicável aos novos territórios do Reich no Leste europeu121.  
A aventura colonial italiana acabou em desastre na Líbia em 1943, apesar da 
presença do célebre Africa Korps germânico. Uma das divisões italianas forma-
das na Líbia em 1937, a 60ª Divisão de Infantaria, ostentava o título honorífico 
de Divisione Sabratha e um lema elucidativo: Nel Nome e Nell’Azionne Romana. 
Baseada em Gharyan, foi dissolvida em 1942 devido às perdas sofridas após a 
batalha de El-Alamein, desaparecendo este significativo testemunho da colagem 
de uma unidade militar ao passado romano (Fig. 29), a exemplo do que vimos 
em Cherchell.

119  Calloud 2003: 351-383; Ortolani 1984: 104-105.
120  Leronde e Nadalini 2011: 65-85.
121  Bernhard 2016: 61-90.



114

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fig. 28 – Vista aérea das ruínas de Sabratha, destacando-se o muito restaurado teatro.

Fig. 29 – Elucidativa medalha da 60ª Divisão de Infantaria, dita Divisione Sabratha.

Os arqueólogos e algumas autoridades locais tentaram preservar o patri-
mónio arqueológico, nomeadamente o acervo dos museus líbios, mantendo-se 
em funções, tanto mais que a Itália, agora do lado dos Aliados, esperava manter 
a posse da Tripolitânia, o que não se verificou122. Com os novos invasores che-
garam nomes prestigiosos da arqueologia clássica, como Mortimer Wheeler, 
Ward-Perkins e, mais tarde, Kathleen Kenyon, introduzindo uma perspectiva 

122  Guillen 1986: 69-81; Rossi 2008: 345-358.



115

Vasco Gil Mantas

diferente da prática arqueológica, como a fundamental escavação estratigráfica. 
Italianos e britânicos colaboraram largamente até à queda da Monarquia Senus-
sita em Setembro de 1969. A mudança de cenário político facilitou a publicação 
de trabalhos italianos suspensos pela guerra e agora menos comprometidos com 
visões estritamente ideológicas. Durante o regime de Muamar Kaddafi, no qual 
a Romanidade não era um valor particularmente estimável, embora nos últimos 
tempos do regime o património arqueológico tenha sido considerado relevante 
como forma de estimular o turismo cultural, levando a traçar um ambicioso 
plano de proteção e valorização das áreas onde se situavam as principais ruí-
nas antigas, plano apresentado publicamente em 2007 nas ruínas de Cirene123.  
A pertinente análise da bibliografia do arqueólogo Antonino Di Vita, elaborada 
por Attilio Mastino124, permite uma ideia global muito precisa da evolução da 
arqueologia líbica desde as primeiras intervenções italianas até às graves vicis-
situdes recentes, infelizmente longe do seu fim.

A anarquia que se estabeleceu depois do fim do ditador Kaddafi, lugar-
-comum noutros países semelhantes, abertos a múltiplos jogos de influência 
e a radicalismos execráveis, não contribui, logicamente, para a preservação do 
património arqueológico, alvo de destruições e saques. Para terminar, porque 
nos parece importante sublinhar este aspecto, frequentemente referido mas 
aparentemente pouco motivador de ações concretas, referiremos algumas situa-
ções interessantes, ilustrativas da gravidade da situação e, simultaneamente, 
esclarecedoras da irrealista teoria da devolução às regiões de origem de muito 
material arqueológico transportado no passado para a Europa. Naturalmente, 
esta prática, potencialmente perigosa, reflecte posições ideológicas das quais a 
própria UNESCO nem sempre está isenta. 

Devemos considerar duas questões. Em primeiro lugar, tratando-se de 
peças de grande valor cultural, a sua presença em Paris ou em Roma, expostas 
em museus públicos, em nada contraria a sua acessibilidade e a sua condição 
de bem de valor universal, mais facilmente disponível para um grande público 
que nos locais onde foram encontradas ou adquiridas, por vezes em situação de 
perda iminente, o que raramente é considerado pelos arautos da devolução. Em 
segundo lugar, deveríamos talvez colocá-lo em primeiro, levanta-se o gravís-
simo, real e permanente problema da segurança. Uma listagem, mesmo muito 
sumária, dos monumentos e museus destruídos ou saqueados nos últimos vinte 
anos seria trágica ilustração do laissez faire que se instalou. Quem o ignora?

Por isso nos parece particularmente perigoso, se não hipócrita, a corrente 
tendente a estabelecer como princípio geral a devolução de material arqueo-
lógico, mesmo que adquirido legalmente antes de 1970, quando não existam 

123  Hirst 2007.
124  Mastino 2016: 1-34.



116

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

garantias fiáveis quanto à sua preservação. Deverão ser devolvidas à Tunísia 
as colunas de Cartago que foram reutilizadas na Mesquita de Córdova? Ou ao 
Líbano as colunas de Balbek reutilizadas em Hagia Sophia? Ou, em contexto 
mais recente125, as numerosas colunas de Leptis Magna reutilizadas em Versa-
lhes e em Windsor? É claro que as reclamações, normalmente, visam objectos 
mais facilmente transportáveis, ainda que o caso do obelisco de Axum já recaia 
numa categoria diferente. Talvez fosse bom aplicar nestes casos, tão claramente 
políticos, o princípio de usucapião. Talvez também pelas mesmas razões polí-
ticas de imaturo nacionalismo não se recorde o exemplo dado pelo Egipto, por 
altura da construção da grande barragem de Assuão, cedendo monumentos do 
seu património em agradecimento pela colaboração estrangeira na campanha 
de salvaguarda arqueológica da Núbia, o que sugere que quem agora reclama 
não se orienta pelo princípio da isonomia, raramente tido em conta126.

Mas voltemos à Líbia das realidades contemporâneas. É muito conhecida a 
história mítica do nascimento de Vénus, ou Afrodite, se quisermos, nascida das 
águas do mar em Chipre, outra ilha onde não faltam problemas patrimoniais. 
No dia 28 de Dezembro de 1913, em Cirene, nasceu das águas outra Vénus, 
mas agora de uma enorme enxurrada que pôs a descoberto nas ruínas perto 
das termas e do santuário de Apolo, então ainda por escavar e cobertas de 
arvoredo e construções ligeiras127, a belíssima estátua de Afrodite Anadyomene 
conhecida desde então por Vénus de Cirene. Recolhida na tenda do comandante 
militar da força italiana estacionada nas ruinas da cidade greco-romana, foi 
transportada para Roma em 1915 e integrada no acervo do Museu das Termas, 
onde permaneceu até 2008. Nesse ano, dando cumprimento a uma promessa 
anterior, o primeiro-ministro italiano Sílvio Berlusconi, numa visita de estado 
à Líbia, devolveu a estátua, a exemplo do que já sucedera em 1999 com a Vénus 
Capitolina de Leptis Magna, antes entregue pela Alemanha à Itália. A devolução, 
muito contestada na Itália128, envolveu uma cerimónia largamente publicitada 
mostrando o político italiano e o ditador líbio ao lado da estátua da deusa, 
em Bengazi (Fig. 30). Fim da história? O que sucedeu depois da revolução de 
2011 é pouco claro. A estátua desapareceu, podendo considerar-se perdida, 
destruída ou vendida por traficantes de arte antiga, pois a venda destes mate-
riais é, como se sabe, uma das formas de financiamento de grupos radicais e 
outros. Uma coisa é certa. Se tivesse permanecido em Roma, ainda existiria, 
em exibição pública e com a dignidade conferida por um grande museu a uma 
peça excelente. 

125  Bruno e Bianchi 2015: 1-3; Effros 2018: 13.
126  Leturcq 2008: 79-97; Raposo 2018: 6.
127  Laronde e Nadalini 2011: 78-79.
128  Chechi 2008: 160-174.



117

Vasco Gil Mantas

Fig. 30 – Vicissitudes de uma obra de arte: Berlusconi, Kaddafi e a deusa em 2008.

O caso de Cirene constitui um bom exemplo do que se passa na Líbia. Com 
o museu em perigo, em determinadas ocasiões defendido, segundo consta, pelos 
arqueólogos locais nele entrincheirados, a área das ruínas tem sido sistemati-
camente destruída por parte da população local para construção e trabalhos 
agrícolas, não pelos fundamentalistas. Esta é a realidade dos sítios arqueológi-
cos, apesar de esforços em contrário129, mesmo quando estes sítios se encontram 
classificados como Património da Humanidade por uma entidade que ultima-
mente parece mais empenhada em classificações vagamente culturais do que 
na proteção eficiente de sítios como o de Cirene. Devolver a quem, o quê e para 
quê? Ou mesmo, porquê? Não podemos deixar de concordar com a posição de 
Tiffany Jenkins, ainda que muitos a considerem radical, apenas por defender 
que a permanência nos museus em segurança garante o acesso a milhões, sem 
todavia escamotear as condições pouco claras em que muitas destas peças foram 
obtidas, observando que os pedidos de devolução resultam na maior parte dos 
casos de simples posições políticas, muito afastadas de preocupações de ordem 
científica, vendo nesses objectos apenas símbolos compensatórios de um pas-

129  Al-Faloos 2020: 5-6.



118

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

sado que se quer reconstruir, o que se revela impossível exatamente porque se 
trata de passado130. 

Mais recentemente o bom senso prevaleceu sobre a politiquice pretensa-
mente justa e reparadora, que talvez apenas pudesse ser compreendida como 
uma forma de pragmatismo envolvendo reciprocidade, num caso que tam-
bém envolve a Líbia. Trata-se dos três bustos de Perséfone (?), oriundos de um 
museu líbio, muito provavelmente de Cirene, cujas necrópoles têm sido larga-
mente pilhadas131, arrestados pela alfândega suíça em Genebra, e cuja devolução 
à Líbia foi impedida judicialmente em 2019 por falta de garantias de segurança 
no país requerente132. Quanto a nós, esta é a atitude correta a respeitar. Diferente 
foi, como vimos, a atitude italiana, movida pela necessidade de agradar ao dita-
dor líbio num contexto de negócios milionários. Uma vez mais a arqueologia 
serviu a política, neste caso meramente económica, da pior maneira e à margem 
de verdadeiros interesses culturais ou históricos.

E aqui chegados poderíamos relembrar a velha pergunta – hoje mais neces-
sária que nunca – para que serve a História? A resposta já foi tentada muitas 
vezes, sempre refletindo, como é próprio da historiografia, os valores ideoló-
gicos e as sensibilidades de determinada época. Esta é uma verdade essencial, 
sistematicamente ignorada por muitos hoje em dia. O historiador não é um 
juiz, pois se assumir esta posição vai ser obrigado a julgar de acordo com os 
códigos do seu próprio tempo, o que hoje é dramaticamente visível nas estantes 
das livrarias, esquecendo o quanto é difícil e chega a ser perigoso ignorar os 
padrões, escritos ou não, vigentes numa determinada época ou regime. Não 
vamos avançar exemplos, dado que são ubíquos e copiosos. Afinal, hoje depa-
ramos também com abundantes testemunhos de historiografias engagés, contra 
ou a favor de determinado episódio, personagem ou momento histórico.

As presenças francesa e italiana no Norte de África contam com uma 
enorme bibliografia dividida pelos dois campos, encontrando-se a arqueologia 
inevitavelmente contaminada por tal situação. Na verdade, quando france-
ses, italianos e magrebinos, a que se juntam muitos outros, discutem a pre-
sença romana no Norte de África, nem sempre discutem o que os romanos, ou 
aqueles que assim denominamos simplificadamente, fizeram. Discutem com 
muita frequência sob uma ótica ideológica, afastando-se assim do que deve 
ser a praxis historiográfica. Esse é o grande problema de muita investigação 
da chamada pós-colonialidade133. Hoje, é preciso ser crítico, mas sobretudo 
num determinado sentido, quase se verificando uma espécie de estranho maso-
quismo historiográfico europeu. É certo que franceses e italianos cometeram 

130  Jenkins 2016.
131  Belzic 2017: 105-116.
132  Tribunale Penale Fédéral 2019: 1-21.
133  Benington 2016: 1157-1186.



119

Vasco Gil Mantas

erros do ponto de vista das boas práticas arqueológicas, e são sobretudo esses 
erros que se valorizam numa intervenção que teve enormes efeitos positivos no 
conhecimento da Antiguidade. Mas não faltam, na investigação contemporânea, 
situações semelhantes àquelas que se criticam a franceses e italianos, fonte de 
controvérsias apaixonadas134.

Tivemos a oportunidade de viver um tempo em que fomos chamados a 
defender o último império europeu em África. Por isso não deixamos de sentir 
o drama dos que se bateram para salvaguardar uma sonhada presença latina 
no Norte de África, ainda que imperfeita, incompleta e talvez injusta, como 
é quase sempre próprio das obras humanas. Infelizmente, a fronteira moral e 
física que dividiu irreparavelmente o grande mundo mediterrânico no século 
VII permanece135, e os problemas não são hoje menores do que eram sécu-
los ou décadas atrás, problemas melhor compreendidos por Lyautey que por 
Balbo, um entusiasta de ideias novas. Como é inevitável, o discurso histórico 
e arqueológico permanece na primeira linha deste confronto. Não há política 
sem História e os novos estados surgidos no século XX precisam muito de uma 
história ad usum delphini, ou parecida, espécie de narrativa de má qualidade 
onde campeiam vilões e o seu oposto.

Não falámos aqui de Abd el-Kader, nem de Abd el-Krim, nem de Omar 
al-Mukhtar, como também não falámos de Dihya al-Kahina. O nosso assunto 
não é a resistência a invasores, é sobretudo procurar caracterizar a forma como 
a presença romana e a Latinidade foram esteios ideológicos de novas ocupações, 
à margem da história a preto e branco que alguns pretendem que se escreva, 
agora quase sempre em sentido contrário ao que sucedia anos atrás, atitude 
igualmente prejudicial à abertura de consensos tão necessários nestes tem-
pos de profunda perturbação e fracas lideranças, marcados por talvez não tão 
novas fronteiras nem tão novas invasões. Destruir estátuas, como vai sendo 
moda importada do outro lado do Atlântico, ali sequela de uma guerra civil não 
resolvida, ou questionar o valor do legado greco-romano e das Humanidades 
em geral136, não altera a história, antes intensifica leituras contraditórias e as 
suas previsíveis consequências, e a quem o fizer, seja quem for, apenas cabe a 
classificação de néscio, senão de bárbaro. E é absolutamente necessário pers-
crutar as causas e objetivos destes movimentos iconoclastas, onde não falta o 
fanatismo militante.

Albert Ballu, no final do século XIX, de alguma forma inspirando-se na 
ideia de Horácio, vaticinava as futuras descobertas que as escavações exposeront 
de nouveau à ce beau soleil d’Afrique où Rome a entassé tant de merveilles137. 

134  Ben-Yehuda 2002.
135  Pirenne 1939: 147-185; 1973: 9-25.
136  Assouline 2021: 98.
137  Ballu 1897: 71.



120

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Uma das maiores maravilhas, como oportunamente e em fim de ciclo sublinhou 
Gilbert Charles-Picard, foi a garantia de paz e de progresso facultada por Roma 
e essa extraordinária capacidade de convivência entre povos, construtora de 
civilização, lapidarmente expressa numa epígrafe bilingue, latina e neopúnica, 
do teatro de Leptis Magna, honrando Augusto e celebrando o sufeta e evergeta 
Annobal Rufus (Fig. 31). A Romanidade pode ser um grande ponto de encontro 
para o futuro, como o foi, indubitavelmente, no passado138. 

Fig. 31 –Inscrição de Annobal Rufus em honra de Augusto, no teatro de Leptis Magna.

Durante o período em que estivemos destacados no Quinzau, no Norte 
de Angola, noutro século e noutro mundo, descobrimos junto à praia, oculto 
entre um palmar, um pequeno cemitério europeu, testemunho de uma falhada 
tentativa de povoamento por morte dos colonos, em 1915. Nalgumas poucas 
lápidas liam-se nomes e datas sem história. Infelizmente, não fotografamos nada 
nem transcrevemos as identificações, talvez por ainda não estarmos iniciados 
na ciência epigráfica, ou porque a juventude nos levava então a pensar que a 
história é feita pelos vivos. Estávamos profundamente errados, pois a história, 
sobretudo a história dos impérios, do nosso e dos outros, é feita pelos mortos. 
Muito do que se escreve hoje em torno do Norte de África outrora francês e 
italiano mostra a verdade desta realidade amarga, particularmente propícia a 
elaborações eivadas de preconceitos em relação à presença romana, tão anacró-
nicos como imerecidos. 

138  Inglebert 2005: 451-482.



121

Vasco Gil Mantas

Bibliografia

Fontes
Horácio (2011), Horace. Odes book IV and Carmen saeculare. Ed. Richard Tho-

mas. Cambridge: Cambridge University Press. 
Salústio (2012), Saluste. La guerre de Jugurtha. Notas de Jean-François Cottier, 

trad. Alfred Ernout. Paris: Les Belles Lettres. 
Virgílio (1972), The Aeneid of Virgil. Ed., introd. e notas R. D. Williams. Lon-

dres: Macmillan.

Estudos
Agbamu, Samuel (2019), “The Arco dei Fileni: a fascist reading of Salust’s Bel-

lum Iugurthinum”, Classical Receptions Journal 11 (2): 157-177.
Alazard, Jean (1951), Cent chefs-d’oeuvre du Musée National des Beaux Arts 

d’Alger. Paris: Arts et Métiers Graphiques. 
Alexandropoulos, Jacques (2009), “Entre archéologie, universalité et natio-

nalisme: le trentième congrès eucharistique international de Carthage 
(1930)”, Anabases. Traditions et Réceptions de l’Antiquité 9: 51-68. 

Alexandropoulos, Jacques (2018-2019), “Hannibal et Jugurtha: regards sur deux 
héros nationaux maghrébins”, Karthago 31: 109-123. 

Al-Faloos, Mohamed (2020), “Editorial”, Quaderni di Archeologia della Libya 
23: 5-6.

“Arc de triomphe de Djémilah” (1843), Le Magasin Pittoresque 11: 67-69.
Assouline, Pierre (2021), “Haro sur les ‘classics’!”, L’Histoire 484: 98.
Ballu, Albert (1897), Guide de Timgad. Antique Thamugadi. Paris: Ernest 

Leroux.
Bancalari Molina, A. (2007), Orbe Romano e Imperio Global. La romanización 

desde Augusto a Caracalla. Santiago de Chile: Editorial Universitaria.
Belzic, Morgan (2017), Les sculptures funéraires de Cyrénaïque sur le marché 

de l’art, Journal of Libyan Studies, 48: 105-116. 
Ben-Yehuda, N. (2002), Sacrificing Truth: Archaeology and the Myth of Masada. 

Amherst (NY): Humanity Books.
Benington, Allice (2016), “(Re)writing Empire? The perception of post-colonial 

studies in France”, The Historical Journal 59 (4): 1157-1186. 
Benoit, Pierre (1919), L’Atlantide. Paris: Albin Michel. 



122

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Benseddik, Nácera (2001), “Lambèse (Algérie) ou l’archéologie du bulldozer”, 
Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 13: 287-295.

Benseddik, Nácera (2013), “Lambaesis - Lambèse - Tazoult. Grandeur et déca-
dences”, in Ferdi Sabah (ed.), L’affirmation de l’identité dans l’Algérie 
antique et médiévale. Argel: Centre Nationale de la Recherche en Archéo-
logie, 211-218. 

Bernard, Augustin (1929), L’Algérie. Paris: Alcan.
Bernhard, Patrick (2016), “Hitler’s Africa in the East: Italian Colonialism as a 

Model for German Planning in Eastern Europe”, Journal of Contemporary 
History 51 (1): 61-90.

Bertrand, Louis (1921-1922), “La réssurection de l’Afrique latine”, Afrique Latine 
1: 181-201.

Bertrand, Louis (2016), Le sang des races. Présentation de Peter Dunwoodie. 
Paris, L’Harmatan.

Bruno, Matthias e Fulvio Bianchi (2015), Marmi di Leptis Magna. Roma: L’Erma 
di Bretschneider. 

Cabrita, Luís (2013), Os cativos em Argel da Marinha Real Portuguesa (1799-
1812). Lisboa: Universidade Católica Portuguesa.

Calloud, Irene (2003), “Per una storia dei restauri italiani in Libia: L’anastilosi 
del teatro romano di Sabratha”, Annali Della Scuola Normal Superiore di 
Pisa. Classe de Lettere e Filosofia 4.8 (1-2): 351-383. 

Calvino, Italo (2010), As cidades invisíveis. Lisboa: Teorema.
Camus, Albert (1959), Noces suivi de L’été. Paris: Gallimard.
Canali, Ferruccio (2014), “Nuovi fulcri paesaggistici nella Libia di Italo Balbo: 

La creazione de un nuovo paesaggio de la modenità tra infrastrutture 
e colonizzacione”, Annali di Storia dell’Urbanistica e del Paesaggio 2: 
111-201.

Capresi, Vittoria (2012), “Il Razionalismo Libico. L’architettura risponde alla 
necessità di essere Coloniale, Italiana, Moderna, Fascista e Monumen-
tale”, Bolletino de la Società di Studi Fiorentini 21: 287-295.

Cardone, Paolo (2016), “La popolazione coloniale italiana nelle “non colonie: 
il caso della Tunisia”, in A. Fornasin e C. Lorenzini (eds.), Per una storia 
della popolazione italiana nel Novecento. Udine: Editrice Universitaria 
Udinese, 193-204.

Castro, Ferreira de (1944), A Volta ao Mundo. Lisboa: Empresa Nacional de 
Publicidade.

Celarié, Henriette (1929), La prise d’Alger. Paris: Librairie Hachette.



123

Vasco Gil Mantas

Chantre, Luc (2013), “Le Duce-Calife, les pèlerinages à La Mecque de l’Empire 
Fasciste”, Clio. Rivista Trimestrale di Studi Storici 49 (1-2): 63-85. 

Charles-Picard, G. (1959), La civilisation de l’Afrique romaine. Paris: Plon. 
Charles-Picard, G. (1965), La Carthage de saint Augustin. Paris: Fayard.
Chatelain, Louis (1916), “Note sur les fouilles de Volubilis (Maroc)”, Comptes 

Rendus des Séances de l’Académie des Inscriptions et Belles Lettres 60 (4): 
359-366.

Chechi, Alessandro (2008), “The Return of Cultural Objects Removed in Times 
of Colonial Domination and International Law: The Case of the Venus of 
Cyrene”, Italian Yearbook of International Law: 160-174. 

Courrière, Yves (1968), La guerre d’Algérie. Vol. 1. Paris: Fayard.
Courrière, Yves (1970), La guerre d’Algérie. Vol. 3. Paris: Fayard.
Cruz, Humberto da (1935), A viagem do Dilly. Lisboa: Sintra Gráfica.
Darwin, John (2012), Unfinished Empire. The Global Expansion of Britain. Nova 

Iorque: Bloomsbury Press. 
Dondin-Payre, Monique (1991), “L’Exercitus Africae inspiratrice de l’Armée 

Française d’Afrique: Ense et Aratro”, Antiquités Africaines 27: 141-149.
Dondin-Payre, Monique (1996), “Réussite et déboires d’une oeuvre archéo-

logique unique: le Colonel Carbuccia au Nord de l’Aurès (1848-1850)”, 
Antiquités Africaines 32: 145-174. 

Dondin-Payre, Monique (2015), “Jules Toutain et Stéphane Gsell à l’École Fran-
çaise de Rome (1886-1891). Une étape décisive pour l’étude du Maghreb”, 
in Michel Gras e Olivier Poncet (eds.), Construire l’Institution. L’École 
Française de Rome, 1873-1895. Roma: École Française de Rome, 479-494.

Dumasy, François (2008), “Le fascisme est-il un article d’exportation? Idéologie 
et enjeux sociaux du Parti National Fasciste en Libye pendant la colonisa-
tion italienne”, Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine 55 (3): 85-115.

Effros, Bonnie (2018), Incidental Archaeologists: French Officers and the Redis-
covery of the Roman North Africa. Ithaca (NY): Cornell University Press.

En-Nachioni, E. (1995), “Las primeras excavaciones en Volubilis (Marruecos) 
arqueología, historia o simple colonización?”, Pyrenae 26: 161-170.

Falcucci, Beatrice (2019), “La terra fecunda della diciassettesima regione del 
Regno d’Italia. La colonizzacione in Libia negli anni trenta tra agricol-
tura e spettacolo”, in M. Folin e R. Tamborrino (eds.), Multiethnic Cities 
in the Mediterranean World. History, Culture, Heritage. Génova: AISU 
International, 395-403.



124

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Fedeli, Paolo (2020), “Uso e abuso della poesia di Orazio nelle odi al Duce e 
al fascismo”, in H. Lamers, B. Reitz-Josse e V. Sanzotta (eds.), Studies in 
the Latin Literature and Epigraphy of Italian Fascism. Lovaina: Leuven 
University Press, 51-75. 

Flaubert, Gustave (1862), Salammbô. Paris: Michel Lévy.
Fleury-Ilett, B. (1996), “The identity of France: archetypes in Iron Age studies”, 

in P. Graves-Brown, Sîan Jones e Clive Gamble (eds), Cultural Identity 
and Archaeology. The Construction of European Communitie. Londres: 
Routledge, 196-208.

Freed, Joann (2008), “Le Père Alfred-Louis Delattre (1850-1932) et les fouilles 
archéologiques de Carthage”, Karthala. Histoire et Missions Chrétiennes 
8: 67-100. 

Frémeaux, Jacques (1984), “Souvenir de Rome et présence française au 
Maghreb: essai d’investigation”, in Jean-Claude Vatin (ed.), Connaissances 
du Maghreb: Sciences sociales et colonisation. Paris: CNRS, 29-46.

Frémeaux, Jacques (2010), “L’Armée et le 13 Mai”, in J.-P. Thomas, B. Lachaise 
e G. Le Béguec (dirs.), Mai 1958. Le retour du général de Gaulle. Rennes: 
Presses Universitaires de Rennes, 59-68.

Fuller, Mia (2007), Moderns Abroad. Architecture, Cities and Italian Imperialism. 
Londres-Nova Iorque: Routledge.

Furlong, Charles W. (1909), The Gateway to the Sahara. Observations and expe-
riences in Tripoli. Nova Iorque: C. Scribner’s Sons.

García Morcillo, Marta (2018), “Antiquity and Modern Nations in the Liebig Tra-
ding Cards”, in Antonio Duplá, Eleonora Dell’Elicine e J. Pérez Mostazo 
(eds.), Antigüedad Clásica y Naciones Modernas en el Viejo y el Nuevo 
Mundo. Madrid: Ediciones Polifemo, 244-251.

Graceffa, Agnès (2008), “Antiquité barbare, l’autre Antiquité: l’impossible récep-
tion des historiens français (1800-1950)”, Anabases. Traditions et Récep-
tions de l’Antiquité 8: 83-104.

Gramellini, Fabio (2005), Storia della guerra italo-turca 1911-1912. Forli: 
Acquacalda. 

Gran-Aymerich, Ève (2000), “La Tunisie et la politique archéologique française”, 
in P. Cabanet e J. Alexandropoulos (eds.), La Tunisie mosaïque. Toulouse: 
Presses Universitaires du Midi, 549-563. 

Gran-Aymerich, Ève (2008), “Louis Chatelain”, in François Pouillon (ed.), Dic-
tionnaire des Orientalistes de Langue Française. Paris: Karthala, 204-205.

Grant, Michael (1967), O mundo de Roma. Lisboa: Arcádia.



125

Vasco Gil Mantas

Greenhalgh, Michael (2014), The Military and Colonial Destruction of the 
Roman Landscape of North Africa, 1830-1900. Leida-Boston: Brill. 

Greenhalgh, Michael (2017), Syria’s Monuments: their Survival and Destruction. 
Leida: Brill.

Grimal, Pierre (1954), Les villes romaines. Paris: Presses Universitaires de 
France.

Grimal, Pierre (1988), A civilização romana. Lisboa: Edições 70. 
Guillen, Pierre (1986), “Une menace pour l’Afrique française: le débat inter-

national sur le statut des anciennes colonies italiennes, 1943-1949”, in 
Charles-Robert Ageron (dir.), Les chemins de la décolonisation de l’empire 
colonial français. Paris: CNRS, 69-81.

Hirst, Michael (2007), “Reformed Libya eyes eco-tourist boom”, BBC News 11 
(9).

Inglebert, Hervé (2005), “Les participations à la romanité”, in Hervé Inglebert 
(dir.), Histoire de la civilisation romaine. Paris: Presses Universitaires de 
France, 451-482.

“Italy: Benito to Balboland” (1937), Time Magazine 29 (12): 1-5.
Jenkins, Tiffany (2016), Keeping Their Marbles: How the Treasures of the Past 

Ended up in Museums and Why They Should Stay There. Oxford: Oxford 
University Press.

Jones, Frances H. (2008), Tirocinium Imperii: Public School Education in the 
Victorian Era, the Classical Curriculum and the British Imperial Ethos. 
Middleton: Wesleyan University.

Jones, Sîan (1997), The Archaeology of Ethnicity. Constructing Identities in the 
Past and Present. Londres: Routledge.

Jünger, Ernst (1922), Der Kampf als inneres Erlebnis. Berlim: Mittler & Sohn.
Kipling, Rudyard (1899), “The white man’s burden”, McClue’s Magazine 12 (4): 

290-291.
Kitsikis, Dimitri (1991), L’Empire Otoman. Paris: Presses Universitaires de 

France.
Lachaux, Jean-Claude (1979), Theâtres et amphitheâtres d’Afrique Proconsulaire. 

Aix-en-Provence: Edisud. 
Lapène, Édouard (2002), Vingt six mois à Bougie. Paris: Éditions Bouchène. 
Lartéguy, Jean e Marc Flament (1960), Les dieux meurent en Algérie. Présenta-

tion. Paris: Éditions de la Pensée Moderne.
Lartéguy, Jean (1961), Os centuriões. Lisboa: Bertrand.



126

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Lartéguy, Jean (1962), Os pretorianos. Lisboa: Bertrand. 
Lartéguy, Jean [s.d.], O comandante do Norte. Lisboa: Livros do Brasil.
Le Bohec, Yann (2013), Histoire de l’Afrique romaine. Paris: Picard.
Leronde, André e Gianpaolo Nadalini (2011), Images de la Libye à travers les 

cartes postales (1900-1969). Paris: Association France-Libye.
Leturcq, Jean-Gabriel (2008), “La question des restitutions d’oeuvres d’art: dif-

férentiels maghrébins”, L’Année du Maghreb 4: 79-97. 
Lyautey, Hubert (1938), “Les premières possessions coloniales”, La Croix 8 (12): 

3.
Mahjoubi, A. (2010), “O período romano”, in G. Mokhtar (ed.), História Geral 

da África. Vol. 2. Brasília: UNESCO, 533-544.
Mantas, Vasco (2008), “O valor da ruína”, Biblos 6: 147-192.
Mantas, Vasco (2013), “Império, cultura e romanidade”, in João Corrêa-Cardoso 

e Maria do Céu Fialho (coords.), Romanística Um. Coimbra: Imprensa 
da Universidade, 9-38.

Massareti, Giorgio (2014), “La rifondazione della Libia Balbiana. Il poderoso 
recconto fotografico dei Ventimila”, Polis 6: 1085-1098.

Mastino, Attilio (2016), “Presentazione del volume Antonio Di Vita, Scriti Afri-
cani”, Cartagine. Studi e Ricerche 1: 1-34.

McCarty, Matthew (2018), “French Archaeology and History in the Colonial 
Maghreb: Inheritance, Presence, and Absence”, in Bonnie Effros e Guo-
long Lai (eds.), Unmasking Ideology in Imperial and Colonial Archaeo-
logy: Vocabulary, Symbols, and Legacy. Los Angeles: Cotsen Institute of 
Archaeology Press at UCLA, 359-382.

McLaren, Brian (2006), Architecture and tourism in Italian colonial Libya. An 
ambivalente modernismo. Seattle: University of Washington Press.

Messaoud, Alain (2008), “Adrien Berbrugger”, in François Pouillon (ed.), Dic-
tionnaire des orientalistes de langue française. Paris: Khartala, 86-88.

Michael Stürmer (2000), O Império Alemão. Lisboa: Círculo de Leitores. 
Miquel, André (1971), O Islame e a sua civilização. Lisboa: Edições Cosmos.
Mommsen, Theodor (1881), Corpus Inscriptionum Latinarum. VIII: Inscriptio-

nes Africae Latinae. Berlim: Georgium Reimerum (vários suplementos 
entre 1891 e 1916).

Moscati, Sabatino (1963), L’Orient avant les Grecs. Paris: Presses Universitaires 
de France.



127

Vasco Gil Mantas

Munzi, Massimiliano (2001), L’epica del ritorno: arqueologia e politica nelle Tri-
politania italiana. Roma: L’Erma di Bretschneider.

Munzi, Massimiliano (2006), “Italian Archaeology in Libya. From Colonial 
Romanità to Descolonisation of the Past”, in Michael Galaty e Charles 
Watkinson (eds.), Archaeology under Dictatorship. Nova Iorque: Springer, 
73-107. 

Munzi, Massimiliano (2013), “Il Museo di Sabratha nei disegnio di Diego Vin-
cifori architettura e archeologia nella Libia degli anni trenta”, in L. Musso 
e L. Bucino (eds.), Quaranta anni di arqueologia coloniale a Sabratha, 
1911-1951. Florença: All’insegna del Giglio, 203-213.

Nelis, J. (2007), “Constructing fascist identity: Benito Mussolini and the Myth 
of Romanità”, The Classical World 100 (4): 391-415. 

Noël, Duval (1972), “Les monuments chrétiens de Carthage. Études critiques”, 
Mélanges de l’École Française de Rome 84 (2): 1071-1172. 

Oliverio, Gaspare (1931), “Federico Halbherr in Cirenaica (Luglio 1910 – Aprile 
1911)”, Africa Italiana 4: 229-290.

Ortolani, Giorgio (1984), “Archeologia e restauro in Libia: il contributo italiano”, 
in G. Carbonara (ed.), Restauro e Cemento in Architettura. Vol. 2. Roma: 
AITEC, 100-107. 

Oulebsir, Nabila (2004), Les usages du patrimoine. Monuments, musées et poli-
tique coloniale en Algérie (1830-1930). Paris: Maison des Sciences de 
l’Homme. 

Palanque, Jean Rémy (1971), Le Bas Empire. Paris: Presses Universitaires de 
France. 

Palmieri, Tommaso (2016), “La transformation administrative des espaces 
septentrionaux libyens au lendemain de la répression de l’Italie fasciste 
(1934-1940)”, Revue de la Mediterranée 3 (1): 101-114.

Pascoli, Giovanni (1913), “La grande proletaria si è mossa”, in Limpido Rivo. 
Prosa e poesia di Giovanni Pascoli presentate da Maria ai figli giovanetti 
d’Italia. Bolonha: Nicolas Zanichelli, 218-229.

Paul-Eydoux, Henry [s.d.], A história arrancada à terra. Lisboa: Aster.
Peyrouton, Marcel (1966), Histoire générale du Maghreb. Paris: Albin Michel.
Pirenne, H. (1939), Mohammed and Charlemagne. Londres: G. Allen & Unwin.
Pirenne, H. (1973), As cidades da Idade Media. Lisboa: Publicações 

Europa-América.



128

Imperialismo, latinidade e romanidade no norte de África francês e italiano

Potiron de Boisfleury, G. (2010), The Origins of Marshal Lyautey’s Pacification 
Doctrine in Morocco from 1912 to 1925. Fort Leavenworth: Faculty of US 
Army Command and General Staff College.

Raposo, Luís (2018), “Legítimo e intolerável na restituição ‘à origem’ de coleções 
de museus”, Público 10457 : 2-6.

Rekovska, Monica (2013), “Dangerous Liaisons? Archaeology in Libya 1911-
1943 and its political background”, Swiatowit 11 (52): 9-26.

Renier, León (1852), “Notes d’un voyage archéologique au pied de l’Aurès”, 
Revue Archéologique 8 (2): 492-513.

Ribeiro, José (2013), Rainha D. Amélia. Uma biografia. Lisboa: A Esfera dos 
Livros.

Ricci, Steven (2008), Cinema and Fascism: Italian Cinema and Society, 1922-
1943. Berkeley-Londres: University of California Press.

Riché, Pierre e Philipe Le Maitre (1983), Les invasions barbares. Paris: Presses 
Universitaires de France. 

Rossi, Gianluigi (2008), “La Libia nel Mediterraneo, 1943-1951. Interessi delle 
potenze, indipendeza e questione dell’unità”, Africa 62 (2): 345-358. 

Sánchez Medina, E. (2020), “Édouard Lapène y los primeros años de la con-
quista de Argelia: Principaux monuments ou inscriptions relevés à Bou-
gie”, in S. Perea Yébenes e M. Pastor Muñoz (eds.), El Norte de África en 
la Época Romana. Tributum in Memoriam Enrique Gozalbes Cravioto. 
Salamanca: Signifer, 371-402. 

Segre, Claudio (1972), “Italo Balbo and the colonization of Libya”, Journal of 
Contemporary History 7 (3-4): 141-155. 

Sequeira, Gustavo de Matos (1934), Mediterrâneo. Crónicas de viagem. Lisboa: 
Sociedade Nacional de Tipografia.

Singer, Barnett (1991), “Lyautey: An interpretation of the Man and French 
Imperialism”, Journal of Contemporary History 26: 131-157. 

Sofka, James (1997), “The Jeffersonian Idea of National Security: Commerce, the 
Atlantic Balance of Power, and the Barbary War, 1786-1805”, Diplomatic 
History 21 (4): 519-544. 

Spengler, Oswald (1918-1922), Der Untergang des Abendlandes. Umriss einer 
Morphologie der Weltgeschichte. Vols. 1-2. Munique: C. H. Beck. 

Toll, Ian (2006), The Epic History of the Founding of the U.S. Navy. Nova Iorque-
-Londres: Norton & Company.

Toynbee, Arnold (1934-1961), A Study of History. Vols. 1-12. Londres: Oxford 
University Press.



129

Vasco Gil Mantas

Tribunale Penale Fédéral (2019), Dossier RR.2018.241. Arrêt du Novembre 2019. 
Cour des Plaintes: 1-21. 

Troilo, Simona (2008), “Casta e bianca. La Venere di Cirene tra Italia e Libia 
(1913-2008)”, Memoria e Ricerca 57 (1): 133-156.

Vatin, Jean-Claude (1982), L’Algérie politique. Histoire et société. Paris: Presses 
de la Fondation Nationale des Sciences Politiques.

Vicente, Gil (1942), Obras completas (prefácio e notas do prof. Marques Braga). 
Vol. 4. Lisboa: Livraria Sá da Costa.

Vick, Brian (2010), “Power, Humanitarianism and the Global Liberal Order: 
Abolition and the Barbary Corsairs in the Vienna Congress System”, 
International History Review 40 (4): 157-172.

Wagner, Moritz e Pulszky, Francis (1855), The Tricolor on the Atlas. Algeria and 
the French Conquest. Nova Iorque: Nelson and Sons. 

Ward-Perkins, Brian (2006), A queda de Roma e o fim da civilização. Lisboa: 
Alêtheia Editores.

Warthon, Edith (1920), In Morocco. Nova Iorque: Charles Scribner’s Sons.
Webster, Jane (1996), “Roman Imperialism and the post imperial age”, in Jane 

Weebster e Nick Cooper (eds.), Roman Imperialism: Post Colonial Pers-
pectives. Leicester: University of Leicester, 1-17. 

Wright, J. L. (2005), “Mussolini, Libya and the Sword of Islam”, in R. Ben-Ghiat 
e M. Fuller (eds.), Italian Colonialism. Nova Iorque: Palgrave Macmillan, 
121-130.

Young, Robert (2001), Post colonialism. An historical introduction. Oxford: 
Blackwell Publishers.

Zahreddine, Danny e Bruno Starling (2020), “Por um lugar ao sol: a política 
externa alemã de Otto von Bismarck a Guilherme II”, Revista Brasileira 
de Defesa 7 (1): 213-239.



(Página deixada propositadamente em branco)



II. 

DA HISTÓRIA E DA HISTORIOGRAFIA



(Página deixada propositadamente em branco)



133

Os historiadores oitocentistas portugueses  
e a romanização1

André Teixeira
Centro de História

Universidade de Lisboa
ORCID: 0000-0002-6229-322X

acaracol@campus.ul.pt

Resumo  O objetivo deste capítulo é mostrar de que forma a romanização foi encarada 
pelos historiadores oitocentistas em Portugal. Para isso, escolhemos uma breve lista 
de autores (Alexandre Herculano, Francisco de Almeida e Araújo, Teófilo Braga, Oli-
veira Martins, José Leite de Vasconcellos) e procurámos responder a cinco questões: 
i) quem eram estes intelectuais? ii) o que escreveram acerca da romanização? iii) quais 
eram as fontes e os autores modernos que citavam? iv) qual era o público-alvo destes 
trabalhos? v) o estudo da romanização permitia aos historiadores retirar ilações para 
a política contemporânea?
Embora não se englobe de forma exaustiva todos os historiadores que escreveram 
sobre este tema, a presente abordagem permite dar a conhecer uma ideia geral do 
estudo sobre a romanização. A última questão colocada introduz também uma pro-
blemática central para o estudo da historiografia oitocentista que é a relação entre 
história e política.

Palavras-chave: Romanização, século XIX, historiografia, política.

Abstract  The purpose of this chapter is to show how Romanization was seen by 19th 
century historians in Portugal. For this, we have chosen a brief list of authors (Alexan-
dre Herculano, Francisco de Almeida e Araújo, Teófilo Braga, Oliveira Martins, José 
Leite de Vasconcellos) and tried to answer five questions: i) who were these intellec-
tuals? ii) what did they write about romanization? iii) what were the modern sources 
and authors they cited? iv) what was the target audience of these works? v) did the 
study of Romanization allow historians to draw lessons from contemporary politics?
Although not all historians who have written on this topic are covered by our study, 
the present approach makes it possible to present a general idea of the study on Roma-
nization. The last question posed also introduces a central issue for the study of 19th 
century historiography, which is the relationship between history and politics.

Keywords: Romanization, 19th century, historiography, politics.



134

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

Portugal está alagado pela onda da corrupção que subverteu a Roma imperial! 
Os costumes de nossos maiores são submetidos a riso! As leis antigas, que 
eram o baluarte das antigas virtudes, dizem os sicofantas modernos que já não 
servem à humanidade, a qual, em consequência de ter mais sete séculos, se 
emancipou da tutela das leis. (Alusão ervada aos vereadores de Miranda, que 
discreparam do intento restaurador do foral dado por D. Afonso. Vinham a 
ser sicofantas os colegas municipalenses). Credite, posteri! – exclamou Calisto 
Elói com ênfase, nobilitando a postura.

Camilo Castelo Branco
A Queda dum Anjo: 39-40

Em muitos sentidos, o século XIX marcou o nascimento de uma nova 
modernidade, claramente diferente da anterior. O referencial clássico, até então 
endeusado num pedestal dourado, começava a quebrar-se. Novos referentes 
tomavam lugar numa sociedade que se queria nova e que rejeitava, como rejei-
tou Teófilo Braga, a mera repetição dos versos e da literatura da Antiguidade. 
Era esta nova modernidade que permitia a Camilo Castelo Branco parodiar 
o nobre Calisto Elói, a sua Roma imperial, com as suas leis, usos e costumes.

Perante este contexto de corte com o passado, particularmente com o pas-
sado mais recente, absolutista (ou talvez despótico, se tivermos em conta as 
palavras de Alexandre Herculano), qual era o lugar que Roma ocupava entre os 
historiadores e intelectuais? Mais propriamente, em que consistiu a romaniza-
ção e quais as consequências desse facto histórico para os destinos dos homens? 
É certo que romancistas como o Camilo rejeitavam o elogio do passado apenas 
pelo elogio; mas também não é menos certo que outros glorificaram o pas-
sado romano ou visigótico: Teófilo Braga escreveu o romance Viriato, em que a 
romanização era abordada, tal como Herculano deu vida a Eurico, o Presbítero, 
que procurou manter vivas as sociedades pré-islamização. A relação com o 
passado romano era, pois, complexa, sabendo os oitocentistas que tinham de se 
afastar das visões do Antigo Regime, mas também que o mundo em que viviam 
era descendente – talvez direto – da romanização. É a visão dos historiadores 
portugueses de oitocentos sobre a romanização que nos propomos estudar 
neste capítulo.

Para examinar esta temática, optámos por focar a nossa atenção num con-
junto de autores significativos. Esta metodologia de trabalho traz-nos vantagens 
que superam possíveis inconvenientes. Ao estudarmos menos autores, temos 
oportunidade de aprofundar a análise e de aplicar uma grade analítica que, não 
sendo exaustiva, dá uma visão mais completa do pensamento de casa um destes 
intelectuais sobre o tema da romanização.

Uma outra vantagem manifesta-se pela própria natureza da reflexão que 
aqui apresentamos. Como escreveu Pierre Nora, algo de fundamental aconteceu 
quando a história se começou a historiografar a ela própria, uma vez que deixou 



135

André Teixeira

de ser uma história-memória para passar a ter contornos cada vez mais críti-
cos, incluindo dela própria.2 Ou seja, a história revelou-se enquanto disciplina 
científica quando começou a estudar a sua própria evolução. Neste sentido, não 
queremos aqui um rol de historiadores com indicações breves sobre o que cada 
um deles escreveu acerca da romanização e o que cada um deles trouxe de novo 
ao corpus científico da sua época. Pelo contrário, afigura-se mais interessante 
ao leitor uma reflexão mais aprofundada sobre a historiografia oitocentista da 
romanização, que exponha as fontes e os autores citados pelos diferentes histo-
riadores, as influências que tiveram na formação do seu pensamento, ao mesmo 
tempo que se procura explicar a importância desta temática para os homens do 
século XIX e de que forma a romanização se inseria na relação entre história 
e política.

Como consequência disto, explicamos já ao leitor o que não encon-
trará neste texto. Não haverá um rol de autores. Mas acima de tudo, não 
haverá uma crítica estéril, em que se leia os escritos oitocentistas e se 
vá indicando que esta ou aquela consideração é hoje tida como incor-
reta. O leitor já o sabe, além de que poderá sempre consultar edições críti-
cas dessas obras, como a que está disponível para a História de Portugal 
de Alexandre Herculano, com as notas e comentários de José Mattoso3.  
É evidente que muito do que se escreveu no século XIX está hoje desatualizado. 
Mas a história, enquanto disciplina científica, começou a nascer precisamente 
no século de oitocentos. Para nós, é fundamental compreender os contextos do 
estudo da romanização no seio desta nova disciplina científica.

Por esse motivo, há quatro questões fundamentais que orientarão a nossa 
pesquisa. 1. Quem eram os historiadores ou intelectuais que procuravam com-
preender o processo da romanização? 2. Quais eram as fontes a que recorriam 
e quais os autores modernos por eles citados? 3. A quem se destinavam estes 
trabalhos? A outros historiadores? Ao público em geral? A ambos? 4. Havia 
ilações sobre a política contemporânea no estudo que estes homens faziam no 
século XIX? Além destas quatro interrogações, há ainda uma outra, sem a qual 
seria impossível qualquer trabalho como o que aqui empreendemos: o que 
escreveram os historiadores oitocentistas acerca da romanização?

1. Os historiadores e as suas obras

Como escrevemos na introdução, trabalhar a forma como a romanização 
foi encarada pelos historiadores oitocentistas portugueses implica uma ati-
vidade de seleção de autores e obras. Nas próximas páginas apresentaremos 
os autores e as obras que selecionámos, procurando dar resposta à primeira 

2  Nora 2016: 54.
3  Herculano 2007-2008.



136

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

questão da introdução, sobre quem eram os historiadores que procuravam 
compreender o processo da romanização. O primeiro autor que escolhemos foi 
Alexandre Herculano. Nascido em 1810, Herculano foi uma figura marcante 
do século XIX português. Além de historiador, ele foi ainda escritor, jornalista, 
arquivista e até agricultor4. A sua obra é vasta e o seu contributo para a história 
de Portugal é imenso e valioso, sendo mesmo considerado o “pai-fundador 
do modo “científico” de se investigar e escrever história em Portugal”5. Além 
disso, ou consequência disso, Alexandre Herculano, “ouvido como um oráculo”, 
alcançou um estatuto altamente valorizado na sociedade oitocentista portu-
guesa, o que lhe valeu a trasladação dos seus restos mortais para o Mosteiro 
dos Jerónimos, em 18886.

Como liberal, este historiador procurou reforçar o sentimento de pertença 
à nação, retirando “atenção histórica e estética ao passado clássico” e às reali-
zações culturais renascentistas. Em oposição, valorizava o passado medieval, 
dos primeiros séculos de Portugal7. Com efeito, Alexandre Herculano queria 
afastar-se dos discursos absolutistas e centralistas, motivo por que se apoiava 
num passado medieval e mais municipalista. Mas foi precisamente esse passado 
medieval e municipalista que abriu as portas a uma valorização do passado 
romano, que não estava limitado ao “despotismo dos césares”8. Pelo contrá-
rio, os municípios perfeitos medievais provinham do antigo modelo romano, 
que sobrevivera ao império, mantivera-se durante a monarquia visigótica e até 
durante a Reconquista9. Neste aspeto, Herculano não estava sozinho, tendo 
baseado as suas ideias em François Guizot, historiador liberal francês que 
defendera que, não existindo uma ligação direta entre os municípios romanos 
e medievais, os segundos descendiam dos primeiros e incorporavam muitos dos 
seus elementos10. Com efeito, a ideia da continuidade dos municípios romanos 
nos municípios medievais podia ser encontrada também em outros autores do 
século XIX, também citados por Herculano, como Savigny ou Niebuhr11.

De Alexandre Herculano passamos para Francisco Duarte de Almeida e 
Araújo. A escolha deste divulgador poderá já não parecer tão acertada como 
a de Herculano, uma vez que a sua obra é muito menos conhecida e teve um 
impacto muito inferior na vida cultural e científica do Portugal de oitocentos. 
Mas alguns particularismos de como esta obra foi publicada, que se relacionam 

4  Assis [s.d.]: 1.
5  Ibid.
6  Ibid.
7  Id.: 5.
8  Por exemplo, Herculano 2007: 331.
9  Branco 2007: 31-32.
10  Id.: 46.
11  Id.: 31.



137

André Teixeira

diretamente com o público a que era destinada, justificam a inclusão desta His-
tória de Portugal no nosso trabalho.

Em 1852, saía a público a História de Portugal de Almeida e Araújo, publi-
cada em fascículos e inserida na “Bibliotheca Económica”. Esta era uma obra 
destinada a ensinar aos cidadãos portugueses a história da sua nação12. Para 
escrever esta obra, Almeida e Araújo teve de abdicar do seu emprego no Tribu-
nal de Contas13. Não estamos, portanto, perante um historiador de profissão, 
mas antes face a alguém que queria apenas dar a conhecer aos seus concidadãos 
a história da nação14.

Em 1880, Teófilo Braga publicou a sua História do Romantismo em Portu-
gal15. Nesta obra, a determinado momento, o historiador procurou identificar 
o elemento romano na literatura. Para o fazer, acabou por se alongar sobre as 
causas que conduziram à decadência de Roma, bem como sobre os principais 
contributos dos romanos para a história universal16. Com efeito, uma das carac-
terísticas do pensamento deste autor era que “a literatura constitui expressão ou 
produto do meio social e que a sua evolução reflecte as transformações deste 
último, bem como o génio nacional”17. Quer isto dizer que ao dissertar sobre o 
elemento romano na literatura, Teófilo Braga caracterizava necessariamente o 
génio da nação romana – a compreensão da justiça18 –, descrevendo depois a 
degeneração moral do povo romano, que se traduziu numa literatura com uma 
qualidade cada vez menor.

Em 1885, foi a vez de Joaquim Pedro de Oliveira Martins publicar a His-
tória da República Romana19. O seu papel no desenvolvimento das ciências 
sociais em Portugal na segunda metade do século XIX é bastante relevante. 
Escreveu uma obra vastíssima nos campos da literatura, política, economia, 

12  “Convidado pelo Sr. Eduardo de Faria, há apenas 18 mezes, para escrever a Historia do 
nosso paiz, apesar de reconhecer a insufficiencia das minhas forças para obra de tanto vulto, 
não hesitei em annuir; porque, como cidadão portuguez, julguei sempre do meu primeiro 
devêr dispor-me completamente ao serviço da Patria. Entendi que lh’o não fazia pequeno, 
recopilando a nossa Historia, reunindo n’um só volume o que anda disperso por tantos, e 
apresentando-lh’a por preço tão modico, como não há exemplo em Portugal. De hoje por 
diante não servirá de desculpa a ninguem ignoral-a. O seu custo está em proporção com os 
haveres, ainda os mais limitados.” Vide Araújo 1852: 1257.

13  Araújo 1852: 1257.
14  Este autor foi funcionário público, redator da Câmara dos Pares e jornalista, mas não 

tinha qualquer formação em letras. Vide Matos 1998: 541.
15  Braga 1987.
16  Id.: 26-36.
17  Matos 1998: 324.
18  Braga 1987: 31.
19  Sobre J. P. Oliveira Martins e, mais concretamente, sobre a História da República 

Romana, v. o capítulo de Ricardo Nobre, publicado neste volume.



138

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

sociologia, filosofia e da história20. Particularmente importante foi a criação da 
Biblioteca das Ciências Sociais, que incluiu obras como História da Civilização 
Ibérica, Portugal Contemporâneo ou As raças humanas e a civilização primitiva, 
mas também, em 1885, “o coração do systema de obras que compõem a nossa 
[de Oliveira Martins] bibliotheca”21: a História da República Romana. Como 
veremos, as suas ideias políticas são indissociáveis do seu pensamento científico, 
sendo que Oliveira Martins “evoluiu de um republicanismo proudhoniano para 
a defesa de uma solução cesarista”22, evolução que se começava já a notar em 
certos aspetos da História da República Romana.

O último historiador que será estudado neste capítulo é José Leite de Vas-
concelos. Nasceu em 1858 e morreu em 1941. Começou por estudar medicina, 
mas cedo se interessou pelos estudos da cultura, particularmente pela arqueolo-
gia e pela dialectologia23, bem como pela etnologia. Com efeito, “ninguém antes 
de Leite de Vasconcellos praticou rigorosamente a Etnografia [em Portugal]”24. 
Já antes houvera o tratamento de matéria etnográfica, por parte de Teófilo Braga 
ou Adolfo Coelho, mas nenhum deles se aplicou rigorosamente no trabalho de 
campo25. Ao contrário dos restantes intelectuais aqui trabalhados, que tinham 
uma vocação muito mais direcionada para as fontes literárias, Leite de Vas-
concelos teve um percurso ligado à arqueologia e à museologia, tendo sido 
diretor do Museu Etnológico entre 1893 e 1929, tendo sido também professor 
da Faculdade de Letras de Lisboa entre 1911 e 192926.

A inclusão de José Leite de Vasconcelos neste artigo justifica-se por duas 
razões distintas. Primeiro, porque para trabalhar a visão oitocentista sobre a 
romanização era imprescindível incorporar a perspetiva que se começava a 
formar a partir da arqueologia. Dois exemplos fundamentais da arqueologia do 
fim de século em Portugal são Leite de Vasconcelos e Estácio da Veiga. Escolhe-
mos o primeiro fundamentalmente por causa da obra que começou a publicar 
ainda nos anos 90 do século XIX, Religiões da Lusitânia, apesar do volume que 
trata a romanização datar apenas de 191327. Esta obra revela-se particularmente 
interessante para este estudo porque sintetiza o conhecimento arqueológico 
acumulado no final do século, ao mesmo tempo que apresenta uma sistematiza-

20  Catroga 1993: 572-573.
21  Martins 1927: 5.
22  Catroga 1993: 573.
23  Silvestre [s.d.]: 2.
24  Guerreiro 1984: 65.
25  Id.: 65.
26  Silvestre [s.d.]: 2.
27  Vasconcelos 1913.



139

André Teixeira

ção do modo como Leite de Vasconcelos encarava a romanização e a sociedade 
lusitano-romana28.

2. � A romanização no século xix – entre história e política:

Para dar a conhecer a romanização, ou antes, a história da conquista 
romana da Península Ibérica, os historiadores oitocentistas começavam por 
expor ao leitor o contexto da segunda guerra púnica. Desse modo, desde o 
primeiro momento os romanos surgiam comparados com um outro povo, o da 
cidade de Cartago. Tal comparação ajuda-nos à partida a compreender de que 
forma o povo romano e as suas instituições eram encarados pelos historiadores 
do século XIX.

Desde logo, sobressai uma ideia muito forte da comparação entre roma-
nos e cartagineses, que é o respeito pela lei. De um lado, os cartagineses, que 
não hesitaram em começar uma guerra para que Aníbal Barca vingasse o seu 
pai, Amílcar, demonstrando assim uma completa ausência de respeito pelos 
tratados. Do outro, Roma, que procurou proteger os seus aliados, ainda que 
tardiamente. Este tipo de discurso é particularmente visível em Francisco de 
Almeida e Araújo:

Não succedeu assim com Hannibal [que desrespeitou os tratados], que tendo 
segurado a Hespanha, e querendo levar a guerra á Italia, não achou melhor 
pretexto para quebrantar a paz, do que insultar os confederados de Roma em 
Hespanha, pondo cerco a Sagunto […].29

Roma, ao contrário de Cartago, não procurou a guerra injusta; em opo-
sição, tentou ao máximo evitar a guerra. Ao procurar que não houvesse um 
conflito, Roma falhou em ajudar Sagunto, cidade aliada, tendo o Senado ficado 
a deliberar sobre o auxílio aos aliados até ser demasiado tarde30. Em termos dis-
cursivos, Roma foi a potência que respeitou os tratados, mas que foi empurrada 
para a guerra por uma Cartago sedenta de vingança.

Mas havia atenuantes a este discurso. Oliveira Martins narrou uma ver-
são diferente do início do conflito. Nesta versão, Cartago foi empurrada para 
a guerra: ao atacar Sagunto, Aníbal começara a guerra por sua conta e risco, 
sendo que apenas as riquezas da cidade conquistada haviam conseguido con-
vencer a elite cartaginesa a apoiar a guerra de Aníbal31. Também aqui, no 
entanto, os romanos parecem moralmente superiores face aos cartagineses. Os 

28  Id.: 100-192.
29  Araújo 1852: 12.
30  Id.: 13.
31  Martins 1927: 221-222.



140

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

romanos estavam ocupados e não podiam socorrer Sagunto de imediato, mas 
os cartagineses, que estavam estonteados pelo “medo e a cobardia”, viram que 
“o medo cedeu á cobiça no animo dos mercadores”32.

José Leite de Vasconcelos não concedia um ascendente moral aos romanos 
face aos cartagineses. O historiador assumia que a guerra tinha sido provocada 
pelos cartagineses, dado que Aníbal Barca tinha encontrado em Sagunto um 
mote para a guerra com Roma33. Mas tal como os cartagineses, também os 
romanos desrespeitavam os tratados e os acordos, como aconteceu com a trai-
ção de Sérvio Galba aos lusitanos. Ainda assim, o historiador concedeu que tal 
“facto vergonhoso” levou a uma condenação de Galba em Roma34.

Regressando à importância da romanização. Alexandre Herculano consi-
derou que a grande transformação da Península Ibérica datava do período entre 
220 e 216 a.C., período coincidente com o início da segunda guerra púnica e 
que foi marcado pela entrada dos romanos na Península Ibérica:

Daqui [220-216 a.C.] data a época da completa transformação da Península.
Ajudada pela superioridade da ciência militar, a superioridade da civilização 
romana devia ter acção imensa nessas sociedades imperfeitíssimas dos indí-
genas, aos quais faltava o vínculo da unidade nacional e que, misturados com 
as raças fenícia, grega e cartaginesa, tinham tomado costumes, vocábulos e 
ideias de cada um destes povos, sem que esses elementos adventícios tivessem 
tempo suficiente para se incorporarem perfeitamente no elemento céltico e 
formarem com ele um todo compacto e homogéneo capaz de resistir à influên-
cia civilizadora de Roma. Esta não empregava só as armas para assegurar a 
sujeição dos países que subjugava; introduzia neles as suas colónias, as suas 
leis, os seus costumes: trocava com eles até os deuses, recebendo os estranhos 
nos próprios templos, mas exigindo reciprocidade religiosa; dava a provar a 
esses homens rudes o luxo e os prazeres de que era mestra: recebia-lhes os pro-
dutos da sua agricultura e indústria, e interessava-os assim por muitos modos 
na existência e prosperidade da grande república.35

A romanização foi, para este autor, o momento-chave do desenvolvi-
mento de novas instituições na Península Ibérica. Resta saber quais insti-
tuições, como se deu este processo e porquê. No excerto que transcrevemos 
acima, o autor lançou pistas para responder a essas questões. Ao contrário 
dos povos que anteriormente tinham de algum modo ocupado a península, 
i. é, fenícios, gregos e cartaginenses, aos romanos não faltou tempo para que 
a sua civilização se tornasse dominante (Herculano tomou como válido o 

32  Id.: 222.
33  Vasconcelos 1913: 100-102.
34  Id.: 115-116.
35  Herculano 2007: 69-70.



141

André Teixeira

domínio romano em larga escala do norte da península)36. Mais do que isto, 
o domínio de Roma não se fazia apenas pela força das armas, mas também 
pelas “suas colónias, as suas leis, os seus costumes”. Escreveu o autor que os 
romanos trocavam com os povos dominados até os deuses, o que poderia ser 
entendido como um sinal de que uma tal ocupação não seria um jugo mili-
tar e tirânico, mas antes a integração numa grande república, de cuja “exis-
tência e prosperidade” os povos dominados seriam também beneficiários.

Apesar desta visão de prosperidade que Alexandre Herculano nos transmi-
tiu sobre a romanização da península, este não foi um processo pacífico. Fran-
cisco de Almeida e Araújo foi um dos autores que enfatizou o papel da violência 
e da guerra quase constante durante a romanização do território:

Os Romanos devidiram a Hespanha em duas provincias, Ulterior e Cite-
rior, e para ellas mandaram governadores com o titulo de Pretores. Um dos 
primeiros foi Marco Porcio Catão, que batalhou com os Lusitanos; mas que 
por fim os reduziu, mais pelos seus modos affaveis e generosos, do que pelas 
armas. Seguiu-se a este Scipião Nasica, que excitou por tal fórma o odio destes 
povos, que elles fizeram uma liga com os Celtibéros, a quem tambem o jugo 
romano se tornava iusupportavel, e que buscava occasião de se libertar delle.37

Nas páginas que se seguiram a este excerto, o divulgador descreveu as 
várias lutas entre romanos e lusitanos até à época de Sertório. Em geral, os 
romanos acabavam por vencer as campanhas, mas logo os lusitanos, com o seu 
“génio belicoso” recuperavam a luta contra os invasores. Foi neste contexto que 
Almeida e Araújo se referiu a Viriato: um lutador contra o invasor romano38. 
Mas a descrição em que os valores heroicos e patrióticos são mais claramente 
atribuídos a Viriato é a de J. Leite de Vasconcelos:

Houve na Lusitania um varão dotado de nobre civismo, de aptidões militares, 
e de energia de ferro, que pretendeu pôr termo á prepotencia dos Romanos, 
despertando com viveza no animo dos seus compatriotas e dos seus vizinhos 
ideias de liberdade e de firme resistencia, por ventura não totalmente desa-
companhadas da opinião de que os povos ibericos poderiam confederar-se 
para formarem uma nação unica, — opinião porém utópica, então como hoje. 
Este varão foi Viriato, talvez oriundo dos Celticos da mesopotamia de entre 
Tagus e Anas, como do seu nome se póde inferir.39

36  Id.: 83.
37  Araújo 1852: 18.
38  Id.: 18-24.
39  Vasconcelos 1913: 156.



142

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

Desta visão de Viriato, podemos também inferir que José Leite de Vascon-
celos defendia que a romanização fora um processo violento. De facto, nas Reli-
giões da Lusitânia focou muito o papel da guerra e da violência nos primeiros 
séculos de romanização. Com efeito, o formato de “elencho chronologico”40 em 
que parte desta obra está escrita, favorecia uma história dos acontecimentos. 
Assim, o primeiro evento da cronologia de Leite de Vasconcelos foi precisa-
mente a vitória de Cipião Nasica sobre os lusitanos em 193 a.C.41. A isto, segui-
ram-se cerca de cinquenta páginas de conflitos entre ocupantes e ocupados42.

No seguimento das lutas entre lusitanos e romanos, há uma outra per-
sonagem que assumiu um papel importante para o discurso historiográfico 
oitocentista: Sertório. Tal como a segunda guerra púnica ou a Viriato, Sertório 
era um tema obrigatório para os historiadores oitocentistas portugueses. A ação 
deste comandante, com efeito, não era de fácil avaliação para os historiadores 
do século XIX. Por um lado, Sertório representava uma força de resistência 
aos romanos, por outro, ele mesmo foi um dos mais vigorosos elementos que 
conduziu à romanização.

De acordo com Alexandre Herculano, a romanização era um facto pratica-
mente adquirido em vastas áreas da península já ao tempo de Sertório. Apesar 
das dificuldades que os romanos tiveram durante um longo período em impor a 
vontade da república sobre estes territórios, quando se deu a “revolução de Ser-
tório”, ia “já adiantada [a] conquista da civilização romana”43. Esta personagem 
já não optaria por favorecer a cultura indígena, mas antes por criar uma nova 
república, em tudo semelhante à sua pátria de origem. Tal opção, de acordo com 
Herculano, era encarada negativamente pelos historiadores modernos, uma vez 
que veriam nesta ação de Sertório uma forma de apagar a civilização indígena, 
“cujos germes já existiam no solo da Espanha”44. Alexandre Herculano, pelo 
contrário, defendia que o procedimento de Sertório era a prova cabal de quão 
avançada estava a romanização da Península Ibérica já naquele tempo.

Sertório criou na Lusitânia uma república à imagem de Roma, o que 
implicou a fundação de novas instituições, fossem elas políticas, culturais ou 
militares. Em relação a Sertório, além do que foi evidenciado por Alexandre 
Herculano, que os historiadores modernos, tendencionalmente nacionalistas, 
encaravam esta personagem como alguém que tinha contrariado os germes 
nacionais da Península Ibérica, podemos também considerar que há dois gru-
pos sobre o papel que este comandante militar desempenhou na romanização. 
a) Sertório enquanto força que contribuiu fortemente para a romanização da 

40  Id.: 105.
41  Id.: 107.
42  Id.: 107-153.
43  Herculano 2007: 70.
44  Ibid.



143

André Teixeira

Península, particularmente do atual território português (como Herculano ou 
Almeida e Araújo); b) Sertório a romanizar particularmente a Espanha atual, 
mas com pouca influência no interior das fronteiras portuguesas (por exemplo, 
Leite de Vasconcelos).

a) Para historiadores como Alexandre Herculano ou Francisco de Almeida 
e Araújo, as guerras de Sertório foram um dos momentos-chave da romanização 
da península, a par da segunda guerra púnica. Herculano descreveu a república 
sertoriana do seguinte modo:

Obedecido por mais de setenta mil soldados italianos, espanhóis e africanos 
e envolto na guerra com Pompeio e Metelo depois da morte de Sila, Sertório 
não se esqueceu de por todos os modos converter a porção da Espanha que 
dominava numa imagem do Lácio. Ebora foi feita capital da Lusitânia, Osca, 
da Celtibéria. Um senado composto de trezentos senadores, todos romanos, 
representava o Senado de Roma. Osca ficou sendo o centro da reforma intelec-
tual, como Ebora o era da civil e política. Na capital dos celtiberos estabeleceu-
-se uma como universidade, onde as literaturas grega e latina eram ensinadas 
por mestres dessas duas nações. Só esta educação conferia aos espanhóis o 
carácter de cidadãos romanos e ficava sendo assim o caminho dos cargos 
importantes.45

A primeira instituição que Alexandre Herculano nos forneceu foi a militar: 
mais de setenta mil soldados, entre italianos, espanhóis e africanos. E tal descri-
ção remete-nos logo para o primeiro elemento da formação política de Sertório: 
embora esta república ficasse situada na Hispânia, do ponto de vista geográfico, 
era algo muito mais vasto, correspondente à própria república romana, tomada 
pelos inimigos de Sertório, particularmente por Sula.

O caráter eminentemente romano desta formação política era visível na 
composição da sua estrutura militar, em que mesmo os soldados oriundos da 
Hispânia estavam treinados à maneira romana e combatiam como romanos. 
Mas as estruturas políticas reforçavam este pendor romano. O senado, com-
posto de trezentos homens, era constituído apenas por romanos, deixando de 
parte os aliados locais de Sertório.

Além das reformas militares e político-administrativas, na república de 
Sertório houve um desenvolvimento cultural do território. Foi constituída uma 
academia em que eram lecionadas as literaturas grega e latina. Esta educação 
tinha uma finalidade política, uma vez que apenas educados à maneira romana 
– o que se fazia nesta “universidade” – os locais podiam aceder à cidadania 

45  Id.: 71.



144

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

romana e aos cargos mais importantes (o que decerto, subentenderia um cursus 
honorum local).

Francisco de Almeida e Araújo escreveu que Sertório erigira em república 
o governo da Lusitânia. Essa república tinha um senado, havia empregos e 
magistrados, tal como na república romana46. Nesta descrição há um elemento 
fundamental que a distingue da que foi fornecida por Alexandre Herculano. 
Almeida e Araújo não especificou sobre se este senado seria composto apenas 
por cidadãos romanos ou se incluiria também as elites indígenas, uma vez 
que Almeida e Araújo referiu apenas os “principaes da Provincia”47. Mas há 
uma frase deste historiador, a propósito de Sertório, que é evidenciadora de 
uma transposição de ideais liberais oitocentistas para o mundo romano: “e 
que instituiu Academias, por estar convencido que a sciencia valia tanto para 
qualquer estado, como o valor e a força das armas”48. Como vimos, Almeida e 
Araújo escreveu a sua História de Portugal com o objetivo de dar a conhecer 
aos seus concidadãos a história da sua nação; aqui, vemos novamente o ideal da 
educação, desta feita transposto para aumentar a valorização de Sertório, uma 
figura histórica do passado.

A transposição para o passado sertoriano daquilo que se desejava para o 
presente não foi um exclusivo de Almeida e Araújo. Este historiador citou Char-
les Romey (o autor mais citado por Araújo a propósito da romanização), com a 
sua História de Espanha, em que foi possível notar um claro elogio da ação de 
Sertório. Este comandante, explicou Romey, não se limitou apenas a reorganizar 
militarmente a Hispânia, mas esteve à beira de transformar a península numa 
nação independente, organizado à maneira romana49. Mas esta “nação indepen-
dente” não estaria vinculada a uma “absoluta unidade politica”. Ao invés, apesar 
da diversidade dos costumes locais – que o autor transpôs como ainda existente 
no seu próprio tempo –, Sertório dotara as duas grandes divisões territoriais da 
Hispânia (a Ulterior e a Citerior) de governos próprios, fundados nos mesmos 
princípios, que eram iguais aos da república romana50.

O mesmo Charles Romey escreveu:

A Lusitania e a Celtiberia, reunidas sob o seu patrocinio, recebèram delle duas 
capitaes, onde fixou a sede de dous governos distinctos. Evora e Osca torna-
ram-se então duas cidades centraes, donde tinha que partir o impulso regene-
rador. Evora, na qual Sertorio residia quase sempre, teve, ao exemplo de Roma, 

46  Araújo 1852: 31. Também José de Arriaga, por exemplo, referiu-se a assembleias em 
que os lusitanos elegiam os seus dirigentes. Vide Arriaga 1886: 108.

47  Ibid.
48  Ibid.
49  Romey apud Araújo 1852: 24-25.
50  Id.: 25.



145

André Teixeira

um senado, magistrados, e até mesmo tribunos. O corpo senatorio, composto 
dos Hespanhoes mais esclarecidos, e dos Romanos interessados com elle em 
subtrahiram-se á colera de Sylla, era investido de todo o poder governativo: 
dependiam delle os magistrados de qualquer ordem, os pretores, os questores 
e os que governavam a cidade segundo as leis romanas, as quaes só tinham 
soffrido algumas ligeiras modificações, tendentes a acoamodal-as ao caracter 
hespanhol. Sertorio estabeleceu uma escola publica em Osca, instando com 
os Hespanhoes a mandarem alli seus filhos estudar as letras gregas e latinas, 
ensinadas pelos mestres que mandáva vir de Italia. Os moços hespanhoes ao 
sair desta, que parece haver sido uma superior escola, e d’algum modo uni-
versidade, eram reconhecidos como cidadãos romanos, e tinham acesso aos 
cargos publicos.51

Este longo excerto fornece as respostas a algumas das interrogações que 
atrás colocámos. Para Romey – e Almeida e Araújo, que o citou – o senado 
de Sertório não era constituído apenas por romanos, mas também por locais 
que tinham ascendido ao privilégio da cidadania. Pelo meio, as leis da repú-
blica mantinham-se, salvo pequenas alterações para as acomodar aos usos 
da Hispânia. Também no campo do ensino Sertório assemelhava-se gran-
demente ao ideal de um governante oitocentista, tendo criado uma escola 
pública, que seria o equivalente a uma escola superior ou uma universidade, 
com o intuito de formar uma elite local capaz de guarnecer os cargos públicos.

Um outro aspeto relevante é a indicação clara por parte destes historiado-
res do desenvolvimento da cidade de Évora no tempo de Sertório, sendo que a 
residência desta personagem seria mesmo na cidade. Para historiadores como 
José Leite de Vasconcelos, Sertório tivera pouca influência no atual território 
português: “Abstenho-me de enumerar os benefícios prestados por Sertorio á 
Hispania, porque elles manifestaram-se apenas na parte hespanhola da Penin-
sula, e não temos noticia de que se reflectissem nos territorios que constituem 
hoje o nosso país”52.

Leite de Vasconcelos, em oposição a historiadores anteriores, como Romey, 
Herculano ou Almeida e Araújo, embora reconhecendo o papel importante 
de Sertório no desenvolvimento da Hispânia, considerava que essa ação fora 
exterior ao território português. Mais do que isto, se era verdade que esta pro-
víncia fora a segunda casa de Sertório, não era menos verdade que essa era uma 
relação de oportunidade: a Península Ibérica era um espaço a partir de onde 
Sertório podia vencer os seus rivais políticos53. A mesma relação oportunista, 
de acordo com o historiador, podia ser aplicada à romanização no campo das 

51  Ibid.
52  Vasconcelos 1913: 161.
53  Id.: 160.



146

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

mentalidades: foi útil a Sertório disciplinar as tropas lusitanas, mas “quando 
isso conveio aos seus planos politicos, favoreceu as crendices populares com a 
intervenção da corça”54.

Demorámo-nos com Sertório, porque este foi para os historiadores oito-
centistas (incluindo o próprio Leite de Vasconcelos) um momento importante 
para a romanização. Oliveira Martins chegou mesmo a afirmar que Sertório agia 
como um governador romano, uma vez que organizava o governo da Hispânia 
como uma província romana, concedeu-lhe um senado, manteve os romanos 
nos cargos de poder, mas sem esquecer a amizade dos seus aliados indígenas. 
Sertório obedecia, por isso a uma “tradição democrática de assimilação e roma-
nisação das provincias”55. Mesmo que tal processo acontecesse em oposição à 
própria república romana, Sertório introduziu ou solidificou na Hispânia mui-
tos aspetos militares, culturais e político-administrativos de origem romana. 
José Leite de Vasconcelos, que relativizou o papel de Sertório no desenvolvi-
mento da Lusitânia, explicou a questão de forma clara. Com uma vitória de 
Viriato, a Lusitânia teria permanecido durante mais tempo como uma civiliza-
ção indígena, ao passo que com uma vitória sertoriana, “adviria um pouco mais 
cedo a implantação da civilização romana, superior á outra”56.

As diferenças de perceção sobre a romanização que observámos entre os 
vários autores radicam também num outro problema: a importância dos povos 
pré-romanos para a construção do Portugal moderno. No século XIX, dois cam-
pos opostos debatiam sobre qual a importância dos povos indígenas na constru-
ção de Portugal. Por um lado, autores como Alexandre Herculano defenderam 
que Portugal era uma monarquia moderna, ou seja, que a formação do reino 
de Portugal devia-se a razões políticas, de vontade de uma elite, dos séculos da 
Reconquista (particularmente do século XII), em vez de radicar numa singula-
ridade étnica do oeste da Península Ibérica57. Por outro lado, intelectuais como 
José Leite de Vasconcelos (mais moderadamente), Oliveira Martins58, Adolfo 
Coelho ou Teófilo Braga defendiam que a identidade portuguesa radicava nos 
povos pré-romanos, particularmente os lusitanos (no caso de Teófilo Braga, a 
identidade portuguesa radicava também nos moçárabes)59.

Tal questão pode não parecer sobremaneira relevante para a romanização, 
mas tem alguma importância quando consideramos que uma sobrevalorização 
dos lusitanos no discurso identitário oitocentista em Portugal implicaria por 

54  Id.: 161.
55  Martins 1927b: 158-159. Esta tradição democrática aqui referida era uma democracia 

antiga, mas que não era diferenciada da democracia moderna, do século XIX.
56  Vasconcelos 1913: 161-162.
57  Matos 1998: 316; Matos 2008: 19.
58  Martins 1880: 3.
59  Sobre esta questão, v. Matos 1998: 339-350.



147

André Teixeira

oposição uma menor valorização da influência da romanização. Não porque 
deixasse de se reconhecer uma superioridade de desenvolvimento à cultura 
romana, mas porque para haver uma sobrevivência da identidade lusitana até 
ao Portugal moderno, teria de haver uma brecha no sistema da romanização 
que permitisse essa sobrevivência. Alexandre Herculano apercebeu-se deste 
paradoxo aparente, ao escrever que:

Se porém […], alguns caracteres de nacionalidade ibérica ou céltica, apesar dos 
factos políticos e sociais que temos rapidamente apontado, subsistiam ainda, o 
sistema administrativo de Augusto césar e dos seus sucessores, realizando de 
todo, posto que por diverso motivo, o pensamento civilizador de Sertório, aca-
bou de desvanecer forçosamente esses caracteres.60

Para Herculano, este pensamento era uma inferência lógica: havendo uma 
romanização bem-sucedida, os traços lusitanos desvanecer-se-iam. Tais afir-
mações, contudo, perdiam parte da sua força quando, como fez José Leite de 
Vasconcelos, se concedia uma importância maior aos vestígios materiais da 
romanização. Era verdade que havia em Portugal inúmeros vestígios romanos. 
Mas a Lusitânia, particularmente a parte portuguesa da Lusitânia, era “dos 
paises onde a civilização romana deixou monumentos menos apparatosos e de 
menor importancia”61.

Do ponto de vista puramente formal, a coexistência da romanização com 
uma sobrevivência, ainda que escassa, de um gene lusitano pode parecer um 
paradoxo. Mas Leite de Vasconcelos evitava-o, indicando que a romanização 
da Lusitânia não fora tão forte como em outros territórios romanizados. Este 
intelectual, todavia, não foi o único que defendeu uma filiação de Portugal nos 
antigos lusitanos. Houve outros defensores dessa teoria, como Adolfo Coelho 
ou Teófilo Braga. Nem todos secundarizaram o papel da romanização (o pró-
prio Leite de Vasconcelos fê-lo muito levemente). Isto levantava um problema, 
que era a sobrevivência de um referente identitário lusitano sob o jugo de uma 
civilização superior como era a romana.

Oliveira Martins, por seu lado, considerava que fora a romanização que 
dera à península a “unidade social, a língua, a cultura literária e científica”, a 
que depois se juntara a unidade moral do cristianismo62. Neste sentido, para 
Oliveira Martins, na História da Civilização Ibérica, Portugal não nasceu de uma 
continuidade com os antigos lusitanos, mas antes da resposta militar à invasão 
sarracena da Península Ibérica: como os demais reinos ibéricos, Portugal bro-

60  Herculano 2007: 71.
61  Vasconcelos 1913: 192.
62  Martins 1994: 145.



148

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

tou “do seio dos combates na desenvoltura dos acampamentos”63. Mais do que 
a partir da permanência de um gene lusitano (que teria um papel secundário, 
embora existisse, posição em que se demarcava de forma clara de Alexandre 
Herculano), Portugal nascera das lutas entre os nobres portucalenses e os seus 
vizinhos, que foram conduzindo à definição das fronteiras64.

Independentemente das polémicas acerca da permanência de um gene 
lusitano pré-romano na população do ocidente da Península Ibérica, que tivesse 
mais tarde influenciado o surgimento de Portugal, os historiadores oitocentistas 
não negaram o papel da romanização. Nesse sentido, se a romanização de Ser-
tório ainda poderia ser alvo de algumas objeções (como a evidenciada por Leite 
de Vasconcelos, sobre a pouca relevância no território português), avançando 
até à época de Júlio César existe uma certa unanimidade sobre os efeitos da 
romanização (que se manteve até à dissolução do império).

O próprio José Leite de Vasconcelos, que evidenciara as falhas de uma 
intensa romanização em Portugal no tempo de Sertório, apontava que ainda 
antes da época de César, já os lusitanos estavam em paz, fosse em relação aos 
romanos, fosse entre eles mesmos, porque era frequente os lusitanos travarem 
lutas entre eles65. Do mesmo modo, também Almeida e Araújo apontou a che-
gada da paz à península, após a guerra civil entre César e Pompeio66. Alcançada 
a paz, era então o tempo de uma nova reforma administrativa. Júlio César fizera 
uma nova divisão territorial da Hispânia, dividindo também algumas cidades 
entre as denominações de colónias e municípios67. Neste campo, parece-nos que 
houve uma simplificação das diferenciações jurídicas entre colónias e muni-
cípios por parte de Almeida e Araújo, que não se estenderia a outros autores 
daquele período, como Alexandre Herculano68.

Francisco de Almeida e Araújo expôs a crescente complexificação das 
estruturas romanas na Hispânia como um processo natural: primeiro, as insti-
tuições criadas por Sertório; depois, uma reforma administrativa de Júlio César; 
seguiu-se um novo regimento para a Hispânia, que foi criado por Augusto, com 
a divisão da Lusitânia em quatro distritos, “cada um delles com uma relação”, 
i. é, um tribunal; por fim, uma última reorganização administrativa dada por 
Vespasiano e Adriano. Pelo meio, “Roma espalhou pela Peninsula o seu systema 

63  Id.: 146.
64  Catroga 1996b: 137-138.
65  Vasconcelos 1913: 163.
66  Araújo 1852: 29.
67  Id.: 31.
68  Alexandre Herculano dissertou longamente acerca das categorizações jurídicas das 

cidades romanas, a propósito da evolução do município. Vide Herculano 2007: 326-333, 
especialmente pp. 326-327.



149

André Teixeira

tributario como a emblezou tambem com as riquezas das artes em que ella 
florecia”69.

Tais reformas administrativas não passaram despercebidas aos restantes 
historiadores. Alexandre Herculano, por exemplo, desenvolveu-as muito mais 
do que Almeida e Araújo. No tempo da república a Hispânia estava dividida 
entre Ulterior e Citerior, depois foi dividida em três (Bética, Tarraconense e 
Lusitânia) e, por fim, numa reforma administrativa que Herculano fez remontar 
a Constantino – por alegar que atribuir essa reforma a Adriano carecia de fun-
damento –, a Península Ibérica ficou dividida em Tarraconense, Cartaginense, 
Galécia, Lusitânia e Bética. Por sua vez, havia uma subdivisão em distritos ou 
conventos, em que “residiam os magistrados administrativos, judiciais e mili-
tares”70. Estas cidades eram, assim, mais do que modestas sedes de tribunais da 
relação, como fez entender Almeida e Araújo.

Neste contexto, Herculano prosseguiu com a explicação das instituições 
e classificações jurídico-administrativas romanas. Explicou a diferença entre 
colónias e municípios, em que as primeiras eram compostas por cidadãos de 
origem romana e os segundos tinham o privilégio de se reger por leis locais, 
aplicando-se-lhes ao mesmo tempo “grande parte do direito público romano”, 
embora as diferenças entre as duas classificações se tenham esbatido com o 
tempo71. Além destas, havia também povoações integralmente indígenas – as 
cidades confederadas. Para o historiador, a existência de cidades confederadas 
(e por isso, integralmente indígenas) não implicaria a continuidade de uma 
civilização pré-romana sob o jugo romano. Estas cidades, com efeito, tinham 
este estatuto porque teriam sido as primeiras a aceitar o domínio romano, pelo 
que não teriam motivos para manter costumes antigos. Além do mais, não 
seriam povoações apenas lusitanas – ou célticas –, mas antes uma “raça mista 
céltico-fenício-púnica”, correspondente aos anteriores ocupantes do território 
peninsular72.

Como se tal não bastasse para aferir os efeitos da romanização, com o 
tempo, as distinções das diversas categorias jurídicas desapareceram na Penín-
sula Ibérica. Vespasiano atribuíra a todas as povoações da Hispânia o direito 
latino e Caracala concedera a cidadania romana a todo o império. A península 
tinha apresentado uma forte resistência à romanização, mas rapidamente se 
integrara no seio do mundo romano, que no século IV d.C. se afirmava já, de 
acordo com Herculano, como uma só nação no ocidente da Europa e que, trans-
pondo os seus limites, estendia-se também por África e pela Ásia73.

69  Araújo 1852: 31.
70  Herculano 2007: 71-72.
71  Id.: 72.
72  Id.: 72-73.
73  Id.: 73.



150

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

Também José Leite de Vasconcelos assinalou as reformas trazidas pela 
romanização da Hispânia. Nas Religiões da Lusitânia, depois de ter narrado a 
história da conquista romana, começou a explicar a civilização lusitano-romana. 
Nas primeiras páginas da história dessa civilização, começou por fazer a descri-
ção administrativa e da ordem jurídica, entenda-se, das formas de governo das 
províncias74. De entre os autores estudados, foi o primeiro que fez a distinção 
entre as províncias imperiais (Lusitânia e Tarraconense) e a senatorial (Bética)75.

Mas esta descrição administrativa e jurídica não se ficou apenas por um 
enunciado das várias estruturas administrativas possíveis, como aconteceu com 
Herculano. Tal justifica-se porque Herculano tinha acima de tudo uma preo-
cupação teórica com a problemática municipalista, sendo que essa preocupa-
ção teórica resvalava depois para o campo ideológico, entenda-se a ideologia 
municipalista e descentralizadora que o próprio Alexandre Herculano defendia 
para o século XIX. Neste contexto, os municípios perfeitos seriam os da época 
romana. Por outro lado, Leite de Vasconcelos estava mais preocupado em des-
crever a realidade histórica da Lusitânia naquele período, porque só com um 
retrato fiel da província nos tempos romanos é que seria capaz de abordar a 
problemática da religião nos capítulos subsequentes do seu trabalho. Vascon-
celos não se ficou (mais uma vez) pelas fontes da literatura e da historiografia: 
utilizou-as em conjunto com as fontes epigráficas e arqueológicas.

Neste sentido, as categorias de povoações em que José Leite de Vasconcelos 
dividiu as povoações da Lusitânia não se limitaram a réplicas ou explicações 
das categorias jurídicas das cidades romanas. Pelo contrário, o estudioso elen-
cou uma categorização própria que advinha mais do tratamento sistemático 
dos dados arqueológicos do que da leitura de fontes literárias e jurídicas da 
Antiguidade.

1) povoações de nucleo indigena, o que se collige dos nomes d’ellas e dos acha-
dos archeologicos, povoações que são a maior parte das que mencionei no 
vol. II d’esta obra, na secção da «Geographia», e os castros que chegaram a 
ser romanizados, como o da Citania de Briteiros; 2) povoações novamente 
fundadas ou restauradas, por exemplo (Caeserobriga, Augustobriga, colonia 
Augusta Emerita, colonia Pax Iulia, a colonia de Metellimum, ou transferidas 
de outros locaes; 3) acampamentos militares ou castra que se tornaram cida-
des, por exemplo, como parece, Caeciliana e Caepiana’; 4) estabelecimentos 
thermaes e industriaes, por exemplo Aquae Flaviae, o metallum Vipascense 
(já antigo, mas romanizado), e a povoação que estava no local hoje chamado 
«Troia» (em frente de Setubal), cujo nome antigo não se sabe ao certo; 5) vil-
lae e aedificia avulsos, de que fallarei adiante. Podiam também citar-se certos 

74  Vasconcelos 1913: 164-172.
75  Id.: 166.



151

André Teixeira

santuários importantes, como o de Endovellico (vol. II, p. 131), onde devia 
haver pessoal permanente.76

As circunscrições administrativas romanas propriamente ditas não estavam 
ausentes, como foi o caso da lista dos vários conventos da Lusitânia exposta 
pelo autor77. Mas logo de seguida, Leite de Vasconcelos partiu da descrição das 
cidades para as villae que, segundo ele, seriam casas de campo, lugares, sendo 
que era difícil fazer algumas distinções, como fosse entre vilas rústicas e vilas 
rurais78. Importa constatar que já não se estava perante uma historiografia intei-
ramente construída a partir de fontes literárias, mas sim de uma história com 
um forte pendor arqueológico, baseada por isso num manancial de fontes que 
Alexandre Herculano ou Francisco de Almeida e Araújo nem sequer pensaram 
utilizar (escusado será dizer que muitas das evidências arqueológicas não eram 
sequer conhecidas nos meados do século, quando aqueles autores escreveram).

Graças a uma maior atenção dada às evidências arqueológicas por parte 
de Leite de Vasconcelos, a sua descrição das consequências da romanização 
revelou-se bem mais concreta que a de outros historiadores. Entre os vestígios 
dos romanos encontravam-se pontes, teatros, aquedutos, vilas, mosaicos, até 
equipamentos agrícolas79. O autor podia, assim, concluir que a romanização 
tinha sido positiva para a Península Ibérica:

De tudo isto resultava um bem-estar geral: não que cessassem de existir as 
grandes desigualdades sociaes que anteriormente havia, ou na propria dis-
tincção entre escravos e homens livres estes usufruissem todos prerogativas 
iguaes; não que a Lusitânia, como o resto da Peninsula, não constituisse para 
os dominadores inexgotavel campo de exploração e perpétua fonte de proven-
tos, por isso que todas as provincias eram por lei praedia populi Romani: mas 
tinham desapparecido muitos usos selvaticos, e terminado pela maior parte 
as guerras intestinas, de tribu com tribu, e as d’estas com Roma, o que trazia 
outr’ora o pais em continuo sobresalto; as cidades apresentavam-se mais ale-
gres, mais vivas, mais polidas; os indigenas, quando o podiam fazer, orgulha-
vam-se de adoptar os tria nomina […].80

Também Francisco de Almeida e Araújo explicou que a romanização, tendo 
sido claramente positiva, não fora desprovida de aspetos negativos. Os romanos 
olhavam para a península como uma mina quase inesgotável de recursos, tendo 
por isso explorado sistematicamente as riquezas dos povos hispânicos. Roma 
tinha conduzido a Hispânia para o rumo do progresso, através do seu sistema 

76  Id.: 170-171.
77  Id.: 175-176.
78  Id.: 176-177.
79  Id.: 176 sqq.
80  Id.: 188-189.



152

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

tributário, da sua organização, das suas instituições, artes e monumentos81. 
Mas o progresso acarretara pesados custos para a província, que sustentara as 
riquezas dos pretores e generais romanos que ocuparam cargos na península 
durante os séculos da conquista: Galba, Crasso ou Júlio César, por exemplo. A 
ocupação e colonização da península pelos romanos fora positiva, mas nem por 
isso deixaria de ser uma ocupação e uma colonização.

Neste aspeto podemos estabelecer pontes entre a visão da romanização 
de Almeida e Araújo e a visão oitocentista sobre a colonização. Com efeito, os 
romanos civilizaram os povos bárbaros, ao mesmo tempo que exploraram os 
seus recursos. Também no século XIX, as nações europeias estavam a civilizar 
os seus territórios coloniais, ao mesmo que exploravam os recursos desses espa-
ços. A história, tornada acessível para todos os cidadãos, era para este divulga-
dor, a mestra da vida, o exemplo do passado transportado para a ação política 
do presente, se considerarmos como válidas estas analogias entre os padrões de 
civilização que Almeida e Araújo atribuía aos romanos e a ação dos estados-na-
ção do seu próprio tempo. A colonização oitocentista, tendo em linha de conta 
o modo como se desenrolara a colonização romana cerca de dezanove séculos 
antes, era positiva porque implicava o progresso dos povos que habitavam os 
territórios colonizados, do mesmo modo que os romanos tinham feito com os 
antigos povos bárbaros.

Se para Almeida e Araújo, a colonização romana trouxera benefícios – 
que seriam também expectáveis na colonização oitocentista –, para Oliveira 
Martins a expansão romana havia representado uma perversão da política e da 
economia romana, tal como a expansão europeia moderna implicara resultados 
idênticos nas monarquias modernas:

A conquista do mundo mediterraneo pelos romanos é como a descoberta das 
Indias e das Americas: as consequencias e os resultados immediatos sobre o 
organismo nacional são identicos. Ao mesmo tempo que se paralysa a evolu-
ção nacional, perverte-se a economia social; o poder petrificado torna-se pes-
soal – oligarchia em Roma, absolutismo monarchico nos tempos modernos; 
a ponderação da riqueza na mediania da vida agricola desapparece perante o 
grande commercio; forma-se um Capitalismo mais gravemente oppressor do 
que o poder politico, e com o Capitalismo apparece systematisada a explo-
ração da maioria dos homens – escravos na Antiguidade e na Renascença, 
proletarios hoje em dia.82

A comparação apresentada implicava uma inovação face ao pensamento 
de outros historiadores oitocentistas. Se para os outros historiadores, como 

81  Araújo 1852: 32.
82  Martins 1927a: xvii.



153

André Teixeira

se verá, o cesarismo era algo manifestamente negativo, porque implicava a 
perda das liberdades, para Oliveira Martins era o inverso: o cesarismo era “um 
governo forte que, mantendo a ordem, proteja o pobre contra o rico”83. Em vez 
de ser uma perversão de um sistema de liberdades, o cesarismo era uma res-
posta madura à nova classe de capitalistas que crescia com a expansão de um 
império, fosse ele no Mediterrâneo antigo, fosse nas Américas e Índias moder-
nas. Oliveira Martins havia-se tornado favorável ao socialismo catedrático, do 
Estado forte e protetor dos fracos, tendo para isso procurado fundamentação 
no exemplo romano.

Noutra orientação, também Teófilo Braga (republicano e federalista) se 
afirmou como um autor profícuo na construção de paralelos, de analogias, 
entre o mundo romano e o século XIX. O historiador considerava que a perda 
de liberdade decorrente do regime dos césares levara à decadência moral – e por 
consequência à decadência literária e política – da “nação” romana:

Sem um protesto, sem um meio de participar da autoridade e de a dirigir 
reclamando, o poder torna-se um apanágio divino, e por uma ilusão fácil de 
se incutir, a arbitrariedade substitui o dever, a graça antepõe-se à justiça.84

A perda de liberdade traduzia-se, então, numa decadência das relações 
sociais e das formas literárias. Para o historiador, esta relação não ocorrera ape-
nas na história romana, mas em vários outros períodos da história da humani-
dade. Assim, em períodos menos livres da história humana, tinham proliferado 
literaturas “de bajulação ao prepotente”85.

Ao terminar as suas considerações sobre os romanos, o historiador esta-
beleceu uma última analogia entre as duas épocas: do mesmo modo que os 
políticos se eclipsaram na Europa de Teófilo Braga, na véspera de uma transfor-
mação social, também no final do império houve uma “arbitrariedade imperial 
a devassidão dos pretorianos, a mediocridade da literatura e a extinção do 
espírito público, [que] foram a consequência da falta de um móvel superior que 
desse vigor à consciência da nacionalidade”86.

Tais comparações podem não parecer relevantes a propósito da romaniza-
ção, mas são-no se tivermos em conta o pensamento histórico de Teófilo Braga, 
que foi o mais influente defensor do determinismo étnico em Portugal87. Neste 

83  Id.: xxvii. Sobre a visão positiva que o autor tinha sobre Júlio César, v. neste volume 
o capítulo de Ricardo Nobre, “As ‘fontes inexauríveis dos escritores da Antiguidade’ na 
História da República Romana (1885), de J. P. Oliveira Martins”.

84  Braga 1987: 30.
85  Ibid.
86  Id.: 32-33.
87  Matos 2008: 22-23.



154

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

sentido, quando escreveu a História do Romantismo em Portugal, o historia-
dor procurava o elemento romano na literatura. Escrever sobre esse elemento 
romano, sobre o que distinguia moral, cultural e politicamente a nação romana 
das outras, implicou também compreender a decadência romana.

Se as virtudes cívicas e o primado da lei e do direito haviam sido os grandes 
contributos dos romanos para a história88, essas virtudes foram progressiva-
mente perdendo lugar na sociedade romana ao sabor da perda de liberdade 
do povo romano. O “afrontoso cesarismo” dos sucessores de Marco Aurélio e a 
corrupção por eles introduzida no sistema romano fora o início da decadência, 
criando em Roma um clima intelectual semelhante ao que existira na França 
antes de 178989.

Uma tal visão sobre o cesarismo coadunava-se com as ideias republicanas 
de Teófilo Braga, defensor do federalismo e da descentralização administrativa. 
De facto, ele tinha sido mesmo um dos autores do programa do Partido Repu-
blicano de 1891, de cariz federalista. Mas este historiador não estava isolado ao 
afirmar que o cesarismo tinha sido a causa da decadência e queda do Império 
Romano. Também Alexandre Herculano já tinha associado a decadência de 
Roma à progressiva complexificação e centralização das estruturas imperiais90. 
O autor estabelecera, ainda que de modo subtil, uma associação entre o governo 
coletivo da urbe, i. é, as estruturas municipais republicanas, e o bom funciona-
mento do mundo romano; da mesma maneira, quando tais estruturas come-
çaram a ser enfraquecidas pelo “despotismo dos césares”, também o mundo 
romano entrou em declínio:

Resta-nos acrescentar algumas palavras acerca da organização interna da 
cúria ou senado e sobre o modo como este corpo, que representava e resumia 
a força vital da antiga municipalidade entre as garras do despotismo dos césa-
res, acompanhou na sua decadência profunda a dissolução do império.91

Nas Cartas sobre a História de Portugal, Herculano reforçou esta ideia de 
fraqueza do Império Romano, que teria uma “organização falsa e absurda”, 
porque era uma estrutura complexa que procurava manter sob a mesma égide 
partes heterogéneas. Esta era uma estrutura condenada a desaparecer, processo 
que foi acelerado apenas pelas invasões bárbaras, mas que seria inevitável. Tal 

88  Braga 1987: 29.
89  Ibid.
90  Compreende-se esta posição: ambos eram favoráveis à descentralização e ao muni-

cipalismo. Teófilo Braga foi um dos autores do programa do Partido Republicano de 1891 
que perfilhava um modelo de estado federal e o sufrágio universal. Aqui, Oliveira Martins 
divergiu claramente dele, tendo esquecido o seu federalismo proudhoniano de juventude.

91  Herculano 2007: 331.



155

André Teixeira

aconteceria porque as “raças diversas” que compunham o império, mais tarde 
ou mais cedo, reconstituir-se-iam na sua individualidade étnica92.

Regressemos à História de Portugal. Quando Alexandre Herculano se refe-
ria à “organização interna da cúria ou senado”, pensava na estrutura administra-
tiva das cidades e, em particular, na ordo decurionis, que ocupou a centralidade 
do discurso do historiador a partir desse momento. Para Herculano, esta ordem 
no decorrer da Antiguidade Tardia acumulou cada vez mais obrigações, ao 
mesmo tempo que a sua capacidade para cumprir esse fardo era cada vez mais 
reduzida. Novamente, o texto do autor é esclarecedor sobre a sua visão dos 
acontecimentos:

As alterações, porém, por onde as magistraturas municipais e a organização 
formal da cúria passaram no decurso de quatro para cinco séculos que o 
despotismo gastou em dissolver o mundo romano são bem pouco conside-
ráveis comparadas com a transformação social que se operou durante esse 
período da situação dos decuriões e no valor político dos grémios burgueses 
das cúrias. A princípio tratava-se de ver por que meios se poderia chegar a obter 
a honra do decurionato; depois buscava-se conhecer quem estaria no caso de 
suportar esse martírio. As leis relativas aos decuriões, que se encontram no 
Código Teodosiano, ao mesmo tempo que indicam a ruína iminente do impé-
rio, pintam bem a situação deplorável desses homens que constituíam uma 
espécie de classe média.93 [itálico nosso]

A relação era simples: os burgueses, entenda-se, as elites municipais, eram 
cada vez mais oprimidos pelo poder despótico e tirânico dos imperadores e 
dos seus enviados, o que foi adensando a decadência do Império Romano. Do 
mesmo modo, também o reino de Portugal conhecera o seu melhor período 
quando havia respeito pelas liberdades municipais, tendo entrado em declínio 
por causa do absolutismo e do centralismo, que colocaram em causa a inde-
pendência destas elites94.

Esta similitudo temporum fora de época torna-se ainda mais relevante, 
quando pensamos no público que a História de Portugal atingiu no século 
XIX. Como vimos no início, Alexandre Herculano granjeou um estatuto de 
oráculo no Portugal oitocentista. Os seus trabalhos não foram lidos ape-
nas por outros historiadores, mas pela generalidade da população educada.  
A História de Portugal gerou polémicas intelectuais, ou seja, foi lida para ser 

92  Herculano 1985: 235.
93  Herculano 2007: 332.
94  Alexandre Herculano considerava que havia dois ciclos na história de Portugal, a cons-

tituição da nação e a sua rápida decadência. O primeiro correspondia à liberdade e variedade 
medievais, o segundo foi o processo de unidade e centralismo. Dominava, como escreveu  
F. Catroga, “a acusação do centralismo absolutista”. Catroga 1996a: 81.



156

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

criticada. Era relevante que um historiador liberal deixasse claro no pouco 
que escreveu sobre o Império Romano que a decadência estava associada ao 
despotismo.

Até aqui escrevemos sobre a romanização maioritariamente do ponto de 
vista material e político-administrativo, mas não devemos esquecer o aspeto 
cultural deste processo. Acima já referimos a ação de Sertório neste campo, 
em que a educação à maneira romana atuou como um elemento fundamental 
de uniformização na Hispânia. Francisco de Almeida e Araújo citou a Histoire 
d’Espagne de Charles Romey para dar a conhecer da cultura dos romanos e o 
progresso nas artes liberais na Hispânia. O gosto pela leitura na região desen-
volveu-se, fortemente impulsionado por Augusto (que “promoveu-o tanto em 
Hespanha como fazia em Roma”), ao mesmo tempo em que se intensificava o 
uso da língua latina na península, que era a língua utilizada em toda a Hispâ-
nia (à exceção de cântabros, asturianos e vascongados) já no século augustano. 
Pelo meio, houve a abertura de mais escolas públicas na Península Ibérica, em 
que se ensinavam as línguas latina e grega. O sucesso de tais políticas cultu-
rais conduziu a que houvesse escritores peninsulares “que mais tarde deviam 
honrar a litteratura romana”95.

Almeida e Araújo mencionou os progressos da língua latina; Herculano 
preferiu escrever “língua dos romanos”. O motivo era simples e prende-se com o 
modo como se dava a romanização. Um dos elementos fundamentais deste pro-
cesso, logo na época de Sertório, era o exército. Tal implicava que eram os solda-
dos quem levava a língua latina para os territórios. Estes homens não falavam a 
língua culta de Cícero ou César, mas antes um latim vulgar, que, como escreveu 
Herculano, Suetónio chamara de “quotidiano”, Aulo Gélio de “rústica” e outros 
autores de “pedestre”, “vulgar” ou “simples”96. Os hispano-romanos falariam por 
isso a língua dos romanos, mas que se diferenciaria da língua latina.

Um último fator da romanização foi a religião. Neste aspeto, os historia-
dores, à exceção de Leite de Vasconcelos, não tiveram muito a escrever, limi-
tando-se a assinalar que os romanos não tinham sido muito impositivos, ainda 
que a sua influência fosse considerável. Os deuses do panteão romano foram 
exportados para o espaço ibérico, mas em sentido inverso, também os romanos 
tinham adotado os deuses locais97. O próprio José Leite de Vasconcelos escre-
veu, sobre a religião no tempo dos romanos, que:

O exame do paganismo lusitano-romano, principalmente no que toca a Portu-
gal, dá azo a poucas considerações geraes, porque, exceptuando os cultos indi-
genos, e exceptuando algo da necrolatria e certas particularidades ritualisticas 

95  Araújo 1852: 34.
96  Herculano 2007: 78.
97  Araújo 1852: 33.



157

André Teixeira

locaes, nada se encontra nelle que não viesse de Roma, e que portanto não seja 
já muito conhecido; por outro lado, como á intensidade geral com que a acção 
romana se manifesta na Lusitânia corresponde naturalmente a influencia reli-
giosa, veem-se cá representadas as mais importantes divindades romanas.98

Conclusão

Chegados à conclusão deste capítulo, importa tentar responder de forma 
sistemática às questões colocadas na introdução. Primeiro, quem eram estes 
historiadores? Não há, como vimos no capítulo inicial, uma resposta uniforme 
que possa ser dada a esta questão. Para compreender uma sociologia dos histo-
riadores – ou divulgadores da história nacional – no século XIX, vale a pena ler 
o que Sérgio Campos Matos escreveu a este respeito99. De entre os autores que 
trabalhámos, encontramos liberais como Alexandre Herculano ou Francisco de 
Almeida e Araújo ou republicanos como Teófilo Braga. Alguns destes homens 
foram também responsáveis por introduzir ou desenvolver novas práticas na 
historiografia portuguesa: Herculano ficou conhecido como o pai da história-
-ciência em Portugal, Teófilo Braga como o introdutor do positivismo ou Leite 
de Vasconcelos com o desenvolvimento de uma história mais vinculada às 
fontes linguísticas e arqueológicas.

Em resposta à segunda pergunta, sobre quais eram as fontes e a bibliografia 
citadas por estes historiadores, a resposta não é menos complexa. Ao longo do 
capítulo observámos que havia uma certa oposição entre José Leite de Vascon-
celos, que concedia às fontes arqueológicas e epigráficas uma maior atenção, e 
Alexandre Herculano ou o divulgador Almeida e Araújo, que preferiam citar 
as tradicionais fontes literárias da antiguidade (em grande medida correspon-
dentes às elencadas por Oliveira Martins na História da república romana: Tito 
Lívio, Plínio, Cícero, Suetónio, Políbio…100). Esta é uma oposição interessante, 
porque marca duas formas diferentes de construir um discurso historiográfico, 
e que estavam numa certa relação de oposição no século XIX, até porque as 
diferenças no tipo de fontes observadas conduziam a conclusões diversas.

Além disto, é também interessante olhar para os autores modernos citados. 
Alexandre Herculano, como escreveu João Pedro Branco, citou a propósito de 
Roma autores como Guizot, Savigny ou Niebuhr101, que foram também citados 
por outros historiadores, como Teófilo Braga ou Oliveira Martins. Vimos ainda 
que no caso de Almeida e Araújo houve frequentes citações à Histoire d’Espagne, 

98  Vasconcelos 1913: 532.
99  Matos 1998: 123-129.
100  Martins 1927a: xxxv.
101  Branco 2007: 31, 46.



158

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

de Charles Romey, além de uma ou outra ocasional citação ao próprio Alexan-
dre Herculano102.

Saber qual o público-alvo destes trabalhos já implica uma resposta mais 
simples. Por um lado, havia um labor historiográfico que se direcionava para 
outros historiadores. Exemplo disso é as polémicas que se geraram em torno 
da História de Portugal de Alexandre Herculano, em que o historiador defendia 
que Portugal não tinha uma relação de continuidade com os antigos lusitanos, 
ao passo que muitos outros historiadores defenderam que Portugal era ainda 
uma expressão de uma ascendência lusitana. Mas se havia um discurso voltado 
para os intelectuais, também havia uma procura por um público mais vasto, que 
se interessava pela história da sua nação e que era preciso dar-lhe a conhecer 
essa história. Nesses objetivos insere-se, por exemplo, a História de Portugal de 
Almeida e Araújo, cujo autor expôs claramente este princípio.

Por fim, uma última questão, talvez a mais importante, que é a relação 
entre a história da romanização e a política oitocentista. Desde os tempos roma-
nos, a história não cessara de ser a mestra da vida. Por este e outros motivos, o 
trabalho historiográfico tinha muitas vezes um cunho fortemente ideológico. 
As leituras feitas pelos historiadores do século XIX, com efeito, tinham por 
vezes uma leitura tão ideológica como historiográfica. Exemplo disso é a inter-
pretação feita por Alexandre Herculano a respeito da evolução dos municípios 
romanos; ou a visão negativa do cesarismo por parte do mesmo Herculano e 
de Almeida e Araújo, oposta à visão apologética que Oliveira Martins desen-
volveu mais tarde sobre o mesmo fenómeno ou até as claras analogias que este 
historiador e Teófilo Braga faziam entre o passado romano e o tempo em que 
viviam (ou épocas imediatamente anteriores, como os tempos do absolutismo). 
A história da romanização assumia para estes historiadores contornos que se 
relacionavam claramente com o seu próprio tempo. O caso de Oliveira Martins 
foi paradigmático. A História da República Romana foi um dos últimos livros 
que escreveu antes de se dedicar mais ativamente à sua vida política. Nesse 
sentido, procurou na história de Roma uma justificação para o seu pensamento 
político no século XIX. Assim, compreender o pensamento historiográfico sobre 
a romanização implicou perceber a relação que se estabelecia entre esse tema 
e o século XIX.

Um elemento comum a vários historiadores e divulgadores oitocentistas é 
a capacidade que tinham para colocar uma história-ciência, objetiva, ao serviço 
dos seus próprios ideais políticos. Fernando Catroga escreveu, a propósito de 
Alexandre Herculano que:

102  Por exemplo, Araújo 1852: 8.



159

André Teixeira

[…] os melhores historiadores liberais, certos da eficácia gnosiológica do 
método, acreditavam que podiam, simultaneamente, ser objectivos e colocar 
essa objectividade ao serviço do presente (e do futuro). Deste modo, o ideal de 
cientificidade não era incompatível com o velho preceito da historia magistra 
vitae, traduzido na proclamação do valor educativo (moral e cívico) do saber 
histórico, nem as opções metodológicas e filosófico-históricas eram indepen-
dentes dos posicionamentos políticos.103

Desta forma, as conceções políticas dos historiadores e o entendimento que 
faziam dos factos históricos influenciavam-se mutuamente. A visão que tinham 
da história influenciava as suas ideias políticas, do mesmo modo que as suas 
ideias políticas promoviam determinadas interpretações dos factos históricos. 
Não era então surpreendente que Teófilo Braga ou Herculano olhassem para a 
república romana como um período áureo para depois encararem o despotismo 
dos césares como um período de decadência. História e política influencia-
vam-se mutuamente, e a forma como a romanização e o mundo romano foram 
compreendidos pelos historiadores oitocentistas está diretamente relacionada 
ao entendimento que eles tinham do seu próprio tempo.

103  Catroga 1996a: 65-66.



160

Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização

Bibliografia

Fontes
Araújo, F. (1852), Historia de Portugal. Desde os tempos primitivos até a fun-

dação da monarchia e d’esta epocha até hoje, obra inteiramente inedicta. 
Lisboa: Typographia de Jose Carlos D’Aguiar Vianna.

Arriaga, J. de (1886), História da Revolução de 1820. Vol. 1. Lisboa: Liv. 
Portuense.

Braga, T. (1987), História do Romantismo em Portugal I. Lisboa: Círculo de 
Leitores.

Branco, C. C. (1966, 10ª ed.), A Queda dum Anjo. Lisboa: Parceria A. M. Pereira.
Herculano, A. (1985), Opúsculos. Vol. 4. Organização, introdução e notas de 

Jorge Custódio e José Manuel Garcia. Porto: Editorial Presença.
Herculano, A. (2007-2008), História de Portugal. Vols. 1-2. Prefácio e notas de 

José Mattoso. Lisboa: Editorial Bertrand.
Martins, J. P. de O. (1880, 2ª ed.), História de Portugal. Tomo 1. Lisboa: Livraria 

Bertrand.
Martins, J. P. de O. (1927a, 4ª ed.), História da República Romana. Vol. 1. Lisboa: 

Parceria Antonio Maria Pereira.
Martins, J. P. de O. (1927b, 4ª ed.), História da República Romana. Vol. 2. Lisboa: 

Parceria Antonio Maria Pereira.
Martins, J. P. de O. (1994), História da Civilização Ibérica. Lisboa: Guimarães 

Editores.
Vasconcellos, J. L. de (1913), Religiões da Lusitânia. Vol. 3. Lisboa: Imprensa 

Nacional.
Estudos
Assis, A. [s.d.], “HERCULANO, Alexandre”, in S. C. Matos (coord.), Dicionário 

dos Historiadores Portugueses. Da Academia Real das Ciências ao Final do 
Estado Novo. [s.l.]: Centro de História da Universidade de Lisboa. Dis-
ponível em: http://dichp.bnportugal.pt/historiadores/historiadores_ale-
xandre_herculano.htm

Branco, J. P. (2007), O municipalismo no pensamento de Alexandre Herculano 
(1834-1859). Dissertação de Mestrado. Lisboa: FLUL.

Catroga, F. (1993), “Os caminhos polémicos da ‘geração nova’”, in J. Mattoso 
(dir.), História de Portugal, Quinto volume: O Liberalismo (1807-1890). 



161

André Teixeira

Coordenação de Luís Reis Torgal e João Lourenço Roque. Lisboa: Círculo 
de Leitores, 569-581.

Catroga, F. (1996a), “Alexandre Herculano e o historicismo romântico”, in L. R. 
Torgal, J. M. A. Mendes e F. Catroga, História da História em Portugal. 
Sécs. XIX-XX. Lisboa: Círculo de Leitores, 39-86.

Catroga, F. (1996b), “História e ciências sociais em Oliveira Martins”, in L. R. 
Torgal, J. M. A. Mendes e F. Catroga, História da História em Portugal. 
Sécs. XIX-XX. Lisboa: Círculo de Leitores, 117-160.

Guerreiro, M. V. (1984), “Etnografia e Geografia: Leite de Vasconcellos e 
Orlando Ribeiro”, in Livro de Homenagem a Orlando Ribeiro. Vol. 1. Lis-
boa: Centro de Estudos Geográficos, 63-76.

Matos, S. C. (1998), Historiografia e Memória Nacional. Lisboa: Edições Colibri.
Matos, S. C. (2008), Consciência Histórica e Nacionalismo (Portugal – séculos 

XIX e XX). Lisboa: Livros Horizonte.
Nora, P. (2016), “Entre a memória e a história. A problemática dos lugares”, in F. 

M. Alves et al. (eds.), Estudos de Memória. Teoria e análise cultural. Vila 
Nova de Famalicão: Edições Húmus, 51-73.

Ribeiro, M. M. T. (1999), “Livros e Leituras no Século XIX”, Revista de História 
das Ideias 20: 187-227.

Silvestre, J. P. [s.d.], “VASCONCELOS [Pereira de Melo], José LEITE de”, in S. 
C. Matos (coord.), Dicionário dos Historiadores Portugueses. Da Acade-
mia Real das Ciências ao Final do Estado Novo. [s.l.]: Centro de História 
da Universidade de Lisboa. Disponível em: http://dichp.bnportugal.pt/
historiadores/historiadores_vasconcelos_leite.htm



(Página deixada propositadamente em branco)



163

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos)  
no séc. xix em Portugal

Amílcar Guerra
UNIARQ e Centro de História

Universidade de Lisboa
ORCID: 0000-0003-3478-0036

aguerra@campus.ul.pt

Resumo  Partindo de uma identidade entre Lusitanos e Portugueses forjada espe-
cialmente a partir do séc. XVI, aborda-se o tópico da conversão de Viriato em herói 
nacional, não apenas entendido como antepassado remoto, mas como verdadeiro para-
digma das virtudes do povo português. Centrando em particular a análise no séc. XIX, 
põe-se em evidência o facto de essa apropriação não ser exclusiva da historiografia 
portuguesa, mas atingir outras realidades hispânicas. No entanto, essa integração de 
Viriato no quadro dos heróis nacionais teve os seus opositores, em especial Alexandre 
Herculano, pelo que se sublinham alguns dos aspectos que geraram uma ampla polé-
mica e que acabaram por se refletir no processo de conclusão do Arco da Rua Augusta. 
Analisa-se, enfim, um dos mais sugestivos exemplos da produção literária sobre esta 
figura, a “narrativa epo-histórica” dedicada a Viriato, de Teófilo Braga. 

Palavras-chave: Nacionalismo, positivismo, Lusitanos, Alexandre Herculano, Teófilo 
Braga.

Abstract  The topic of Viriatus as a national hero is approached, starting from the 
identity between Lusitanians and Portuguese forged especially from the 16th cen-
tury onwards, not only understood as a remote ancestor, but as a true paradigm of 
the virtues of the Portuguese people. Focusing the analysis on the 19th century, the 
assertion that this appropriation is not exclusive to Portuguese historiography, but 
concerns other Hispanic realities is highlighted. However, this integration of Viriatus 
in the frame of national heroes had opponents, in particular Alexandre Herculano, so 
that some aspects generating a wide controversy, reflected especially in the process of 
completion of the Rua Augusta Arch, are underlined. Finally, one of the most evocative 
examples of literary production on this figure is analysed, the self-appointed “narrativa 
epo-histórica” on Viriatus, by Teófilo Braga.

Keywords: Nationalism, positivism, Lusitani, Alexandre Herculano, Teófilo Braga.  



164

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

De tua glória e teu nome é cheio ainda
O vale, monte e floresta,

Libertador da antiga Lusitânia,
Das regiões da morte

Vieste ver raiar a doce aurora
Da nova liberdade. (…)

Os Lusos teus para salvar a pátria,
Adagas de sicários se tornaram

Em mãos de Portugueses.

Almeida Garret
“A caverna de Viriato” in Flores sem fruto

Preâmbulo

A perspectiva da História enquanto fornecedora de modelos remonta ao 
mundo clássico e essa ideia exprime-se logo na introdução à obra do “pai da 
História”, que recorda que o seu objecto é não deixar no esquecimento os ἔργα 
μεγάλα τε καì θωμαστά (“os feitos grandes e maravilhosos”) de Helenos e bár-
baros. Mas a visão dos autores clássicos ganhou outras dimensões, como aquela 
que se exprime na conhecida expressão ciceroniana1 que a define como “mestra 
da vida”. Não são raras as considerações em que o historiador assume como 
objectivo da sua obra mostrar os exemplos a imitar, mas também aqueles que 
se devem evitar, ideia que marca os autores gregos e é geralmente enunciada 
de forma semelhante àquela que por Tito Lívio apresenta na introdução à sua 
monumental obra Ab Vrbe Condita, desta forma:

O que há de mais salutar e fecundo no estudo da história é que se contemplam 
os ensinamentos de toda a espécie de exemplos dispostos num momento bem 
visível; daí se podem extrair modelos a imitar para uso próprio e do seu país, 
e atos vergonhosos a evitar pelas suas causas e pelas suas consequências. (trad. 
M. H. da Rocha Pereira)

Na sua generalidade, as narrativas respeitantes a personagens e aconteci-
mentos exemplares que pertenciam a esse universo cultural clássico visavam 
essencialmente os que falavam a sua língua, mas tornou-se inevitável que se 
projetassem para outras realidades culturais com as quais os mundos grego e 
romano tiveram contacto e, depois, pela Europa e pelo mundo. 

1  Cic., De Oratore 2.36, Historia vero testis temporum, lux veritatis, vita memoriae, 
magistra vitae, nuntia vetustatis, qua voce alia nisi oratoris immortalitati commendatur?



165

Amílcar Guerra

Os dois séculos ao longo dos quais se estendeu o processo de conquista 
romana da Hispânia proporcionaram, inevitavelmente, um conjunto de narra-
tivas muito diversificado, no meio das quais sobrelevaram personagens locais, 
as quais acabaram por entrar no elenco das figuras que marcam a historiogra-
fia. Essas figuras paradigmáticas não se impõem apenas aos homens cultos do 
tempo, mas ganham também relevo em toda a tradição cultural europeia, em 
particular do Renascimento para cá, em todos os que olharam com interesse 
para o mundo clássico. 

É especialmente nos contextos de conflito que a liderança de indivíduos 
se afirma na literatura, confundindo-se com ou sobrepondo-se muitas vezes à 
heroicidade coletiva, dada a dimensão dos feitos individuais dos chefes, que 
se apresentam muitas vezes como modelos de “amor à pátria”. Nesse sentido 
se explica a projeção que tiveram Aníbal, Vercingetórix2, Boudica ou, para 
falarmos de casos hispânicos, os lusitanos Viriato e Táutalo, os iberos Indibilis 
e Mandónio ou o celtibero Retogenes. 

1. Os antecedentes

Podemos dizer, de uma forma geral, que a apropriação, por parte dos esta-
dos modernos, dos seus heróis mais remotos e a associação a um povo pré-ro-
mano, radica no Humanismo, como se verifica no caso português, mas, em 
outros, o processo é mais tardio, situação que tem que ver com a natureza espe-
cífica de cada caso. No que concerne a Portugal, atribui-se a André de Resende, 
a vinculação de Viriato ao nosso território e, de uma forma mais alargada, a 
ideia de tomar como ascendentes dos Portugueses os antigos Lusitanos3. No 
entanto, o nosso mais notável humanista, conhecendo bem os textos gregos e 
latinos, tem plena consciência de que não existe uma real correspondência entre 
o território de Portugal e a província romana da Lusitânia, explicitando bem os 
problemas que as fontes suscitam a esse respeito:

Dizia eu que o todo a que chamamos Portugal abarca duas partes da verda-
deira Lusitânia propriamente dita; da província da Tarraconense os Brácaros, 
alguns Ástures para lá do Marão e do Gerês e certo número de Vetões; a zona 

2  A respeito dele v., p. ex., Jullian 1921: 330, “s’il a combattu et s’il est mort c’est unique-
ment pour son amour pour cette patrie (gauloise)”.

3  Na tradição literária medieval sobressai uma visão algo distinta da Lusitânia (Fernan-
des 2009: 9). Na Primera crónica general de España, do séc. XIII, se assinala que “Otra tierra 
y ouo que llamaron Luzenna, que es entre Guadiana e Tajo, e pusieron le assi nombre unas 
gentes que la poblaron a que llamauan lusios” (Crónica 3); esta correspondência territorial 
é definida em outros passos de forma algo distinta, mas essencialmente equivalente, se 
tivermos em conta o significado de “Algarve”: “la prouincia de Luzenna, que es ell Algarue” 
(Crónica 366); “que es tierra de Badaioz et dell Algarve” (417).



166

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

que referimos para além do Guadiana. Em face disto, se déssemos a Portugal 
só o nome de Lusitânia, por ser este o da maior parte da região, existiria hoje 
uma Lusitânia a Sul e a Norte bastante mais extensa e mais larga, é verdade, 
mas muito mais estreita, do que a antiga, a Oriente junto dos Vetões, quase 
[14] todos separados dos nossos compatriotas. Habitam, portanto, a região 
entre Douro e Guadiana, a verdadeiramente dita Lusitânia, povos tais como 
os especialmente designados por Lusitanos.4

No entanto, apesar destas considerações, Resende é tomado como o prin-
cipal responsável pela confusão entre uma entidade territorial e étnica do pas-
sado romano e pré-romano com uma realidade moderna, acabando por aplicar 
precisamente os mesmos termos latinos para as designar. Assim, a designação 
Lusitania é usada amplamente como correspondente a Portugal e, pontual-
mente, Lusitani ocorre como o equivalente latino de portugueses5. 

Por isso, em última análise, a sua obra, não obstante as justas reservas que 
ele faz questão de assinalar, torna-se claramente responsável pela associação 
de Viriato a território atualmente português, determinando em grande parte 
a historiografia posterior6, ao abrir a porta a essa equivalência entre Lusitânia 
e Portugal. 

Esquecidas as reservas de Resende e juntando-se esta equação à informação 
das próprias fontes clássicas, que consagram claramente Viriato como o chefe 
dos Lusitanos, é fácil deduzir que este se poderia considerar, por essa lógica, um 
antepassado dos Portugueses. E, por fim, daí resulta que a sua terra de origem 
não poderia deixar de se situar num território que é hoje português, indepen-
dentemente de nele se situarem ou não os conflitos entre eles e os romanos.

É importante ter em atenção, contudo, que Resende não dispunha de 
alguns importantes argumentos que nos levam hoje a colocar as ações de 
Viriato num território por vezes muito distante do que vem a ser a província 

4  Fernandes 2009: 108-110.
5  Como já assinalara Herculano (1846: 9-10) na sua clarividência, poderia ter adotado 

o mesmo critério que o seu antecessor Mestre Mateus de Pisano, o qual no seu De bello 
Septensi (1460) usa sistematicamente o termo Portugalenses para designar os portugueses, 
mas, como ele assinala, preferiu seguir o exemplo do “desgraçado bispo de Évora, D. Garcia 
de Menezes”, a quem se deveria a preferência pelo inadequado apelativo Lusitani.

6  Alexandre Herculano chama justamente a atenção para o facto Frei Bernardo de 
Brito “exagerar até o absurdo” esta equivalência, usando quase sistematicamente o termo 
portugueses para designar os Lusitanos (Herculano 1846: 11). O extremo a que ela é levada 
pode perceber-se, por exemplo, no “Cap. V – Das vallentias que alguns Portugueses fizerão 
contra os Romanos e do que Gayo Lelio fez contra Viriato, segundo reffere Cicero. Tão 
sublimada ficou a nação Portuguesa com as duas victorias passadas (…)”. E logo de seguida 
leva ainda mais longe a sua ousadia, relatando o regresso de um grupo de romanos que 
“caminhando nesta ordem, succedeo toparem-se com trezentos Portugueses Beyrões, que 
vinhão da batalha carregados de despojos” (Brito 1597: 219).



167

Amílcar Guerra

da Lusitânia. Constata-se, por exemplo, que não faz qualquer referência ao livro 
de Apiano onde se relatam as guerras da Hispânia, uma vez que este apenas 
se publicou, pela primeira vez, em 1557, tardando a sua difusão em contexto 
peninsular, que se deve, mais provavelmente, às versões latinas ou italianas do 
original grego7. Ora, é precisamente nessa obra que abundam as indicações 
de natureza toponímica ligadas ao conflito, raras nos outros autores, fazendo 
do texto de Apiano o mais pormenorizado no que respeita à geografia desses 
confrontos. 

Tendo em conta esta limitação significativa, a explanação de Resende a res-
peito de Viriato e dos conflitos em que se envolve, revela-se bastante elaborada. 
Desde logo porque não apresenta apenas uma personagem com esse nome, mas 
duas, a primeira delas relacionada com as Guerras Púnicas e com a incursão de 
Aníbal na Itália, na qual se incluíram verosimilmente mercenários lusitanos. 
Tomando como ponto de partida duas passagens de Sílio Itálico8, o qual teria 
aproveitado certamente as liberdades que se admitiam à poesia e, em particular 
à épica, foi introduzido um outro Viriato num contexto mais antigo. 

Tratando da questão relativa aos povos, Resende percorre as principais 
fontes respeitantes aos acontecimentos que envolvem os Lusitanos (com a rele-
vante exceção de Apiano, como se disse), cabendo aí um lugar especial ao cau-
dilho lusitano. A explanação transmite com bastante fiabilidade as informações 
dos textos clássicos, transcrevendo por vezes algumas das suas passagens mais 
significativas, evitando comentários que possam de alguma forma empolar os 
acontecimentos ou as qualidades do protagonista. De qualquer modo, não deixa 
de sublinhar, em consonância com os textos clássicos, as qualidades de Viriato, 
vencido apenas pela morte à traição preparada por Servílio, “dando assim ao 
inimigo a glória de parecer que, por outra forma, não poderia ser vencido”9. 

No final adiciona um conjunto de textos, manifestamente forjados, alguns 
deles atribuídos a terceiros, que se reportariam a episódios das guerras lusita-
nas, referentes a supostos soldados romanos mortos nesses conflitos. A mais 
sugestiva destas inscrições inventadas é apresentada no livro IV e relata o epi-
sódio de Minúcio, o soldado romano ferido que, abandonado no campo de 
batalha, foi salvo por um lusitano, de nome Ebúcio, circunstância que merece 
o seguinte comentário nos escólios de Diogo Mendes de Vasconcelos:

Este exemplo para com um inimigo é tão raro e tão admirável que o povo 
português, muito justamente, não pode orgulhar-se menos com a piedade de 
Ebúcio do que com as glórias de Viriato. Este o motivo por que o próprio 
Minício, como compete a um herói digno do nome romano, se esforçou, dando 

7  Guerra 2020: 189.
8  Sil., Pun. 3.354-356.
9  Fernandes 2009: 234.



168

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

exemplo memorável de um espírito agradecido, na medida do que sentia, por 
celebrar e conservar na sempiterna memória dos homens tão insigne coragem 
do varão lusitano, aliada ao mais extremo cumprimento do seu dever.10 

A obra de Resende, sem constituir um evidente panegírico dos Lusitanos 
ou de Viriato (se comparada, por exemplo, com Frei Bernardo de Brito), mas 
parecendo mais uma apresentação ponderada e informada do que é possível 
apurar criticamente sobre a antiga Lusitânia, ao incluir tanto os elementos cap-
tados nos autores gregos e latinos como dados epigráficos, reais ou inventados, 
acaba por dar fundamento a uma glorificação do passado e das suas figuras 
mais ilustres, justificável nos momentos em que o fervor nacionalista se acentua, 
como no período filipino ou no séc. XIX.

No que respeita ao primeiro, sendo já considerado o mais importante 
poema heroico da Restauração portuguesa, sobressai o poema Viriato trágico, 
de Brás Garcia de Mascarenhas 169911, que não afirma apenas a condição de 
português do protagonista (I.14, “(…) todo foi português no esforço e manha, 
/ sem ter mistura de nação estranha”), como o vincula decisivamente à serra da 
Estrela (I.24, “Mas certo é ser sua pátria esta grande serra / Na Lusitânia interior 
situada (…)), relação que estava ausente na obra de Resende. 

Esta obra está certamente na génese de algumas criações dramáticas de 
cunho heroico da centúria seguinte, compostas tanto em Portugal como em 
Espanha, nas quais o chefe lusitano constitui a figura principal. Sobressai, neste 
período, Manuel de Figueiredo que dedica ao tema duas tragédias: Viriato 
(1757) e Ósmia ou a Lusitana12 (1773). O próprio Bocage teria produzido uma 
obra a que deu o título de O herói Lusitano ou Viriato, de que só restam frag-
mentos, mas que previa cinco atos, dos quais não se terão composto mais que 
dois13. O mesmo assunto veio inclusivamente a ser motivo para o libreto da 
Opera intitulada Viriato na Luzitania, da autoria de Joaquim José de Sousa 
Rocha Saldanha, de que existe um manuscrito, datado de 178514. 

2. Viriato e os nacionalismos hispânicos no séc. xix

Os condicionalismos históricos particulares desta centúria em Portugal 
acabam por acentuar a propensão para o nacionalismo, aspecto que marca 
também, de uma forma geral, a cultura europeia desse período. No nosso caso 

10  Resende 1996 [1593]: 220.
11  Guerra 1992: 16–17; especialmente Guerra 1998: 42–43.
12  Com o título de Ósmia publicou Teresa de Mello Breyner uma tragédia (1788), na qual 

o tema da resistência lusitana ao invasor se desenvolve. 
13  Rocha Pereira 2020: 95.
14  O ms. Cod. 1385-4 da Biblioteca Nacional de Lisboa (disponível em: https://purl.

pt/23982).



169

Amílcar Guerra

específico, parecem contribuir de forma decisiva para isso as invasões francesas 
e as circunstâncias em que decorrem os conflitos internos, a questão colonial e 
a profunda crise política e económica que se vive, em particular nos finais do 
século. Parece que, perante o que se sente como sérias ameaças à independência 
e à sobrevivência de Portugal, se vai procurar apoio aos momentos decisivos 
do passado e em especial às grandes figuras históricas15 que podem servir de 
modelos de resistência e de luta pela autonomia. Ora Viriato servia perfeita-
mente este desiderato. 

Sobressai, no início da centúria, o nome do Manuel Caetano Pimenta de 
Aguiar16, que o transforma em figura principal da sua tragédia Carácter dos 
Lusitanos17. O seu núcleo trágico desenvolve-se em torno do assassínio do “pay 
dos Lusos”, e a obra está marcada pelos traços do nacionalismo e exaltação dos 
valores dos antigos Lusitanos, o patriotismo, o amor pela liberdade. Por outro 
lado, uma vez que as fontes declaram os responsáveis pela morte de Viriato 
naturais da cidade de Vrso (a actual Osuna, província de Sevilha), não deixa 
de assinalar, em consonância com a tradição historiográfica particularmente 
defendida entre nós, que eles não eram na realidade “lusitanos” (leia-se, “por-
tugueses”), designando-os, deste modo, como “generaes estrangeiros ao ser-
viço da Lusitânia”18. Trata-se, deste modo, de uma apropriação nacionalista 
que passa também por capturar essa figura e afastar qualquer veleidade de 
outros (os Espanhóis, claro) nas tentativas vãs de se apropriarem dela, já que os 
seus representantes nesta tragédia acabam por assumir o vil papel de traidores. 

Não é essa, naturalmente, a perspectiva dos autores do país vizinho que 
continuam a ver Viriato um constituinte essencial do património histórico 
da Hispânia19, não especificamente da Lusitânia. Deste início de século data a 
famosa pintura de José Madrazo, muerte de Viriato (1808-1812), recordando 
a situação trágica que a deve motivar, a submissão da Ibéria ao imperialismo 

15  Sobre o debate em torno desta questão nos finais do século v. Matos 1992. 
16  Sobre este autor, em particular no que respeita às obras referidas, v. Valério 2014. 
17  A obra é publicada precisamente em 1820, data fundamental para o triunfo do libe-

ralismo, cujo ideário ele defendeu e que justifica o seu futuro empenho na política (Valério 
2014: 9). Não é sem razão que a palavra “liberdade” se repete a cada momento e Viriato é, 
sintomaticamente, o “pay da liberdade” (Aguiar 1820: 114). 

18  Aguiar 1820: 4. Justificam-se, deste modo as palavras de Distaleon: “Não tive a gloria/ 
De filho ser da heroica Lusitania;/ Porém a minha sorte está ligada/ A seus altos destinos: 
sangue e vida/ Lhe tenho consagrado, vendo nella/ Único escudo aonde se despontão/ As 
lanças d’ambição, asylo augusto/ Do brio nacional, que nada teme”; por seu lado, Minuro 
declara: “Eu igualmente sou de estranho clima:/ Porém, meu coração he Lusitano” (7-8).

19  Uma análise que inclui a produção literária e historiográfica sobre Viriato em Espanha, 
especialmente ao longo do séc. XIX, pode encontrar-se em Pérez Isasi 2013.



170

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

romano, mas remetendo, naturalmente, para as circunstâncias que tinham mar-
cado a sua vida nos últimos tempos20. 

Em Espanha desenvolve-se, especialmente nos meados do séc. XIX, uma 
considerável literatura em torno de Viriato. Sem que tenha, em geral, um cunho 
manifestamente reivindicativo, não deixa de o colocar no cortejo das figuras 
heroicas que ilustram o passado da nação espanhola. Ainda que pudessem ser 
admitidas as razões que tradicionalmente o associavam a Portugal, não deixa-
vam de sentir que era, no fundo, um herói hispânico. É precisamente como “el 
terrible hispano” ou “ibero” que ele se apresenta num poema dedicado ao guer-
reiro lusitano, integrado num livro com o sugestivo título Glorias de España, 
dos meados do século21. Embora pontualmente seja, de facto, qualificado como 
“lusitano”, as alusões remetem com frequência para um contexto vago ou “espa-
nhol”, omitindo qualquer referência que pudesse associá-lo a Portugal ou aos 
Portugueses. Assim, ele “Da libertad al débil turdetano, / Al audaz carpetano / 
Llama á la lid, despierta la osadía / De la España ulterior”22. E, no momento da 
sua morte, o herói imaginava já a vitória de “España” sobre o inimigo: “Tal vez 
contente con su noble hazaña / ¡Victoria por España! / Quiere gritar, cuando 
puñal violento / hiende aquel corazón de soberano”23. 

Poucos anos depois Francisco Monforte edita um poema a que dá o título 
de Viriato, leyenda original, em cuja dedicatória considera que “Acaso tendrá 
algún interés para los amantes de nuestras glorias nacionales lo patriotico de 
su asunto, que recuerda la intrepidez con que nuestros antepasados mostraran 
á Roma y al mundo el valor que ardia en sus pechos al grito de la patria esclavi-
zada.”24 E, se alguma dúvida houvesse sobre a que pátria se refere, ela desaparece 
logo na introdução, que começa com o verso “España, pátria mia esclarecida” e 
termina com uma elucidativa quadra, que nos permite situar Viriato: “Canto à 
Viriato cuya fiera saña / hizo temblar á la orgullosa Roma, / mostrando audaz 
que a la valiente España / ni el mundo todo en su furor la doma.”25 

Na mesma linha se orienta uma narrativa de cronologia bastante próxima, 
que se apresenta explicitamente como uma “novela original e histórica” escrita 
sob o pseudónimo de Lucas (1858). Nesta obra sobressai, entre outros aspectos, 
a questão da fragmentação das nações hispânicas. Os percursos diferenciados 
dos reinos ibéricos e, de forma muito particular, a cisão que Portugal provoca 
no contexto ibérico, não deixa de ser por ele assinalada logo no início da obra, 
sublinhando a ambição humana como a principal responsável por essa situação: 

20  García Cardiel 2010: 138.
21  Jovér 1848: 21-28.
22  Id.: 25.
23  Id.: 28.
24  Monforte 1854: 5–6.
25  Monforte 1854: 7 e 12, respetivamente.



171

Amílcar Guerra

“Los Lusitanos o Portugueses eran entonces una provincia española, porque ni 
los montes, ni los mares, ni la ambición de los hombres la habían separado de 
la península.”26 Naturalmente, subjaz também a estas ideias a perspectiva de 
que Viriato é, acima de tudo, um hispânico e, ainda que lusitano, sentir-se-ia 
irmanado nos mesmos sentimentos de liberdade e autonomia que uniam os 
habitantes de toda a Península Ibérica.

Pode eventualmente parecer mais surpreendente que também na Galiza 
se assista, ao longo da centúria, a um processo reivindicativo da figura de 
Viriato, centrada particularmente numa suposta equivalência entre Erizana 
(uma variante do habitual nome que se regista em Apiano sob a forma Eri-
sane), reconhecida pelas fontes clássicas como a cidade do caudilho lusitano, e 
a localidade de Bayona, situada à entrada da ria de Vigo27. Tomada por alguns 
autores como incontestável essa correspondência, deveria resultar obrigatória 
a sua origem galega como o sustenta, por exemplo, Vicetto:

Este hombre fue Viriato, el caudillo de los galiegos bragaltanios, hoy portu-
gueses, jamas lusitanos. Galiego de pura raza, duro, altivo, indomable como 
las montañas donde apacentaba sus ganados y cazaba á las fieras de los bos-
ques, cerca de Erizana, su patria (…).28 

Mais distanciada destas abordagens se revela inicialmente a Historia de 
Galicia de Manuel Murguía, o qual inclui na sua obra um capítulo dedicado às 
“guerras viriáthicas”29. Não se querendo comprometer com uma atribuição que 
não seria nada fácil de sustentar, prefere remeter esta reivindicação para outros 
autores, sem, todavia, se demarcar dessa ideia30. Não deixa, por isso, de se fazer 
eco de um dos pontos com que geralmente se sustentava esse movimento de 
apropriação de Viriato, o suposto facto de a “sua cidade” de Erisana correspon-
der à Bayona galega, aproveitando igualmente a referência a um episódio em 
que o chefe lusitano se teria refugiado entre Vetões e Galaicos para associar o 
caudilho às antigas terras galaicas31.  

26  Lucas 1858: 6.
27  “Erizana, hoy Bayona” (Vicetto 1865: I. 294, 336). Sobre esta correspondência, cumu-

lativa com a equivalência destas com Abobrica, v. Santiago y Gómez 1896: 88, 175.
28  Vicetto 1865: II. 13. Itálicos do autor.
29  Murguía 1866: 190–221.
30  Id.: 192, n. 1, “Los portugueses lo tienen por natural de su nacion y algunos gallegos lo 

creen de nuestro país, sin que falte quien intente conciliar ambas opiniones suponiendole 
de la provincia de Douro y Miño. Por nuestra parte creemos que es este un punto histórico 
de imposible solucion”.

31  Id.: 212, “(…) sin que deba entender-se aqui por galláicos mas do que los de esta tribu, 
situada a N. de Braga, – tal vez entre los rios Limia y Miño, – y no muy distante de Erisana.”



172

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

As reivindicações de carácter nacionalista que recaem sobre a figura de 
Viriato são, como se viu, especialmente diversificadas no século XIX no país 
vizinho. Destaca-se uma das mais conhecidas da moderna investigação, espe-
cialmente pelo seu título deliberadamente contestatário (Viriato no fué portu-
gués si no celtibero: su biografia), a qual procura demonstrar a origem celtibérica 
do caudilho que tantas vezes se apresenta nas fontes como “lusitano”32. Nessa 
obra, publicada precisamente no último ano da centúria, nega-se qualidade de 
“português” do herói (o que equivaleria para ele e os seus contemporâneos a 
“lusitano”), enunciando alguns argumentos colhidos nas fontes clássicas que 
tornariam inviável essa atribuição à nação vizinha33.

Esse período é concomitantemente caracterizado por uma busca da identi-
dade nacional de base antropológica, que se exprime então de diversas formas: 
numa original etnogénese / etnogenia, manifestada numa “alma portuguesa”, 
num “génio português” e se espelha bem nos objetivos científicos da obra de 
Leite de Vasconcelos e de Teófilo Braga34 (para falar apenas de algumas figuras 
de referência) que se vai buscar às diversas vertentes das ciências. 

3. �Os Lusitanos, nossos antepassados: uma polémica oitocentista

O povo desde o qual os historiadores têem tecido a genealogia portugueza está 
achado: é o dos Lusitanos. Na opinião d’esses escriptores, atravez de todas as 
phases politicas e sociaes da Hespanha, durante mais de tres mil annos, aquella 
raça de celtas soube sempre, como Anteu, erguer-se viva e forte: reproduzir-se, 
immortal na sua essencia; e nós os portuguezes do seculo XIX temos a honra 
de ser os seus legitimos herdeiros e representantes.35

Com esta transcrição de Herculano inicia Oliveira Martins o capítulo da 
sua História de Portugal intitulado “Os lusitanos”, assinalando o “tom de ironia 
encoberta mas grave” com o qual o reputado académico visava uma tradição 
historiográfica que tinha tantos seguidores na intelectualidade do seu tempo36. 

Herculano teve, desde logo, a coragem de enfrentar uma pesada tradição, 
com largos séculos de existência e marcada por um unanimismo claro, não 
apenas em Portugal, mas mesmo para lá das fronteiras. Por mais que a crítica 
positivista desse razão aos seus argumentos, era inevitável que as suas ideias 
fossem contrariadas pelos seus contemporâneos, imersos não apenas nessas 
ideias do passado, mas imbuídos de princípio tão peculiar desse período, o 

32  Sobre ela v. ainda Guerra 1998: 44.
33  Arenas López 1900.
34  Sobre ele, em particular, v. infra. 
35  Herculano 1846: 13.
36  Este tema tem sido amplamente tratado, v. especialmente Matos 2002: 125-131.



173

Amílcar Guerra

restauracionismo do passado remoto e dos seus heróis que alimentavam os 
nacionalismos e a afirmação das nações modernas. 

Por isso mesmo, muitos dos que o admiravam e tomavam como modelo, 
em certos aspectos, não deixavam de lhe endereçar alguns comentários críti-
cos37, sendo extenso o coro dos que contrariavam as suas perspetivas (diga-se 
de passagem, bastante consistentes) sobre as raízes da nação, a constituição 
ontológica dos Portugueses. O próprio Oliveira Martins, que lhe chama “mestre 
e amigo”, contraria as suas ideias, pondo em causa alguns dos seus argumentos. 
A discussão suscitada, tal como tinha proposto o seu iniciador, assentava em 
três pilares, sobre os quais deveria incidir a fundamentação de uma identidade 
entre Lusitanos e Portugueses: o território, a língua e, acima de tudo (na reali-
dade é o primeiro na sua formulação), a raça38.

Quanto à vertente linguística do problema, a mais dura crítica a Hercu-
lano vem de uma personalidade a quem se reconhecia toda a autoridade nestes 
domínios e, por isso, podemos ser tentados a pensar que Adolfo Coelho, um 
notável especialista de glótica (o termo com que então se designava habitual-
mente a linguística), provava que a asserção de Herculano carecia completa-
mente de fundamento39. Na realidade, num texto que constitui uma introdução 
a um conhecido dicionário da língua portuguesa, este dedica longas páginas a 
provar a ignorância do historiador em matéria linguística, especialmente no que 
respeita à origem da língua portuguesa, discutindo especialmente a natureza 
do latim vulgar, ainda que inicialmente dedique algum espaço ao problema das 
línguas célticas. 

Neste aspecto convém dizer que ambos se manifestam declaradamente 
contra40 “a opinião já bastante desacreditada e ridicularizada da origem céltica 
(da língua portuguesa)”41 e mesmo quanto à origem do português no latim vul-
gar a concordância de princípio encontra-se genericamente confirmada. Deste 
modo, não são os assuntos relativos ao mundo pré-romano e à sua continuidade 
cultural e linguística que levam Adolfo Coelho a discordar do historiador, mas 
as suas considerações sobre alguns aspectos particulares relativos à natureza do 
latim vulgar que estaria na origem das línguas românicas, acabando por ganhar 
relevo a contestação de teses defendidas por Augusto Soromenho, partilhadas 
por Herculano42. 

37  Sobre essas críticas v. em especial Matos 2002: 124–131.
38  Herculano 1846: 13.
39  Sobre as suas linhas gerais v. Matos 2002: 126–127.
40  Sobre esta mesma questão afirmara o autor da História de Portugal: “a hypothese de 

que o portuguez procede do celtico tem a ruina na base” (Herculano 1846: 33).
41  Coelho 1871: IX.
42  Coelho 1871: XII.



174

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

Isto é, no que concerne aos aspectos estritamente ligados com a per-
petuação do mundo lusitano no Portugal moderno não se registam aqui 
divergências significativas entre ambos, podendo considerar-se que, na 
sua generalidade e no que respeitava especificamente à questão da língua, 
era evidente para ambos uma quebra da continuidade entre o mundo pré-
-romano e as origens da nacionalidade. Mas uma questão não negligenciá-
vel residia no facto de o português ser uma língua românica, derivada do 
latim e, portanto, a sua formação ser muito anterior à nacionalidade. No 
entanto, a crítica de Adolfo Coelho não incide neste último aspecto, mas 
em algumas questões concretas que não parecem ter relação com este facto. 

No que dizia respeito ao território, bastava a Herculano recordar alguns 
malabarismos usados por André Resende para justificar a aproximação das duas 
entidades no plano geográfico para concluir que nunca se poderia sustentar 
a completa correspondência entre o espaço atribuído à antiga Lusitânia (e aí 
pesava especialmente o que se incluía na província romana com esse nome) 
e o de Portugal. A resposta de Oliveira Martins, no entanto, vai empurrar a 
questão para um plano algo distinto, pelo facto de, atendendo à diferença tem-
poral que separa as duas realidades, ser “absurdo exigir conveniência de limites 
terriroriaes” entre “uma tribu primitiva e a de uma nação moderna”. Por isso, 
a questão deveria colocar-se essencialmente, segundo este, em saber “se há ou 
não identidade de raça”43. Do mesmo modo, Leite de Vasconcelos desvaloriza 
este aspecto porque “se o territorio de Portugal não concorda exactamente com 
o da Lusitania, está porém comprehendido no d’ella”44.

A discussão, na realidade, centra-se mais em torno do último tópico, item 
por ele definido no sumário da sua Introdução à obra nestes termos: “nenhuma 
identidade nacional entre a sociedade portugueza e alguma das antigas tribus 
que habitaram na Península antes da era christan”45. A explanação de Herculano 
começa por sublinhar a grande diversidade dos povos que passam pela Hispâ-
nia, iniciando a enumeração por aqueles que são os seus habitantes “primitivos”, 
que resultariam, de acordo com ideias então difundidas, de duas invasões com-
pletamente distintas: a dos Iberos e a dos Célticos (que englobava Cântabros, 
Ástures, Vascónios, Galaicos e Lusitanos), para além dos Celtiberos, que resul-
tavam da aglutinação dos primeiros. Depois dá conta da diversidade dos povos 
do Mediterrâneo que aqui aportaram (fenícios, gregos e cartagineses) que se 
fixaram na Península, misturando-se com as populações locais46. 

Insiste muito especialmente na ideia de que o quadro étnico hispânico se 
torna extraordinariamente complexo por esses processos de fusão entre as dife-

43  Martins 1886: 2.
44  Vasconcelos 1897: XXVI.
45  Herculano 1846: 1.
46  Id.: 13-19.



175

Amílcar Guerra

rentes populações, perdendo-se, por isso, qualquer hipótese de se postular uma 
“pureza da raça” de qualquer uma destas tribos, abrindo uma eventual exceção 
apenas para alguns “restos indomáveis da raça primitiva dos iberos, que nenhuma 
das invasões celta, phenicia, carthagineza poderá domar ou corromper”47. 

Ora este tópico assumia uma importância extraordinária no panorama 
ideológico oitocentista e não admira que esta questão viesse a emergir com 
frequência nestes debates apaixonados entre as diferentes correntes de opinião. 
A respeito do caso específico dos Lusitanos, essa mescla de “raças” é particu-
larmente sublinhada por ele e resultava, na sua perspectiva, de uma prévia 
confluência de célticos com gregos e fenícios, a que sobreveio uma posterior 
alteração promovida pela presença de gentes púnicas, estas, já de si, uma mescla 
de fenícios e líbios48. Deste modo, sustentando sempre a ideia de que essas pre-
senças exógenas produziam uma miscigenação que alterava substancialmente 
o quadro étnico primordial já em fase pré-romana, deixava a porta aberta a que 
as alterações desse panorama em período romano teriam de assumir-se como 
mais amplas e profundas. 

Neste contexto, é evidente que a posição de Herculano parece fazer algum 
sentido, compreendendo-se perfeitamente que tenha procurado, com o seu 
criticismo positivista, opor-se a alguns séculos de historiografia que tinham 
conduzido mal esta questão, conferindo-lhe uma outra formulação que assen-
tava claramente em bases mais sólidas. No entanto, a sua radical asserção49, que 
parecia negar todo e qualquer elo de ligação entre esses lusitanos e os portugue-
ses, mereceu a contestação de grande parte dos seus coetâneos. 

Sobre este item em particular se pronuncia largamente Oliveira Martins50, 
começando por usar como argumento a comparação com outras realidades 
europeias, em igualdade de circunstâncias tanto no que dizia à tardia descoberta 
dessa filiação no passado remoto como na impossibilidade de qualquer uma 
delas poder comprovar uma continuidade entre essas populações primitivas e as 
que agora se apresentavam como seus descendentes longínquos. Dir-se-ia que, 
nestas circunstâncias, ambos poderiam estar de acordo ou pelo muito próximos 
quanto à questão vertente. 

Só que Oliveira Martins prefere reorientar a indagação, considerando que, 
mesmo na falta de dados, se poderia encontrar uma resposta para o problema 
invertendo o ponto de análise, olhando-o a partir do momento presente, retros-
petivamente. Para tal, parte de um axioma (“a permanência dos caracteres 
primitivos dos povos”), para depois colocar a questão em novos moldes, for-

47  Id.: 20.
48  Id.: 19.
49  Este radicalismo, que se poderia justificar com a vontade de contrariar uma perspec-

tiva errada, foi já posto em evidência por Leite de Vasconcelos (1897: XXV).
50  Martins 1886: 3–4. Sobre o tema v. Matos 2002: 127–128; Pereira 2011: 147–148.



176

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

mulada por ele nestes termos precisos: “há uma originalidade collectiva no 
povo portuguez, em frente dos demais povos da Península?”51 Isso implicaria, 
naturalmente, aceitar o pressuposto de que a existência de uma individualidade 
dos povos atuais deveria radicar necessariamente num passado remoto, neste 
caso pré-romano. E nem sequer constituía um óbice à sua teoria o facto de 
a natureza céltica das populações pré-romanas se apresentar como um traço 
comum a outras realidades coetâneas, como a França ou a Irlanda52. 

Se a argumentação de Oliveira Martins não invoca explicitamente dados 
da ciência, mas se baseia essencialmente no carácter do “génio português” e 
no que considera serem as suas especificidades, já Leite de Vasconcelos pro-
cura responder com argumentos colhidos em domínios como “a Ethnologia, 
a Anthropologia, a Glottologia, a Archeologia” que, sublinha, “estavão muito 
menos adeantadas que hoje”53. Promete, por isso, confirmar a sua perspectiva 
com a sua obra Religiões da Lusitania, uma vez que ela se insere, na concepção 
de então, no âmbito da Etnologia. De qualquer modo, parece-lhe inegável, à 
partida, que “não obstante os cruzamentos ethnicos que de todos os tempos se 
têm operado no nosso território, devemos contar entre os nossos antepassados 
os Lusitanos”. Insiste depois na ideia de que a língua é a mesma que falavam 
os “luso-romanos” e muitas das componentes da “vida psychologica do nosso 
povo datão do paganismo”54, pelo que muitos dos elementos que constituíam a 
identidade de um povo poderiam remontar a um período muito anterior ao da 
formação da nacionalidade.

Em suma, a posição extrema (“exagerada”, nas palavras de Leite de Vascon-
celos) de Alexandre Herculano suscitou uma recusa quase geral dos seus con-
temporâneos, aparecendo manifestamente como uma posição contracorrente, 
num momento em que o nacionalismo e a identidade nacional alicerçados no 
passado se afirmavam de forma muito ampla. Esta tendência manifesta-se em 
muitas outras circunstâncias, mesmo que isso contrarie opiniões de eruditos 
tão credenciados ou instituições tão respeitáveis como a Academia da Ciências, 
como se verifica no caso que seguidamente se analisa.

4. Viriato e o arco da rua Augusta

Entre as manifestações que põem em relevo a importância do nosso pas-
sado remoto na segunda metade do séc. XIX, em particular da imagem de 

51  Martins 1886: 5. Para a argumentação usada nesta circunstância v. Pereira 2011: 148.
52  Este foi um escolho que, como se sabe, Martins Sarmento, procurou contornar com a 

sua proposta de uma origem pré-céltica, isto é, “lígure” para as gentes do Ocidente hispânico 
(Millán González-Pardo 1983; Fabião 1996: 94; Guerra 1999).

53  Vasconcelos 1897: XXV.
54  Id.: XXV-XXVI.



177

Amílcar Guerra

Viriato como marca essencial do “génio português”, encontra-se o arco da rua 
Augusta. Embora tenha sido inicialmente concebido para encerrar um dos ele-
mentos fundamentais do urbanismo pombalino no plano original de Eugénio 
dos Santos, circunstâncias várias ditaram que ele tivesse sido executado por 
partes, obedecendo a projetos distintos, bastante distanciados no tempo. Na 
realidade, a sua conclusão, protelada por diversas vezes, acabou por se mate-
rializar num momento já avançado de oitocentos, mais de um século depois do 
seu planeamento inicial. 

Graças aos fundos obtidos através de uma subscrição pública, elaborou-se 
um novo projeto com o qual se ultimava o arco triunfal, determinando-se a 
configuração concreta que ele iria assumir e que hoje apresenta. Na altura dis-
cutiram-se, em várias instâncias, algumas das opções artísticas, em particular 
as que diziam respeito às personalidades que deveriam figurar no monumento. 
Como se sabe, o resultado final conduziu a que, para além do conjunto central, 
que encima a construção (a Glória coroando o Valor e o Génio) e das duas 
figuras alegóricas de rios (o Tejo e o Douro), colocadas de cada um dos lados, 
viessem a representar-se quatro personalidades: num plano mais central e a 
que se dava mais relevo, Vasco da Gama e o Marquês de Pombal, numa posição 
subsidiária Viriato e Nuno Álvares Pereira. 

O facto de se terem escolhido estas duas últimas figuras históricas como 
elementos de um monumento consagrado VIRTVTIBVS MAIORVM VT SIT 
OMNIBVS DOCVMENTO, como se consigna na inscrição latina nele aposta, 
da autoria de Augusto Soromenho55, não deixa de ser muito relevante para 
compreender a importância que o caudilho lusitano assumia então. Apesar das 
discussões académicas em torno da relação entre esse passado pré-romano e a 
fundação e desenvolvimento da nação, de uma maneira geral não se prescindia 
de incluí-lo no rol que estavam na constituição da “alma portuguesa” e que, 
pelas suas qualidades, tinha já sido apontado como um fundador da “nação 
lusitana”, repetindo-se, a par disso, a expressão com que o designava Floro, “o 
Rómulo da Lusitânia”, mas agora assumido como alguém que estava na origem 
da nação e sobre cujo carácter se tinha moldado o dos Portugueses. 

Esta opção de colocar Viriato nessa posição cimeira da História de Portugal 
não foi, todavia, consensual. Consultada a Academia das Ciências de Lisboa 
sobre as estátuas a incluir no arco triunfal, foram internamente solicitados pare-
ceres a José Maria Mendes Leal e Rodrigo José de Lima Felner, sobre os quais se 
veio a basear a opinião destinada ao monarca, mas publicamente transmitida 
pela Academia56, desfavorável à inclusão, tanto de Viriato como de Vasco Gama, 
por razões distintas. No primeiro caso “porque, além de representar um heroe, 

55  Almeida 1992; Guerra 1998: 48; Guerra 2014: 218.
56  Coelho 1872.



178

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

apenas frouxamente vinculado pela identidade do solo às tradições genuina-
mente portuguezas, relembra as façanhas militares de um povo extincto, e seria 
ao lado do grande reformador de Portugal no XVIII seculo, uma antithese 
ao mesmo tempo desapprovada pela estethica e pela historia”57. A academia 
achava desajustado que na praça do Comércio, ligada “à energia perseverante 
e ilustrada do marquez do Pombal na sua larga e civilizadora administração” 
e que deveria, portanto, ser “consagrada a memorar as pacíficas victorias da 
administração civil”58 se viessem a homenagear figuras que se distinguiram 
pelas suas façanhas militares, como Afonso de Albuquerque (outro dos recu-
sados) ou Viriato59. 

Parece evidente, na opinião veiculada pela Academia, o peso de uma cor-
rente historiográfica associada a Alexandre Herculano, que continuava a ter 
uma grande influência nessa instituição, apesar de ele se ter retirado há alguns 
anos para a sua Quinta de Vale de Lobo. 

Mas essa perspectiva estava longe de ter ampla aceitação, mesmo no quadro 
da intelligentsia da época. Dificilmente se admitia então que o vínculo do chefe 
glorioso dos lusitanos com a história presente se resumisse ao facto de partilhar 
o mesmo território e muito menos que fossem frouxos os laços que ligavam 
o seu povo aos Portugueses. A sua classificação dos Lusitanos como “povo 
extincto” não deixaria de suscitar, na generalidade, uma evidente oposição para 
os muitos que sustentavam nunca se ter quebrado a continuidade histórica e 
étnica entre os remotos Lusitanos e os Portugueses do presente. Muitos acredi-
tavam que o “génio português” radicava nas virtudes e no carácter que o pastor 
do Hermínio tinha demonstrado de forma tão evidente no confronto com o 
inimigo todo-poderoso, não o temendo, por mais amplo que fosse o elenco 
das suas conquistas. Viriato constituía um alimento essencial do nacionalismo 
dominante e, por isso, uma opinião como a da Academia só poderia encontrar 
uma oposição muito generalizada. 

Não constitui, por isso, uma surpresa que, mesmo contra a influente opi-
nião da Real Academia das Ciências, o plano levado a efeito tenha incluído duas 
das figuras por esta explicitamente reprovadas, Vasco da Gama e Viriato, obras 
do escultor Vítor Bastos. De resto, tendo em conta o espírito que presidia ao 
monumento, explícito na epígrafe que ostenta e consonante com a communis 
opinio, mas bem distinto do que a Academia tomava como ponto de partida, 
fazia todo o sentido a escolha dessas quatro figuras: Viriato representava o 

57  Id.: 33.
58  Esta opção da Academia enquadrava-se bem em algumas das orientações epistemoló-

gicas que dominavam particularmente a escultura portuguesa oitocentista, o seu carácter 
civilista e nacionalista, marcado por figuras do passado, e as suas pretensões pedagógicas 
(Pereira 2000: 106–107).

59  Coelho 1872: 33; Pereira 2000: 107.



179

Amílcar Guerra

arquétipo do “génio lusitano”, visto de outra forma, as origens mais remotas 
da nação; Nuno Álvares Pereira consagrava a afirmação da nacionalidade, em 
particular contra o seu tradicional opositor; com Vasco da Gama se procurava 
marcar a relevância histórica da gesta dos descobrimentos; finalmente, com o 
Marquês se homenageavam essas qualidades tão elogiadas pela Academia. Qua-
tro figuras, correspondentes a quatro momentos distintos, que poderiam bem 
apresentar-se como uma síntese da História de Portugal e da “alma portuguesa”. 

Nessa mesma linha geral se afirma uma outra figura cimeira do republi-
canismo português de finais de oitocentos e inícios da centúria seguinte, que 
dedicou ao herói da resistência lusitana uma das suas obras, embora das menos 
conhecidas.

5. Teófilo Braga, os Lusitanos e Viriato

Embora publicado já nos inícios do séc. XX, a obra Viriato, de Teófilo 
Braga, uma “narrativa epo-histórica”, como ele a designa, representa exemplar-
mente as ideias que marcaram boa parte da comunidade científica dos finais 
de oitocentos. As linhas por que se pauta o seu pensamento encontram-se bem 
documentadas em algumas das suas obras anteriores, nomeadamente nas que 
dizem respeito às questões de etnologia, sendo claramente um produto típico 
do ideário de finais do séc. XIX e do início do seguinte60. 

As suas principais ideias são longamente explanadas numa obra anterior, 
com o sugestivo título A Pátria Portuguesa: o território e a raça61, na qual define 
logo à partida, os seus objetivos e orientações: “Tendo concentrado todos os 
nossos estudos históricos, nas manifestações da Civilisação portugueza, para 
bem comprehendel-as como expressão do genio nacional fomos levados á inves-
tigação das origens anthropologicas da raça, e ao exame comparativo dos cos-
tumes segundo o critério da ethnologia”62.

O autor parte dos três factores analisados por Herculano63 – raça, lín-
gua e território –, mas deixa praticamente de fora a questão complexa da 
língua, começando pela análise de alguns aspectos respeitantes ao território. 
Um dos argumentos que Herculano coligiria para recusar a ideia de continui-
dade entre Lusitanos e Portugueses tinha que ver com esta vertente. Ainda 
que desde Resende se procurasse manobrar este assunto com algum artifí-
cio, procurando menosprezar a circunstância evidente de a antiga província 
romana da Lusitânia não coincidir com as fronteiras de Portugal, ultrapas-
sando em muito o seu âmbito, não se poderia negar essa evidência. Por isso 

60  Sobre o tema v. especialmente Pereira 2011.
61  Braga 1894.
62  Id.: IX.
63  Herculano 1846: 12.



180

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

mesmo, Teófilo Braga não incide nesse tópico da correspondência geográ-
fica, mas acentua especialmente o facto de o espaço ocupado pelos povos 
lhes moldar o carácter e o facto de ele se manter ao longo do tempo nele 
tem influência na “alma” das nações. Sublinha, por isso, a importância das 
“condições mesológicas”64, do clima e do território da Hispânia, assumindo-
-as como um fator determinante das suas populações ao longo do tempo65.

Se nesta obra a ligação ao antigo âmbito da Lusitânia não assume um espe-
cial relevo, na narrativa Viriato essa é uma componente essencial que adquire 
uma intencional tonalidade épica: “A Lusitânia não é somente um território 
maior ou menor, que nos agrega; é uma alma, o seio que nos une a todos!”66. 
E, para que não restem dúvidas sobre a relação entre esse espaço e a formação 
da nacionalidade, será “nesse território que começa nas margens do Mínio até 
ao Dúrio”, isto é, na “terra Portucalense” que se pressagia o renascimento da 
Lusitânia67. 

Não deixa de ser curioso que esse espaço em que ressurge essa antiga Lusi-
tânia não corresponda, na realidade, ao que foi definido pelos romanos como 
a província com esse nome. Por isso, muitos dos que manobram com estas 
realidades apoiam-se frequentemente na obra de Estrabão, aquela que, de uma 
forma mais clara, estabelece uma ligação entre Galaicos e Lusitanos, não dei-
xando, contudo, de ser ambígua a respeito das relações entre estas entidades. 

Compreende-se, por isso, que Teófilo Braga, insista particularmente sobre 
a questão da raça. Nesse sentido, faz um extenso historial da presença humana 
na Hispânia desde as origens do Homem, mas centrando-se especialmente nas 
questões de etnologia do mundo pré-romano, tópico para o qual utiliza com 
frequência a investigação então levada a cabo por alguns dos nomes sonantes 
da investigação histórica, arqueológica, antropológica, etnológica e linguística 
na Europa: Mommsen, Broca, Belloguet, D’Arbois de Jubainville, von Humboldt 
e muitos outros. Longe de traçar um quadro simples, Teófilo Braga elabora 
complexas redes de interacção entre as diferentes entidades que ao longo da 
Idade do Ferro se estabelecem no ocidente da Europa, com especial destaque 
para os celtas, desenvolvendo o tópico inevitável da sua miscigenação com as 
populações pré-existentes. 

Sobre o tema da individualidade ibérica, cuja origem africana sustenta, 
seguindo a tendência dominante na época, explica como os iberos se misturam 

64  Estas ideias, muito em voga na segunda metade do séc. XIX, especialmente devido à 
sua divulgação por L.-A. Bertillon (o texto de referência é o seu De l’influence des milieux ou 
mésologie, 1872), parecem resultar da leitura da obra de G. Le Bon, L’Homme et les Sociétés, 
1881 (Braga 1894: 130).

65  Braga 1894: 12, 16-18.
66  Braga 1904: 123.
67  Braga 1904: 217.



181

Amílcar Guerra

com as diferentes vagas de célticos (ou com os lígures, que considera os celtas 
marítimos). Embora reconhecendo as frequentes contradições nos dados que 
as fontes clássicas proporcionam e a discrepância entre muitos dos autores que 
abordam estas questões, não deixa de elaborar um quadro, também ele bastante 
complexo, do ocidente hispânico, em particular de Galaicos e Lusitanos. 

Uma ideia que marca mais especialmente a sua narrativa sobre Viriato 
reside na afirmação da “pureza da raça”. Neste caso concreto, essa circunstância 
radicava nas origens remotas dos Lusitanos, que remontavam ao mundo pré-
-romano, ainda que o pensamento de Teófilo Braga sobre este aspecto pareça 
sofrer alguma evolução. Inicialmente, isto é, na Pátria Portuguesa, segue uma 
linha conforme com as ideias mais difundidas, segundo a qual, ao substrato 
ibérico originário, se tinham associado componentes supervenientes de lígures 
e celtas. Esta sua perspectiva muda substancialmente no seu Viriato, acusando 
aí a influência das ideias de Francisco Martins Sarmento, segundo o qual os 
povos do ocidente hispânico (Galaicos e Lusitanos) nada tinham de celta, con-
trariando uma ideia muito difundida na historiografia anterior. Segundo o 
arqueólogo vimaranense, a cultura dos castros é original e define uma entidade 
“lusitana”, mais propriamente lusitano-galaica, cuja ascendência se diferenciava 
pelo facto de remontar ao que ele designava como “lígure”68. Essa especificidade 
serve o propósito de afirmar a identidade do português nos confrontos com os 
outros povos, nomeadamente os mais próximos, que serviam como termo de 
comparação. Deste modo, atribui ao procônsul Lélio a justificação para o maior 
poderio dos Lusitanos: “Explicarei isto pela pureza do sangue lusitano; eles não 
se misturaram com os Celtas, que haverá quatro séculos invadiram a Hispânia 
e conseguiram aliar-se e fusionar-se com os Iberos. Na Lusitânia não aconteceu 
como nas Gálias, quando aí se efetuou a conquista do Celta invasor; o lusitano 
não caiu na servidão militar como o gaulês.”69

Todas estas considerações visam especialmente marcar a individualidade 
das diferentes entidades antigas, a qual, por sua vez, serviria de fundamento a 
uma diferenciação das nações modernas. Partindo do princípio de que as carac-
terísticas dos povos mantêm os seus principais traços, Teófilo Braga justifica, 
com esse passado distante e as suas vicissitudes históricas, a heterogeneidade 
dos povos hispânicos:

Os povos antigos reapparecem nos typos e costumes dos povos modernos, 
como diz Edwards; a preponderância do elemento celto-ligurico no territo-
rio de Portugal, e uma maior quantidade de sangue semita no hespanhol, é 

68  Sobre o tema v. Millán González-Pardo 1983; Guerra 1999.
69  Braga 1904: 171.



182

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

d’onde começam a differenciação e antinomias entre estas duas nações, que 
não foram creadas somente por conflictos históricos.”70

A narrativa por ele construída, embora baseada nos elementos proporcio-
nados pelas fontes clássicas, desenvolve de forma bastante criativa as “situações 
lacónicas” transmitidas pelos autores antigos e, por isso, assume-se delibera-
damente como uma criação poética. Os objetivos que norteiam esta obra tor-
nam-se desde logo claros no título que a encabeça, “Alma Portuguesa”, que se 
distingue tipograficamente de forma tão clara. No essencial, explica-se depois 
na introdução, pretende-se representar “essa fibra que ainda pulsa em nós” e 
que radica precisamente na figura do caudilho lusitano71. 

Essa individualidade é um tópico frequente nas obras que aqui se analisam, 
estabelecendo com frequência uma confrontação entre o carácter português e o 
de outros povos, especialmente com Espanhóis e Franceses, baseada nas dife-
renças das componentes étnicas na fase pré-romana. Por isso, o mundo lusitano 
contraria o gaulês, que caiu na “servidão militar” ao ser submetido aos invasores 
celtas e não tem, por isso, o sentimento de autonomia e o empenho na luta pela 
liberdade que se procura ver no carácter dos Lusitanos e, naturalmente, nos 
Portugueses coetâneos.

6. Viriato, os Lusitanos e a questão do federalismo

A narrativa viriatina na versão de Teófilo Braga serve igualmente o propó-
sito de sustentar a ideia de que os povos ibéricos não são apenas completamente 
distintos desde as suas mais remotas origens, mas, mais do que isso, revelam-
-se, na sua essência, “incompatíveis entre si”. Lusitanos e Iberos diferenciam-
-se em aspectos fundamentais, o primeiro dos quais consiste precisamente no 
seu desejo permanente de “independência”, na sua capacidade para se unir de 
modo a oferecer resistência à submissão, contrariando a marca do vizinho, que 
“admira a autoridade, a força, e quer exercê-la impetuosamente”72. 

Uma das mais sugestivas declarações dessa incompatibilidade pode encon-
trar-se na missiva que Caio Lélio, o procônsul prudente, envia ao senado e que 
pode bem considerar-se a caracterização matricial dos Lusitanos, a qual, pelo 
seu tom profético, se dirige evidentemente à definição essencial dos Portugue-

70  Braga 1894: 154.
71  Braga 1904: 7.
72  Id.: 20, “Importa manter a Hispânia dividida; não é em Citerior nem Ulterior, mas em 

LUSITANOS e IBEROS. Esses dois povos são incompatíveis entre si; o Ibero admira a auto-
ridade, a força, e quer exercê-la impetuosamente, ao passo que o Luso ama a independência 
sem ruído nem aparatos. O Ibero é incapaz de se unir para a defesa, e obedece passivamente 
a qualquer poder físico ou moral que se lhe imponha; o Lusitano liga-se facilmente para a 
defesa, em revolta contra todo o poder.”



183

Amílcar Guerra

ses, muito conveniente à situação e às ideias do autor: “Sabereis que entre a raça 
dos Iberos e a dos Lusitanos há um ódio irrefreável mas latente; nunca se ligam, 
nem se entendem, e a sua aversão mútua separa-os mais do que as inacessíveis 
linhas de rios caudais ou de alterosas montanhas. Passarão os séculos, mas esta 
antinomia prevalecerá”73.

Mas o tópico assume outros aspectos, condizentes com a sua perspectiva 
federalista. Não deixa, assim, de sublinhar a necessidade de encontrar algu-
mas formas de cooperação que visam essencialmente a afirmação das popula-
ções hispânicas contra o inimigo romano. Por isso, não encontra verbo melhor 
que “confederar” para exprimir a ideia de que Viriato se uniu aos Vetões para 
enfrentar as ameaças do seu principal opositor74. A ideia vai-se repetindo, quase 
sempre nos mesmo termos, como acontece nas palavras que o caudilho lusitano 
dirige a povos que habitam “outra parte” da Celtibéria: “(…) foi por estarmos 
separados que os estrangeiros nos invadiram, e o Romano nos aniquila para 
se mantêr pela expoliação das nossas riquezas; o isolamento das cidades é a 
fraqueza; a federação cantonal é a garantia da independência”75. 

Percebem-se os contornos do federalismo sustentado por Teófilo Braga que 
não passava pelo unitarismo defendido por alguns sectores, mas tinha consciên-
cia da diversidade cultural e mesmo de algum antagonismo que poderia marcar 
a realidade ibérica do seu tempo76. 

O assunto é também tratado n’A Patria Portuguesa, mas as suas conside-
rações principais são feitas à margem da obra propriamente. Na introdução, 
a propósito do “sentimento de Pátria”, faz um comentário a uma reunião de 
republicanos portugueses e espanhóis ocorrida em Badajoz e às reações que 
esse encontro suscitou no parlamento. A sua ausência a esse evento deu origem 
a uma declaração em que se assume a necessidade de implantar em ambos os 
países, de forma simultânea, um regime republicano e constituir uma confede-
ração ibérica que permitiria apresentar ao mundo uma imagem forte dos povos 
hispânicos77. 

Em suma, as circunstâncias histórico-culturais do séc. XIX criaram con-
dições muito particulares e justificam que se tivesse olhado as narrativas dos 
textos clássicos e recuperado alguns episódios do passado remoto, de uma fase 
anterior à constituição da nacionalidade. Numa época em que se buscam as 
raízes das nações modernas e estas, com frequência, se alicerçam numa fase 

73  Id.: 173.
74  Braga 1904: 69, “Viriatho /…/ dirigiu-se para o paiz dos Vettões que confinavam ao 

sul dos povos Lusitanos, para confederal-os na defeza da sua autonomia contra o invasor 
estrangeiro”.

75  Id.: 219.
76  Sobre as suas ideias a este respeito v. Luz 2012.
77  Braga 1894: XI–XV.



184

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

pré-romana, o caso português não difere muito de que se passa na Europa. 
Cada um, naturalmente, apresenta as suas especificidades e, no que nos diz 
respeito, a figura de Viriato presta-se, sem dúvida, a que sobre ela se construa 
o paradigma do heroísmo nacionalista e de resistência ao poderio de forças 
externas que pretendem submeter uma nação inteira. Não admira, pois, que a 
cultura portuguesa se tenha apropriado dessa imagem que tão exemplarmente 
poderia representar os ideais de quem procurava retirar da sua situação um 
país que se sentia desgovernado, isolado, espoliado. Certamente que a visão 
de Teófilo Braga, não só exprime o sentimento de muitos dos seus coetâneos, 
como explica a utilidade em buscar essa longínqua mas exemplar personagem 
para atingir os seus objetivos:

(…) é necessário n’este momento historico, em que a anarchia dos poderes 
públicos lançou esta nação no esgotamento economico, no desprezo moral 
das nações da Europa, e no isolamento, que a expõe aos conflictos interna-
cionaes d’onde saímos expoliados e sem dignidade, é necessário revivificar o 
sentimento de Patria, porque só elle é que poderá suscitar os altos caracteres e 
as capacidades reorganizadoras.”78

78  Braga 1894: XI.



185

Amílcar Guerra

Bibliografia

Aguiar, M. C. P. de (1820), Caracter dos Lusitanos. Lisboa: Impressão Régia.
Almeida, J. M. de (1992), “A inscrição do Arco da Rua Augusta”, in De Olisipo a 

Lisboa. Estudos olisiponenses. Lisboa: Edições Cosmos, 57–59.
Arenas López, A. (1900), Viriato no fue portugues si no celtiberico: Su biografia. 

Guadalajara: Pedromingo.
Braga, T. (1894), A Patria Portugueza: O territorio e a raça. Porto: Chardron.
Braga, T. (1904), Viriatho: Narrativa epo-historica. Porto: Chardron.
Coelho, F. A. (1871), “Sobre a lingua portugueza”, in D. Vieira, Grande dicciona-

rio portuguez ou thesouro da lingua portugueza: Vol. I. Porto: Chardron, 
IX–CCVII.

Coelho, J. M. L. (1872), “As estátuas para o arco da rua Augusta”, Artes e Letras 
1: 33-34.

Fabião, C. (1996), “Archeology and Nationalism: The Portuguese Case”, in M. 
Díaz Andreu e T. Champion (eds.), Nationalism and Archaeology in Euro-
pei. Londres: UCL Press, 90-107.

Fernandes, R. M. R. e S. T. de Pinho (2009), André de Resende, Antiguidades da 
Lusitânia. Coimbra: Imprensa da Universidade.

García Cardiel, J. (2010), “La conquista romana de Hispania en el imaginario 
pictórico español (1754-1894)”, Cuadernos de Prehistoria y Arqueología 
de la Universidad Autónoma de Madrid 36: 131–157.

Guerra, A. (1999), “Martins Sarmento e a questão do celtismo”, Revista de Gui-
marães 109: 179–192.

Guerra, A. (2014), “Hübner e os arqueólogos portugueses”, in D. Marzoli, J. 
Maier e Th. G. Schattner (eds.), Emil Hübner und die Altertumswissens-
chaften in Hispanien. Darmstatt: Ph. von Zabern, 219-240.

Guerra, A. (2020), “Púnico, caudilho lusitano: Algumas considerações linguís-
ticas e históricas”, Anas 29-30: 185-200.

Guerra, A. e C. Fabião (1992), “Viriato: Genealogia de um Mito”, Penélope: 
revista de história e ciências sociais 8: 9–24.

Guerra, A. e C. Fabião (1998), “Viriato: Em torno da iconografia de um mito”, 
Actas dos IV Cursos Internacionais de Verão de Cascais 3: 33-79.

Herculano, A. (1846), História de Portugal: Vol. I. Lisboa: Bertrand e Filhos.
Jovér, N. C. (1818), Glorias de España. Poesías históricas. Madrid: Estableci-

miento tipográfico F. A. Fernel.



186

A apropriação de Viriato (e dos lusitanos) no séc. xix em Portugal

Jullian, C. (1921, 7ª ed.), Vercingétorix. Paris: Hachette.
Lucas (1858), Viriato, novela original e histórica. Zaragoza: Vicente Andrés.
Luz, J. L. B. da (2012), “O  federalismo no ideal da República em Teófilo Braga 

e Manuel de Arriaga”, Açores 100 Anos de República. Atas do Ciclo de 
Conferências: 217-247.

Martins, J. P. O. (1886, 4ª ed.), História de Portugal: Vol. 1. Lisboa: Bertrand.
Matos, S. C. (1992), “História, positivismo e a função dos grandes homens no 

último quartel do século XIX”, Penélope: revista de história e ciências 
sociais 8: 51-71.

Matos, S. C. (2002), “História e identidade nacional: A formação de Portugal na 
historiografia contemporânea”, Lusotopie 9.2: 123-139.

Millán González-Pardo, I. (1983), “El anticeltismo de Francisco Martins Sar-
mento”, I Colóquio Galaico-Minhoto (Ponte de Lima, 1981): 45-109.

Monforte, F. (1854), Viriato: Leyenda original, Madrid: C. González Rubio.
Murguía, M. (1866), Historia de Galicia: Tomo II. Lugo: Imprenta de Soto Freire.
Pereira, J. F. (2000), “Teoria da escultura oitocentista portuguesa: 1836-1874”, 

Arte teoria 8: 88-109.
Pereira, M. C. M. (2011), “A etno-epo-história e os mitos fundacionais da Nação 

– ‘Viriato’ de Teófilo Braga Pereira”, in M. F. Amante (ed.), Identidade 
nacional entre o discurso e a prática, Porto: CEPESE/Fronteira do Caos, 
141-164.

Pérez Isasi, S. (2013), “Viriato”, in L. Romero Tobar (ed.), Temas literarios his-
pánicos: Vol. I. Zaragoza: Prensas Universitarias, 293-307.

Resende, A. de (1996), As antiguidades da Lusitânia. Introdução, tradução e 
comentário de R. M. Rosado Fernandes. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian.

Rocha Pereira, M. H. da (2020), Obras de Maria Helena da Rocha Pereira, IX – 
Estudos sobre língua e literatura portuguesas. Lisboa-Coimbra: Fundação 
Calouste Gulbenkian/Imprensa da Universidade de Coimbra.

Santiago y Gómez, J. (1896), Historia de Vigo y su comarca. Madrid: : Imprenta 
y lit. del Asilo de Huérfanos del Sagrado Corazón de Jesús.

Valério, Z. Ch. A. de B. (2014), A tragédia em Manuel Caetano Pimenta de 
Aguiar: Um género clássico nos alvores do Romantismo. Funchal: 
Imprensa da Universidade da Madeira. Disponível em: http://hdl.han-
dle.net/10400.13/1149.



187

Amílcar Guerra

Vasconcelos, J. L. de (1897), Religiões da Lusitânia, na parte que especialmente 
se refere a Portugal: Vol. I. Lisboa: Imprensa Nacional.

Vicetto, B. (1865), Historia de Galicia, 2 tomos. Ferrol: Establecimiento tipo-
gráfico de Taxonera. 



(Página deixada propositadamente em branco)



III.

DA HISTÓRIA, DA LITERATURA E DA FILOLOGIA



(Página deixada propositadamente em branco)



191

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” 
na História da República Romana (1885),  

de J. P. Oliveira Martins1

Ricardo Nobre
Centro de Estudos Clássicos

Faculdade de Letras
Universidade de Lisboa

ORCID: 0000-0002-0059-5775
rnobre@letras.ulisboa.pt

Resumo  Inserida na “Biblioteca das Ciências Sociais” (de que viria a ser o último 
volume, publicado em 1885), a História da República Romana responde ao objec-
tivo específico delineado por Oliveira Martins: difundir conhecimento por um vasto 
público. Será, porventura, esse propósito que justifica alguma contenção e certa sim-
plicidade com que se citam ou referem autores antigos, capacidade que neste ensaio se 
estuda para concluir acerca do proveito que Oliveira Martins tirou dos testemunhos 
da literatura greco-latina: verificar-se-á que a insistência com que se recorre a Valério 
Máximo ou Suetónio como fontes históricas é uma singularidade admirável, sobretudo 
em contraste com a parcimónia com que são mencionados quer historiadores como 
Tito Lívio, Dionísio de Halicarnasso ou Plutarco, quer testemunhos contemporâneos 
da última parte da História da República Romana como o de Júlio César; citações 
de Tácito e dos Evangelhos parecem deslocados do contexto e cronologia, enquanto 
Cícero configura um caso inteiramente à parte, pois a sua convocação é frequente, 
sobretudo para demonstrar antipatia pela personagem; identificam-se versões laten-
tes de Apiano, Díon Cássio ou Séneca; e assinalam-se discursos poéticos de Horácio, 
Propércio, Virgílio e de Catulo usados como fonte histórica. Em muitos casos, porém, 
os contextos originais foram distorcidos ou manipulados.

Palavras-chave: Oliveira Martins, História da República Romana, História romana.

Abstract  Integrating the “Biblioteca das Ciências Sociais” (being its last volume, 
published in 1885), the História da República Romana aligns with Oliveira Martins’ 
goal of disseminating knowledge to a wide audience. This objective justifies the use of 
limited and straightforward citations or references to ancient authors, a subject that 
this essay explores to determine the vantage Oliveira Martins took from the Greco-
-Roman testimonies: the recurrent use of Valerius Maximus or Suetonius as historic 
sources stands out as an admirable distinctiveness, particularly when contrasted with 
the sparing mentions of Livy, Dionysius of Halicarnassus or Plutarch – as well as Caesar, 
who was contemporary to the period covered in the latter part of the História da Repú-
blica Romana; quotations from Tacitus and the Gospels may appear detached from the 

1  Estudo elaborado no âmbito do projecto de Pós-Doutoramento SFRH/BPD/115195/2016, 
financiado pela Fundação para a Ciência e a Tecnologia.



192

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

chronology and perspective; Cicero presents a different case, as his frequent citations 
question his character and show antipathy towards the speaker; concealed versions of 
Appianus, Cassio Dio or Seneca are revealed, while poetic texts from Horace, Properce, 
Virgil, and Catullus are used as historical sources. Many of these quotations distort or 
manipulate the original contexts.

Keywords: Oliveira Martins, História da República Romana, Roman history.

Incorporando a poesia no âmbito da filosofia, Justo Lípsio, personagem2 
d’O Hospital das Letras (1657), de D. Francisco Manuel de Melo, entendia que 
“Aristóteles se empregou tanto na poética como nas políticas e nas éticas e 
nas mais ciências do céu e da terra”3. A outorga de um conhecimento global e 
completo a Aristóteles conheceria, como esta, outras formulações ao longo da 
história da cultura em Portugal; no contexto deste ensaio será, porém, opor-
tuno recordar um testemunho de meados do século xix, de A. A. Geraldes4: 
afirmando que “Aristóteles foi um homem universal”, defendia-se que este filó-
sofo, “a par dos dotes literários […], possuía também não menos avultados 
conhecimentos sobre as ciências físicas, a cujo estudo se entregava com pertinaz 
assiduidade e fervoroso empenho”5. O articulista considerava, no entanto, que 
este e outros “homens de semelhante esfera” na Antiguidade “não eram dotados 
de mais feliz inteligência do que os homens da época actual”, visto que “era tão 
resumido, nesses antigos tempos, o quadro de todas as ciências, que não era 
impossível, nem difícil talvez, compreender uma só cabeça todos os humanos 
conhecimentos”. Nos anos cinquenta do século xix, todavia, “um homem uni-
versal é absolutamente impossível”, motivo por que “as maiores inteligências 
dos séculos têm dirigido as suas lucubrações para o estudo das especialidades”6.

Sendo verdade que em todas as áreas do saber humano houvera inúmeros 
progressos decorrentes dessa especialização, encontrar-se-iam na Geração de 
70 diversos intelectuais portugueses com projectos de vasta abrangência com 
o objectivo de compreender de modo integral fenómenos como a história, as 
artes, a filosofia ou a literatura, pretendendo interpretar o Homem, a sua natu-
reza, dinâmica social e histórica, em toda a sua complexidade. O método cien-
tífico, deduzindo leis e formulando princípios que descreviam concretamente 
fenómenos abstractos, alargava-se às humanidades e chegava à literatura e à 

2  Trata-se de uma metonímia, pois em rigor as personagens do diálogo são as obras de 
Lípsio, Trajano Bocalino, Francisco de Quevedo e de Francisco Manuel de Melo.

3  Melo 1999: 50.
4  O texto foi publicado em Janeiro de 1855 no número 2 do segundo volume da Revista 

Académica: Jornal Mensal; Albino Augusto Geraldes (1826-1888) foi depois catedrático de 
Filosofia na Universidade de Coimbra.

5  Geraldes 1855: 25.
6  Ibid.



193

Ricardo Nobre

história, conquistando-as para o espaço das ciências sociais. Neste ambiente, 
optimista e positivista, prosperavam nas artes o realismo e o naturalismo com 
programas sociais e científicos definidos, alguns dos quais atingiriam certo 
exagero7.

Na literatura, é paradigmático o caso de grandes conjuntos de poemas filo-
sóficos, pensados a partir do impulso de Victor Hugo (La Légende des Siècles, 
1859-1883), desenvolvendo-se simbolicamente em articulação com as “grandes 
fases do Universo e da Humanidade”8 (para usar as palavras do narrador d’Os 
Maias a respeito das Memórias dum Átomo, de João da Ega). Em Portugal, 
poderia falar-se de algumas composições de Antero de Quental, mas julgo que 
é sobretudo Teófilo Braga (1843-1924) quem, em poesia, melhor representa 
este movimento – ao publicar Visão dos Tempos (1864), Tempestades Sonoras 
(1864), Torrentes (1869) e Miragens Seculares (1884) –, numa atitude seme-
lhante à abrangência que Geraldes considerara impossível anos antes9. Na ficção 
coetânea, há testemunho de projectos similares: sem mencionar o malogrado 
plano de Eça de Queirós (1845-1900) em conceber uma série de doze romances, 
Cenas da Vida Portuguesa10, são de nomear as Cenas da Vida Contemporânea, 
de Júlio Lourenço Pinto (1842-1907) – que incluíram Margarida (1879), Vida 
Atribulada (1880), O Senhor Deputado (1882), O Homem Indispensável (1883) 
e O Bastardo (1889) –, e a Patologia Social, na qual Abel Botelho (1854-1917) 
havia de expor em romance o vício de todas as camadas sociais – O Barão de 
Lavos (1891), O Livro de Alda (1895), Amanhã (1901), Fatal Dilema (1907) e 
Próspero Fortuna (1910).

7  Recorde-se a caricatura d’Os Maias (segundo o protagonista): “o mais intolerável no 
realismo eram os seus grandes ares científicos, a sua pretensiosa estética deduzida duma 
filosofia alheia, e a invocação de Claude Bernard, do experimentalismo, do positivismo, de 
Stuart Mill e de Darwin, a propósito duma lavadeira que dorme com um carpinteiro!” A 
esta perspectiva opõe-se a de Ega: “o fraco do realismo estava em ser ainda pouco científico, 
inventar enredos, criar dramas, abandonar-se à fantasia literária! A forma pura da arte 
naturalista devia ser a monografia, o estudo seco dum tipo, dum vício, duma paixão, tal qual 
como se se tratasse dum caso patológico, sem pitoresco e sem estilo!…” (Queirós 2017: 206).

8  Queirós 2017: 156.
9  Seria, contudo, nos quatro volumes da História do Teatro Português (Vida de Gil 

Vicente e sua Escola, A Comédia Clássica e as Tragicomédias, A Baixa Comédia e a Ópera e 
Garrett e os Dramas Românticos, vindos a lume entre 1870 e 1871) e na História da Literatura 
Portuguesa (a que se seguem quatro volumes de recapitulação) que Teófilo Braga cumpriria 
o plano de exposição científica destes fenómenos culturais. Considere-se que a História 
do Romantismo em Portugal: Ideia Geral do Romantismo: Garrett. Herculano. Castilho 
(Lisboa: Nova Liv. Internacional, 1880) e os dois volumes As Modernas Ideias na Literatura 
Portuguesa (Porto: Chardron, 1892) completam o aspecto geral da nossa literatura até ao 
Realismo. Teófilo Braga tinha sido ou seria ainda autor de obras como Poesia do Direito 
(1865), Origens Poéticas do Cristianismo (1880) ou As Lendas Cristãs (1892).

10  Reis 2009: 18-19.



194

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

À entrada do século xx, dir-se-ia que a ciência tinha encontrado forma 
de descrever analítica e teoricamente (sob a forma de ensaio, ficção ou poesia) 
a sociedade portuguesa, em cumprimento da consabida doutrina positivista, 
que, de forma mais ou menos desigual, caracteriza o ensaísmo, a economia, a 
arte e a literatura do fim do século anterior. É neste contexto grosseiramente 
esboçado que se insere, no âmbito do ensaio, a “Biblioteca das Ciências Sociais”, 
de Joaquim Pedro de Oliveira Martins (1845-1894). Trata-se de uma colec-
ção inaugurada em 1879, com a publicação do volume História da Civilização 
Ibérica, e que culminaria, inacabada, com a História da República Romana11. 
Com o objectivo de “vulgarizar entre nós conhecimentos essenciais à vida de 
uma nação” e de “divulgação dos conhecimentos adquiridos”, até 1885 seriam 
publicados quinze volumes (respeitantes a onze obras) dirigidos “não somente 
ao público em geral, mas também ao ensino secundário”12. Quando publica a 
História da República Romana, as observações de Oliveira Martins acerca da 
bibliografia crítica estão ainda conforme estes princípios:

Pensou […] o autor que o público português acaso agradeceria a quem pela 
primeira vez contasse em linguagem pátria13 essa história sobre todas elo-
quentes; pensou também que, sendo vulgar ainda entre nós o conhecimento 
da história clássica segundo as narrativas de Tito Lívio, de Suetónio, de Tácito, 
de Cícero, de Veleio Patérculo, de Quinto Cúrcio, de Valério Máximo, de Plí-
nio, de Díon Cássio, de Políbio, de Cornélio Nepos, de Varrão, de Salústio, de 
Plutarco, de Josefo, e dos autores latinos e gregos em geral, não o era a leitura 
das obras que, a partir de Beaufort e Niebuhr, a acabar em Mommsen14 e em 

11  A edição utilizada neste ensaio é a primeira, de 1885, por não haver vantagem na 
utilização de qualquer uma das posteriores, que alteraram sem critério aparente a ortografia 
do português, passaram para esta língua o que Oliveira Martins escreveu em latim, entre 
outras fragilidades que não interessa aqui indicar. A ortografia será actualizada, manten-
do-se, porém, traços que indiciam a permanência de soluções ortográficas que representam 
uma fonética que estaria em desuso naquele último quartel do século xix: palavras como 
“similhante” e “idea” seriam já pronunciadas como hoje, mas a tradição ortográfica tinha-
-as consolidado assim. Formas de realce (itálicos e versaletes, por exemplo) permanecem 
inalteradas conforme a edição de 1885 (correcções na pontuação foram assinaladas entre 
parênteses rectos).

12  Martins 1879: [1]. Em 1891, Eça de Queirós teria também o plano de criação de manuais 
escolares; expondo-o a Oliveira Martins (Queiroz: II. 128-131), este não terá recebido a ideia 
de forma muito entusiasmada (Queiroz: II. 139-140).

13  Em 1885, ano da primeira edição da História da República Romana, estava publicada 
em português pelo menos a História de Roma para Uso das Escolas (Lisboa: Tip. da Viúva 
Costa, 1867), de João Félix Pereira.

14  Autores mencionados na “Bibliografia” da História da República Romana: de Beau-
fort, a edição de 1873 de La République Romaine; de Niebuhr, The History of Rome (1847); 
de Mommsen, History of Rome, (1877), os dois últimos em tradução inglesa (Martins 
1885: II. 457-458). A bibliografia final está distribuída por rubricas temáticas: “História 



195

Ricardo Nobre

todos os escritores de quem ele é o chefe e o mestre, renovaram essa história, 
tema eterno das cogitações dos homens15.

Neste último conjunto parece inserir-se o próprio Oliveira Martins, visto 
que a História da República Romana é dedicada a Theodoro Mommsen, “o 
grande historiador de Roma / meu guia e mestre nesta obra”16.

A nomeação destes autores, significativas vezes mencionados como “mes-
tres”, pretende alcandorar as obras da “Biblioteca das Ciências Sociais” – e em 
especial a História da República Romana – não só num conhecimento rigoroso 
e cientificamente responsável (de que tais autoridades seriam uma metonímia), 
mas também actualizado e moderno. Apesar disso, de acordo com o propósito 
de “compendiar as conquistas feitas no domínio da ciência”, o autor distancia-se, 
no mínimo pela forma, de “investigações eruditas”17. E, assim, “o leitor achará 
coordenadas e sistematizadas as investigações dos sábios e as doutrinas dos 
filósofos, sem ociosas indicações de origens, nem aparato de uma erudição, aliás 
fácil de exibir, mas que não convém à índole da publicação, além de que apenas 
valeria para iludir incautos ou encher de pasmo os ignorantes”18. Justificada 
deste modo a ausência de referências bibliográficas no corpo do texto ou em 
rodapé, sublinha Oliveira Martins que a versão da história que apresenta resulta 

política e geral” (“Histórias gerais”, “Primórdios da república”, “Corografia arqueológica 
italiana”, “Pirro e as guerras púnicas”, “Crise final da república”, “Os bárbaros”, “História 
geral do império”, “Monografias da época imperial”, “Topografia de Roma”), “História 
social e moral” (“Antiguidades: instituições em geral”, “História especial das instituições”, 
“Administração provincial”, “Instituições militares”, “Economia geral”, “Instituições 
fiscais”, “Moeda”, “Direito civil e das gentes”, “Costumes”, “Religião, moral e filosofia”). 
Não é claro o critério de seriação das obras (não há alfabetação dos autores ou dos títulos 
das obras nem organização evidente). Trata-se de obras em francês, inglês, alemão, latim, 
italiano; obras alemãs, inglesas ou italianas são lidas sobretudo em francês. Algumas 
não têm indicada a data, mas a grande maioria que está datada é da segunda metade do 
século xix.

15  Martins 1885: I. xxxvi-xxxvii. Apesar de nomeados, não encontrei menções de autores 
como Salústio (excepto em referências que não dizem respeito a fontes historiográficas: 
Martins 1885: II. 222, 348), a Cornélio Nepos ou a Flávio Josefo.

16  Martins 1885: I. v. 
17  Martins 1879: [1].
18  Martins 1879: [1]. De modo genérico, Oliveira Martins afirma ao apresentar a colecção: 

“As obras que a opinião da Europa culta modernamente consagrou clássicas serão as fontes 
da nossa Biblioteca”, e cita alguns nomes: “Os trabalhos de Herculano, Cárdenas, Coelho da 
Rocha, Muñoz y Romero, Amador de los Rios, Gayangos, Marina, Rebelo da Silva, Sempère, 
Colmeiro, Conde, Shaeffer, Bouterweck, Romey, Ticknor, entre outros, nacionais e estrangei-
ros, com os monumentos escritos, cartas, constituições, crónicas, leis e literatura, servirão 
para a história do génio peninsular e para a da civilização nacional” (Martins 1879: [1]). 
No que respeita à história antiga, são indicados “Lenormant e Rawlison, Maine, Maspero, 
Coulanges, Muller; e Duruy, Gibbon, Niebuhr, Mommsen e Savigny, os mestres da história 
romana” (Martins 1879: [2]).



196

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

dos “subsídios” da “erudição contemporânea” e das “fontes inexauríveis dos 
escritores da Antiguidade”19. Nesta tomada de posição, Oliveira Martins parece 
ter seguido a sugestão que Antero de Quental lhe dera em Março de 1875; o 
poeta, a propósito de um artigo acerca “Da Moral Religiosa entre os Gregos” 
(impresso nesse ano na Revista Ocidental), declarara: “sou de parecer que tire 
as citações de 2.ª mão, e deixe só as dos antigos”20. 

A História da República Romana, no entanto, não está isenta de remis-
sões bibliográficas. Dos estudos críticos, apenas são mencionadas, por norma 
em rodapé, obras da própria “Biblioteca das Ciências Sociais”21, porventura 
com o intuito de cimentar os conceitos de Oliveira Martins sobre os fenóme-
nos históricos tratados. Para isso, concorre a ideia de que “Situações análogas 
produzem sempre resultados idênticos; a natureza humana é uma e a mesma, 
e o romano do vii século da sua era tornara-se, sob o ponto de vista social 
e político, idêntico ao europeu ocidental do xix século da era de Cristo”22. 
Assim, tais remissões para outras obras da “Biblioteca das Ciências Sociais” 
surgem em momentos em que se pretende criar uma ligação entre o passado 
romano e o presente (ou passado próximo): os Romanos, no tempo da tomada 
de Veios, eram “uma gente bisonha, crente e pertinaz, que nos parece assime-
lhar-se à nossa gente portuguesa até ao xv século, aos burgueses que fizeram rei 
D. João I e aos soldados que conquistaram a África marroquina”23; aspectos da 
expansão portuguesa servem para explicar o papel de Cartago nas vésperas da 
primeira guerra contra Roma: “Lisboa foi no século xvi da nossa era a Cartago 
da Europa”24.

Multiplicam-se exemplos com a França (“Olhe-se para qualquer socie-
dade moderna colocada em situação análoga à da França no período 1851-70 
e ter-se-á, mudando os nomes, o quadro inteiro dos partidos políticos roma-
nos neste período”25), a Alemanha (“Roma […] tem uma situação análoga à 
da Prússia de hoje no império germânico”26), a Inglaterra (“As reivindicações 
anárquicas dos comícios perante uma constituição desconjuntada vinham […] 
preparando assim, com o caos constitucional, uma situação análoga à que em 

19  Martins 1885: I. xxxvii.
20  Quental 2009: I. 404.
21  O único autor moderno efectivamente citado, a propósito de Júlio César, é Montes-

quieu: “Nunca se ofende mais os homens […] do que quando se lhes atacam os seus usos e 
cerimónias. Oprimir é muitas vezes uma prova de consideração, ferir os usos é uma prova 
de desprezo” (Martins 1885: II. 409-410). A fonte não é identificada, porém a primeira obra 
indicada na bibliografia final é Grandeur et décadence des romains, de Montesquieu.

22  Martins 1885: II. 7.
23  Id.: I. 106-107.
24  Id.: I. 185.
25  Id.: II. 144.
26  Id.: I. 172.



197

Ricardo Nobre

Inglaterra Cromwell resolveu dissolvendo o Longo-parlamento (1653)”27) ou 
a Espanha (“Os romanos falavam da Gália como os espanhóis modernos do 
México e do Peru”28).

Outra estratégia semelhante a esta é a identificação de figuras antigas com 
modernas: Mário esteve numa situação idêntica ao do “nosso Saldanha em 
1835”29, Gaio Graco é um Danton30, Quinto Róscio um Talma31, Marco Crasso 
um Rotschild32, Catão um Alexandre Herculano33, Cícero um Chateaubriand, 
um Thiers ou um Garrett34, entre muitos outros exemplos possíveis35.

Em simultâneo, as referências aos autores antigos na História da República 
Romana são muito comedidas e sem particular elaboração: numas ocasiões 
são feitas por paráfrases difusas, noutras por meio de citações em português, 
raramente apenas em latim, havendo exemplos em que se apresenta a citação 
latina (amiúde com erros de ortografia36) acompanhada de tradução portuguesa. 
Muitas vezes não se menciona a obra e, excepto num caso, nunca se indica o 
passo37. É, ainda assim, notório que existem muitos outros momentos em que 
a narrativa da História da República Romana é subsidiária de versões antigas. 
Este ensaio procura estudar o proveito que Oliveira Martins tirou dos autores 
antigos para a elaboração da sua obra. O itinerário a percorrer não ignora que, 
dos itens omitidos na “Bibliografia”, se encontram “Os autores clássicos, que 
serão eternamente lidos como escritores, mas que hoje não podem em grande 
parte tomar-se como texto histórico; sendo porém as suas obras e muitas das 
dissertações com que vêm acompanhados nas edições modernas a principal das 
fontes para o historiador”38.

27  Id.: II. 11.
28  Id.: II. 43.
29  Id.: II. 69.
30  Id.: II. 22.
31  Id.: II. 128.
32  Id.: II. 149.
33  Id.: II. 146, 263.
34  Id.: II. 202, 247, 251.
35  Id.: II. 185, 201-202, 209, 225, 234-235, 236, etc.
36  Claro que os erros podem ser interpretados como gralhas, mas, neste ensaio, as cita-

ções latinas são corrigidas de acordo com as edições referidas na bibliografia. A minha única 
intervenção unificadora é a de utilizar o v ramista em todas as citações. Além disso, são 
minhas as traduções cuja autoria não esteja assinalada.

37  A excepção é uma citação da Eneida, como mais à frente se indica.
38  Martins 1885: II. 457. Considero que as citações portuguesas dos textos antigos, 

não indicando autor (e sem que eu tenha identificado nenhuma tradução na História da 
República Romana com as existentes em 1885, como depois se particularizará), são da res-
ponsabilidade de Oliveira Martins (será pouco relevante se foram feitas a partir do original 
grego ou latino ou de traduções estrangeiras).



198

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

Valério Máximo exemplifica bem todos estes tipos de utilização: no capí-
tulo sobre o senado, este é definido (no corpo do texto, em tradução) como “a 
alma da república, arca fiel dos pensamentos mais profundos, protegido por um 
segredo impenetrável”39; em rodapé, surge o original latino acompanhado da 
autoria, mas não do passo40.

No início do capítulo sobre Pirro, a origem da citação é silenciada:

Quando os embaixadores romanos foram a Tarento pedir satisfação pelo assalto 
brutal da esquadra, a turba que reinava à solta na cidade apinhava-se nas ruas 
e praças para os ver passar, cumprimentando-os com assobios prolongados.  
O senado tarentino deu-lhes um banquete que terminou por um insulto 
imundo: um grego levantou-se rindo, aos pulos, e urinou sobre a toga dum 
embaixador. “Ri”, disse-lhe este, sereno e terrível; “ri tu, que ainda me hás-de 
ver a toga lavada com o sangue dos teus”41. 

O episódio (acontecido em 282 a. C.42) é mencionado por Valério 
Máximo43, que não logra ser, porém, a principal fonte do que acaba de se 
citar; a resposta transmitida por Apiano, que nomeia o tarentino como Filó-
nides e o romano como Lúcio Postúmio, adequa-se mais literalmente à ver-
são de Oliveira Martins: “ἐκπλυνεῖτε,” ἔφη, “τοῦτο αἴματι πολλῷ, τοιούτοις 
ἀρεσκόμενοι γέλωσιν”44. Outra possibilidade menos aceitável seria a história de 
Díon Cássio45. No entanto, como nem Apiano nem Díon Cássio falam em urina, 
a mediação de Valério Máximo parece influenciar o contexto da declaração.

Como se vê, quando não se identificam as fontes, é possível que as narrati-
vas sejam contaminadas por vários testemunhos (seleccionando os pormenores 
a descrever). Outro exemplo desse processo é o seguinte; ao narrar um episódio 
da vida de Mário, em Minturnas, Oliveira Martins escreve:

39  Martins 1885: I. 52-53
40  Val. Max. 2.2.1: Fidum erat et altum rei publicae pectus curia silentique salubritate 

munitum (“a cúria era o peito fiel e ilustre do estado e protegido pela salubridade do 
silêncio”).

41  Martins 1885: I. 146.
42  Recorde-se que esta cronologia corresponde à porção perdida da obra de Tito Lívio.
43  Val. Max. 2.2.5: cum gravissimas ibi iniurias accepissent, unus etiam urina respersus 

esset (“tendo aí recebido gravíssimas injúrias, tendo até um sido salpicado com urina”).
44  App. Sam. 7.2: “‘lavareis isto’, disse, ‘com muito sangue, vós que estais gratos com os 

risos’”.
45  A resposta do embaixador romano em Díon Cássio (9.8) é: “γελᾶτε,” ἔφη, “γελᾶτε, ἕως 

ἔξεστιν ὑμῖν· κλαυσεῖσθε γὰρ ἐπὶ μακρότατον, ὅταν τὴν ἐσθῆτα ταύτην τῷ αἵματι ὑμῶν 
ἀποπλύνητε” (“‘Ride’, disse, ‘ride enquanto vos é possível! Por muito longo tempo chorareis 
enquanto lavardes esta veste com o vosso sangue’”).



199

Ricardo Nobre

Pobre Mário sozinho e perdido nos atoleiros, vendo a barca da sua salvação 
afastar-se ao largo! Caído sobre o lodo, chorar lágrimas de dor e raiva! Todo ele 
é lama! Chafurda, tropeça, rasga-se, fere-se, desespera, cai, levanta-se… Serei 
cônsul uma vez ainda! Cônsul? não: um demónio!… Ia cismando desvairado, 
arrastando o seu corpo miserável até à cabana que além descortina ao longe… 
Chega, bate, abrem-lhe: Quem és tu? Mário!… O camponês cai-lhe aos pés: 
era um veterano d’África. Esconde-o; mas já era tarde. A gente amotinada 
vem correndo, toma-o, deita-lhe uma corda ao pescoço e leva-o como se leva 
um boi laçado, perante o tribunal de Minturnas que o sentenceia à morte…46

Surgem assim amalgamadas informações que se encontram tanto em Valé-
rio Máximo (2.10.6) como em Plutarco (Mário, 38-39).

Inserido no subcapítulo “A Vida Airada” da sociedade no fim da república, 
o acontecimento que está na origem de um dos ditos célebres de Júlio César tem 
como protagonista Clódio, que, vestido de mulher, “disfarçado em tocadora de 
lira”, se imiscuiu na casa daquele para celebrar a Bona Dea junto de Pompeia, 
a quem amava:

Reconheceram-no: que escândalo! um homem no gineceu! Aurélia[,] a sogra[,] 
gritava açodada, as cerimónias interrompiam-se, Clódio fugia a esconder-se 
no quarto de uma escrava, onde as mulheres o foram achar expulsando-o. 
Não se falava em Roma noutra cousa no dia seguinte: os caturras pediam o 
castigo do sacrílego; mas o povo, inteiramente ímpio, ria da farsa, indiferente 
ao sacrilégio, com a sua simpatia indistinta pelos frascários. Ainda assim, para 
se obter a absolvição do réu[,] que era tão rico como atrevido, foi necessário 
comprar os juízes austeros enchendo-lhes os bolsos e saciando-lhes a luxúria: 
diz Valério Máximo que as noutes desses juízes custaram rios de dinheiro.47

Com efeito, em Valério Máximo, encontra-se este testemunho sobre o 
julgamento:

P. autem Clodi iudicium quanta luxuria et libidine abundavit! in quo, ut evi-
denter incesti crimine nocens reus absolveretur, noctes matronarum et adu-
lescentium nobilium magna summa emptae mercedis loco iudicibus erogatae 
sunt. 48

Quão abundante de luxúria e lascívia foi o julgamento de P. Clódio! Nele, 
para que o réu fosse considerado culpado pelo crime de incesto, com magnas 
somas, foram gastas para os juízes noites de matronas e de jovens nobres como 
mercadorias compradas.

46  Martins 1885: II. 91.
47  Martins 1885: II. 228.
48  Val. Max. 9.1.7. 



200

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

A citação do dito que justificou o repúdio da mulher – “Porque é necessário 
que a mulher de César nem sequer seja suspeitada”49 – não traz identificação 
da fonte. Suetónio, que também o menciona em discurso directo, apresenta 
uma formulação diferente: “quoniam”, inquit, “meos tam suspicione quam cri-
mine iudico carere oportere”50. Plutarco, que narra o acontecimento com bas-
tante pormenor51, cita a resposta que César deu no julgamento quando lhe 
perguntaram porque se tinha divorciado – “Ὅτι,” ἔφη, “τὴν ἐμὴν ἠξίουν μηδὲ 
ὑπονοηθῆναι”52 –, e esta versão parece estar mais próxima textualmente da de 
Oliveira Martins53.

Quando, depois da morte de Cícero, a sua cabeça foi enviada a Marco 
António, segundo Oliveira Martins, este terá exclamado ao examiná-la: Hunc 
ego notum non habui (com a curiosa tradução “Quem te conhecer que te com-
pre”54). A expressão, que se encontra em Valério Máximo (9.5.4), diz todavia 
respeito ao senador Cesécio Rufo.

Valério Máximo volta ainda a ser citado no mesmo subcapítulo:

Catilina, perdido de amores por Aurélia Orestila, quis desposá-la e, como o 
filho desta se opusesse, corria que Catilina o envenenara, “acendendo na pira 
do filho o facho do himeneu com a mãe”, assim o conta Valério Máximo que 
também diz como em 651 Valério Valentino fora acusado por um poema por-
nográfico em que eram cantados o estupro de uma virgem e o desfloramento 
de um rapaz, com uma lubricidade genuinamente realista.55

As referências são a 9.1.956 e 8.1.abs.857, respectivamente, mas poderia 
ainda mencionar-se Salústio58 (que deverá ser, pelo menos em parte, fonte de 
Valério Máximo).

49  Martins 1885: II. 228.
50  Suet. Caes. 74: “porque penso que é preciso que os meus estejam tão longe da suspeita 

quanto do crime”.
51  Caes. 9-10; v. também Plu. Cic. 28-29.
52  Plu. Caes. 10: “‘Porque’, disse, ‘pensava que ela não devia estar sob qualquer suspeita’”.
53  A versão de Díon Cássio, em discurso indirecto, é mais genérica: τὴν γὰρ σώφρονα 

χρήναι μὴ μόνον μηδὲν ἁμαρτάνειν, ἀλλὰ μηδ’ ἐς ὑποψίαν αἰσχρὰν ἀφικνεῖσθαι (“é neces-
sário que uma mulher casta não só não cometa um erro, mas também não chegue a uma 
desonrosa suspeita”).

54  Cf. Plu. Cic. 49.
55  Martins 1885: II. 234.
56  9.1.9: vesano amore Aureliae Orestillae correptus, cum unum impedimentum videret 

quominus nuptiis inter se iungerentur, filium suum […], veneno sustulit protinusque ex rogo 
eius maritalem facem accendit ac novae maritae orbitatem suam […] erogavit (“tomado pelo 
louco amor de Aurélia Orestila, tendo visto como único impedimento que se unissem por 
núpcias entre si o filho dela, submeteu-o ao veneno e da pira funerária dele simultaneamente 
acendeu a tocha nupcial e pagou à nova esposa com a sua falta de descendência”).

57  8.1.abs.8: Valeri Valentini accusatoris eius recitatum in iudicio carmen, quo puerum



201

Ricardo Nobre

58	 São poucas as citações em discurso directo no corpo do texto (com versão 
latina e eventualmente o autor em rodapé): a citação de uma frase do actor 
Dífilo59 não identifica Valério Máximo (6.2.9), mas, na síntese dos ataques a 
Pompeio, lêem-se os seguintes episódios, com identificação sistemática da fonte 
em rodapé: “Um orador60 verberava-o da tribuna e o povo aplaudia com frenesi: 
‘Aclamai, cidadãos, aclamai, enquanto sois livres!’ Um dia Pompeu apareceu 
com uma ligadura branca na perna e Favónio disse logo: ‘Que importa o lugar 
onde põe o diadema?’”61 Referem-se, respectivamente, Valério Máximo 6.2.6 e 
6.2.7, e as traduções são fiéis.

A insistência com que se recorre a Valério Máximo como fonte histórica 
é uma singularidade admirável, sobretudo em contraste com a contenção com 
que, para o mesmo fim, é mencionada a obra de historiadores como Tito Lívio, 
autor de uma obra que narra a história de Roma, com algum pormenor, desde 
as origens até ao triunfo de Emílio Paulo em Pidna (considerando apenas os 
livros completos que restam62), na qual se incluem relatos de grandes aconteci-
mentos históricos como a sedição da plebe, em 494 a. C., a segunda e a terceira 
guerras púnicas, entre outros. Contudo, Tito Lívio é meramente parafraseado63, 
citado em latim sem identificação (nem de autor nem de passo64) e, ao discorrer 
sobre o ambiente em que vai decorrer a corrupção de Verres, evocado nestes 
termos: “Tito Lívio disse que onde quer que um publicano entrava, a justiça e a 
liberdade fugiam logo corridas. Era que atrás dos exércitos marchava o pelotão 

praetextatum et ingenuam virginem a se corruptam poetico ioco significaverat (“foi recitado 
em tribunal um poema do acusador dele, Valério Valentino, no qual exprimira com uma 
graça poética que um moço de pretexta e uma menina de condição livre haviam sido cor-
rompidos por ele”). Sublinhe-se que a expressão “lubricidade genuinamente realista” parece 
querer traduzir poetico ioco.

58  Sal. Cat. 15.2: Postremo captus amore Aureliae Orestillae, cuius praeter formam nihil 
umquam bonus laudavit, quod ea nubere illi dubitabat timens privignum adulta aetate, pro 
certo creditur necato filio vacuam domum scelestis nuptiis fecisse (“Por fim, cativo pelo amor de 
Aurélia Orestila, de quem jamais alguém honesto louvou senão a beleza, porque ela hesitava 
em casar-se, temendo um enteado de idade adulta, crê-se por certo que, morto o filho, deixou 
a casa vazia para as criminosas núpcias”).

59  “São as nossas desgraças que o tornam grande” (Miseria nostra magnus est) (Martins 
1885: II. 258).

60  O orador mencionado era o próprio cônsul.
61  Martins 1885: II. 272.
62  Recorde-se que estão igualmente em falta os livros que contavam a história dos anos 

293 a 219 a. C., incluindo, portanto, a guerra contra Pirro, a conquista de Tarento e a pri-
meira guerra púnica.

63  A formulação “O cônsul, interrogando no silêncio da noute (oriens nocte silentio) o 
segredo dos agouros indica o ditador (dicit dictatorem); o ditador escolhe o mestre da cava-
laria (magister equitum) dando-lhe poderes de cônsul, e goza de uma autoridade absoluta e 
irresponsável” (Martins 1885:  I. 58) é uma paráfrase de Liv. 8.23.15.

64  Martins 1885: I. 156; a expressão delecta manus imperatoris encontra-se em Liv. 2.20.5.



202

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

dos homens de negócio caindo como vampiros sobre as populações, exploran-
do-as como uma ciência certa”65. 

Igualmente motivo de admiração é a referência a Tácito numa obra que 
nada diz acerca da época sobre a qual este historiador escreveu, isto é, a partir 
da morte de Augusto66. O autor do início do século ii da nossa era, além de 
lograr de Oliveira Martins um elogio ético ao compará-lo a Catão, é merecedor 
de uma citação:

Os povos enfeixados pelo cesarismo sob o mando de um império protector 
respiraram afinal da tirania republicana. Di-lo o próprio Tácito, por cuja pena 
falava ainda o espírito de Catão, quando nos afirma que “enquanto às provín-
cias a nova ordem de cousas estava longe de lhes desagradar: o governo do 
senado e do povo tinha-lhes pesado assaz, com a rivalidade dos grandes e a 
cobiça dos magistrados; as leis da república nunca as tinha protegido, impo-
tentes como eram contra o dinheiro, contra as brigas, contra o despotismo”. 
Nunca mais nas províncias houve sedições; as alterações posteriores são ape-
nas pronunciamentos militares. Nunca mais os povos buliram67.

Citam-se os Annales68, em contexto da aceitação geral do regime imperial 
imposto por Augusto; na História da República Romana, no entanto, as afir-
mações que as palavras de Tácito sustentam dizem respeito à política de Júlio 
César.

Autor de biografias da maior parte das personalidades mencionadas na His-
tória da República Romana, seria de esperar que Plutarco fosse referido como 
autoridade em diversos momentos da obra de Oliveira Martins. Além de uma 
referência sem menção da obra69, existem citações únicas da Vida de Camilo70, 

65  Martins 1885: II. 180.
66  Lamentavelmente, a “Biblioteca das Ciências Sociais” foi descontinuada antes de se 

publicar o volume da História do Império Romano, anunciado desde cedo na colecção, pois 
o subsídio de Tácito para a composição de tal obra seria hoje um excelente tema de estudo.

67  Martins 1885: II. 372. Numa outra situação, apresenta-se a damnatio memoriae dos 
Gracos – “a memória dos tribunos proscrita, e sua mãe, chorosa, proibida de deitar luto” 
–, a que se acrescenta uma observação ética que faz lembrar Tácito: “eis aí a sentença do 
Senado que, não contente com vencer no presente, queria governar o futuro, para sempre, 
condenando a memória dos heróis” (Martins 1885: II. 31); cf. Tac. Ann. 4.35: quo magis 
socordiam eorum inridere libet qui praesenti potentia credunt extingui posse etiam sequentis 
aevi memoriam (a propósito do caso de Cremúcio Cordo).

68  Ann. 1.2. Oliveira Martins não recorre à tradução de José António Canuto de Forjó 
(1821) nem à de José Liberato Freire de Carvalho (1830).

69  Martins 1885: I. 72.
70  “Camilo via que o cerco de Faleros (358) duraria largo tempo, mas agradava-lhe ter os 

romanos fora da cidade a fim de lhes tirar a ocasião dessas revoltas em que eles se empenha-
vam durante a paz, à voz dos seus demagogos. Pois era esse o remédio que empregavam quási 



203

Ricardo Nobre

da Vida de Crasso71 e da Vida de Bruto. Esta última é a que recebe o tratamento 
retórico mais interessante: nas vésperas de Filipos, Bruto começa a sentir remor-
sos por causa do assassínio de César e a ter sonhos e visões: “O fantasma que lhe 
aparecera logo em seguida ao assassinato de César tornou a visitá-lo. […] De 
manhã, aterrado, contou a visão a Cássio, que lhe respondeu serem ilusões dos 
sentidos, recomendando-lhe que não tivesse medo”72 – esta resposta de Cássio é 
um resumo de Plutarco, que Oliveira Martins cita em rodapé73, depois de fazer 
uma observação em que sublinha que tais palavras são “dignas de qualquer 
psicólogo contemporâneo” e testemunhas “do estado de lucidez a que o espírito 
humano tinha chegado antes da Idade Média”74.

Por seu turno, Suetónio é um escritor muitas vezes mencionado e textual-
mente citado nos capítulos de que Júlio César é, pode dizer-se, protagonista. Da 
obra do biógrafo dos Césares, aproveitam-se sobretudo ditos célebres, por vezes 
citados, sem espanto, em contextos diferentes daqueles em que as fontes antigas 
os colocam. Um exemplo é o da reacção de Júlio César ao facto de os seus sol-
dados andarem perfumados; em Oliveira Martins tal surge antes da narrativa da 
guerra contra Vercingétorix, como descrição do ambiente dos acampamentos 
de Inverno do general, que “trazia todos [os soldados que recebia na tenda] 
contentes: dava-lhes dinheiro quanto queriam, dava-lhes armaduras riquíssi-
mas, e quando algum veterano cabeçudo lhe objectava o mal de os rapazes se 
perfumarem tanto, César retorquia ‘que importa que se perfumem, se se batem 
bem?’”75 Em Suetónio, a circunstância é outra, sem veteranos cabeçudos como 
sujeito das objecções: Ac nonnumquam post magnam pugnam atque victoriam 
remisso officiorum munere licentiam omnem passim lasciviendi permittebat, 
iactare solitus milites suos etiam unguentatos bene pugnare posse76.

sempre os patrícios, quais médicos hábeis, para purgarem o corpo político dos humores 
viciosos que lhe perturbavam a economia” (Martins 1885: I. 119) é citado de Plu. Cam. 9.2.

71  “Era o exército do general Surena, apresentando aos romanos a sua frente de cavaleiros 
couraçados de ferro ‘como as víboras e cítalas’, diz Plutarco, ‘célebres pelo seu exterior 
terrível, mas cujo ventre só tem podridão e venenos’” (Martins 1885: II. 309); a referência 
diz respeito a Plu. Crass. 32.4.

72  Martins 1885: II. 433.
73  Cito um pouco desta versão de Plutarco: “Nem sempre sentimos ou vemos realmente 

o que acreditamos ver e sentir, pois os nossos sentidos, abertos a todas as impressões, são 
enganadores e a nossa imaginação, mais móbil ainda, excita-os sem cessar e imprime-lhes 
uma soma d’ideas que nunca existiram… Disto são testemunho as diversas imagens que se 
nos apresentam em sonhos durante o sono: a imaginação excita-as com o mais leve movi-
mento; depois faz-lhes tomar toda a sorte de feições ou figuras fantásticas…” (Martins 1885: 
II. 433-434).

74  Martins 1885: II. 433.
75  Martins 1885: II. 300.
76  Suet. Caes. 67: “Por vezes, após uma grande batalha e uma vitória, desobrigando os 

seus homens de todo o serviço, deixava-os, inteiramente livres, dispersar-se a abandonar-se 



204

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

Também para descrever diversos acontecimentos que testemunham a sátira 
anónima feita a decisões políticas (como a admissão de Gauleses no senado77) e 
à conduta sexual (tanto a protagonizar adultérios78 mas também a ter relações 
homossexuais79) de Júlio César, Oliveira Martins socorre-se amiudamente de 
Suetónio, que é citado em tradução (com o latim em rodapé). De igual modo, a 
mesma fonte é convocada para referir tentativas anónimas de despertar Bruto 
para a liderança da resistência à ascensão de César80.

Contudo, o episódio da insurreição das legiões que se recusavam a partir 
para a campanha em África (em 47 a. C.) encontra-se cheio de pormenores 
(incluindo descrição de movimentos, gestos e diálogos). Embora não sejam 
referenciadas fontes historiográficas antigas, Oliveira Martins produz uma nar-
rativa81 (a que não faltam considerações sobre a psicologia de Júlio César moti-

aos prazeres, pois costumava dizer ‘que os seus soldados, mesmo perfumados, sabiam bater-
-se’” (tradução de João Gaspar Simões).

77  “Corriam no ar as cantigas: “César trouxe os gauleses à Cúria: despiram as bragas 
para sobraçar o laticlávio”“ (Martins 1885: II. 361-362) é baseado em “cantava-se por toda a 
parte: / Depois de ter triunfado dos gauleses, César abre-lhes a cúria / Os gauleses largaram 
os cueiros, para vestirem o laticlave” (Suet. Caes. 80, tradução de João Gaspar Simões); “os 
pasquins diziam: “Aviso. Recomenda-se que ninguém ensine aos senadores novos o caminho 
da Cúria”“ (Martins 1885: II. 362) remete para “Salve a todos! Roga-se que ninguém indique 
ao novo senador o caminho da cúria” (Suet. Caes. 80, tradução de João Gaspar Simões).

78  A informação de que “Havia pasquins pelas esquinas. ‘Cuidado com as esposas, 
cidadãos: trazemos connosco o calvo galanteador que pagou com o vosso dinheiro as suas 
tropelias gaulesas” (Martins 1885: II. 375) tem como fonte “Ao que parece, nem mesmo 
respeitou o tálamo das mulheres dos provinciais, como o faz crer, por exemplo, esse dístico, 
igualmente entoado pelos seus soldados durante o triunfo das Gálias: / Cidadãos, cuidado 
com as vossas mulheres: aqui vai o calvo adúltero. / O ouro que na Gália despendestes em 
folias, a Roma o viestes buscar” (Suet. Caes. 51, tradução de João Gaspar Simões).

79  A partir de “durante o triunfo das Gálias, entre os versos satíricos que os seus sol-
dados, como de costume, cantaram à volta do carro do vencedor, entoaram, mesmo, estes, 
muito conhecidos: / César submeteu as Gálias, Nicomedes submeteu César, / Eis que hoje 
César triunfa, por ter submetido as Gálias, / Mas não triunfa Nicomedes por ter submetido 
César” (Suet. Caes. 49, tradução de João Gaspar Simões), Oliveira Martins escreve: “e os 
soldados alegres cantavam em coplas grotescas e obscenas como César conquistara as Gálias, 
depois de Nicomédio o conquistar a ele, e como César triunfava e Nicomédio não” (Martins 
1885: II. 375).

80  “Uma manhã no Foro apareceu a estátua do Bruto antigo com esta legenda: ‘Fosses tu 
vivo!’ e a estátua de César com esta outra: “Bruto, o que acabou com os reis, foi o primeiro 
cônsul; este que acabou com os cônsules é o último rei” (Martins 1885: II. 408) tem por 
base “Houve quem inscrevesse por baixo da estátua de Lúcio Bruto: ‘Ah! Se tu fosses vivo!’ 
e por baixo da do próprio César: / Bruto, por ter expulso os reis, foi o primeiro a ser cônsul; 
/ César, por ter expulso os cônsules, é o último a ser rei” (Suet. Caes. 80, tradução de João 
Gaspar Simões).

81  Imediatamente antes, declara-se que “Mandou [César] Salústio (o historiador) de 
Roma à Campânia com vários senadores para convencerem as legiões; mas elas insultaram 
o emissário, mataram alguns dos senadores, e marcharam para Roma a reclamar de César 



205

Ricardo Nobre

vadas pela sua própria interpretação82) aparentemente mais conforme Apiano 
do que Suetónio: Júlio César “perguntou às legiões o que queriam. ‘As baixas!’ 
clamaram a uma voz muitos mil soldados. Ele então disse-lhes com desprezo 
que as tinham já e teriam tudo, absolutamente tudo o que lhes prometera – mas 
no dia do seu triunfo… com outras tropas!”83.

O momento climáctico do episódio acontece quando os soldados são cha-
mados quirites – que Oliveira Martins traduz e interpreta como “burgueses, 
com desdém”84 –, pois a seguir os soldados pedem desculpa, repondo a dispo-
nibilidade para a campanha militar no território onde estava a mobilizar-se a 
resistência senatorial ao poder de César. Suetónio afirmara que, ao dirigir-se 
às legiões, o general “não lhes chamava ‘soldados’, mas nome bem mais lison-
jeiro: ‘companheiros de armas’”85, em nítido contraste com o que, ao descrever 
este levantamento, o mesmo biógrafo refere acerca do discurso de Júlio César: 
“não hesitou em apresentar-se diante deles, […] licenciando-os; mas bastou-lhe 
uma palavra – chamou-lhes ‘quirites’ em vez de ‘soldados’ – para os vergar”86. 
Oliveira Martins entende o vocativo da mesma forma, pois deduz que “o nome 
de cidadão é uma ofensa”87.

Apiano, por seu lado, acrescenta que a estratégia retórica era “sinal de que 
tinham sido libertados do serviço e eram cidadãos privados”88. O mesmo his-

as baixas e as terras prometidas” (Martins 1885: II. 349). Díon Cássio (42.52) refere que os 
soldados “quase mataram Salústio, que fora nomeado pretor”, e que acabariam por matar 
dois senadores.

82  A propósito deste levantamento militar afirma-se que “O general não perdeu o ânimo: 
para cada crise inventava um expediente novo; era um grande psicólogo e por igual sabia 
o meio de torcer um homem, de vencer um obstáculo e de dominar uma multidão impon-
do-se-lhe com a arte de actor consumado de que dera provas em Ravena ao começar a 
guerra” (Martins 1885: II. 348). Noutros momentos, é evidente a incisão nos pensamentos 
da personagem: “César pensativo, de pé, com o punho cerrado contra os lábios e a testa toda 
em rugas, cismava… Depois, num gesto de decisão, dando um passo violento, dizia consigo: 
‘Assim o quiseram, assim o tiveram… Era impossível deixar de realizar os meus planos, 
porque um visionário [Catão] e um vaidoso [Pompeio] se lhes opunham… Os meus planos 
são grandiosos, são nobres, são excelentes…’” (Martins 1885: II. 359). Esta última citação, 
depois da batalha de Farsalo, encontra paralelo em Suetónio: “Assim o quiseram: após tão 
grandes feitos eu, Caio César, teria sido condenado, se não pedisse socorro ao meu exército”“ 
(Caes. 30, tradução de João Gaspar Simões); cf. Plutarco, Vida de César, 46.

83  Martins 1885: II. 349. Esta afirmação em App. BC 2.93.
84  Martins 1885: II. 349.
85  Suet. Caes. 67 (tradução de João Gaspar Simões).
86  Suet. Caes. 70 (tradução de João Gaspar Simões); cf. Luc. 5.357 e Tac. Ann. 1.42. 
87  Martins 1885: II. 349. Díon Cássio (42.53) considera que “quirites” foi um termo vexa-

tório e humilhante ao ser dirigido aos militares.
88  BC 2.93; Díon Cássio (42.53) cita a frase integrando o vocativo logo no início da res-

posta de Júlio César aos soldados (“falais correctamente, Quirites”), a quem se dirige “como 
se não tivesse necessidade deles”. 



206

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

toriador amplia os pormenores destes acontecimentos (à reconciliação seguiu-
-se ainda um debate sobre o castigo a aplicar à rebeldia e acerca do modo de 
recompensar o sucesso militar em África89), enquanto Suetónio afirma mais 
resumidamente: “espontaneamente o seguiram à África”90. Oliveira Martins 
também se aproxima de Apiano e de Díon Cássio91, ao mencionar que César 
“disse-lhes que lhes daria terras a todos sem faltar um só, ‘e se as do Estado não 
chegarem, acrescentava no meio das aclamações delirantes da tropa, comprá-
-las-ei do meu bolso’”92.

“Assim acabou a insurreição”, conclui Oliveira Martins. O exército par-
tiu para África e, depois de enfrentar uma tempestade, César “Ao pôr pé em 
terra tropeçou e caiu: fatal presságio para os soldados, mas não para ele que 
era, além de ateu, céptico; e para destruir a impressão, levantando-se, com um 
punhado de areia nas mãos, disse alto para que os soldados ouvissem. ‘Apanhei-
-te, África!’ Na tropa nasceu uma alma nova”93. Este pormenor é documentado 
por Suetónio, reportado noutro lugar da biografia, testemunhando:

Ne religione quidem ulla a quoquam incepto absterritus umquam vel retarda-
tus est. Cum immolanti aufugisset hostia, profectionem adversus Scipionem et 
Iubam non distulit. Prolapsus etiam in egressu navis verso ad melius omine: 
“teneo te”, inquit, “Africa”.94

Nunca escrúpulo religioso o levou a abandonar ou a retardar qualquer dos 
seus empreendimentos. Embora a vítima escapasse das mãos do imolador no 
momento de ser imolada, nem por isso desistiu da expedição contra Cipião e 
Juba. Mais ainda, tendo caído, ao desembarcar, aproveitou o presságio em seu 
favor e disse: “África, és minha”.

Seguir-se-ia, assim, a batalha de Tapso, depois da qual Catão se viria a 
suicidar. Sem nomear qualquer fonte na descrição deste acto, é evidente que 
Oliveira Martins, admirador do estóico, investiu admiravelmente no tratamento 
retórico do momento que assinalou, mais do que simbolicamente, o fim da 
República Romana. Da Antiguidade, restam versões de Séneca95 e de Plutarco96, 
a que Oliveira Martins acrescenta pormenores e uma interpretação que se ade-

89  BC 2.94.
90  Suet. Caes. 70 (tradução de João Gaspar Simões).
91  BC 2.94 e D.C. 42.54, respectivamente.
92  Martins 1885: II. 349.
93  Martins 1885: II. 349.
94  Suet. Caes. 58 (tradução de João Gaspar Simões).
95  Ep. 24
96  Cat. Mi. 68.



207

Ricardo Nobre

qua à ideia geral que ele faz de Catão, como se lê, por exemplo, no instante da 
morte, que culmina em apoteose: 

Não morreu logo. Com a espada cravada no ventre caiu jorrando sangue. Os 
intestinos saíam-lhe da ferida aberta, e por terra, com um olhar de uma bea-
titude extrema, vivo ainda mas sem fala, jazia num charco de sangue quando 
os amigos chegaram com um médico para coser a ferida. Os olhos de Catão 
fuzilaram e deitando as mãos ao ventre, segurando com força os dois lábios da 
chaga, abriu-a, rasgou-a, mostrando a nu as entranhas. Assim morreu. César 
podia agora levar-lhe o cadáver – a alma não, que se o seu poder dominava os 
homens e o mundo, não dominava porém o céu. De asas abertas Catão voava 
para lá…97

Ao mesmo tempo que Júlio César assume grande protagonismo na História 
da República Romana, a sua obra (e em exclusivo a Guerra das Gálias) é citada 
explicitamente apenas duas vezes. Dir-se-ia, além disso, que as menções feitas 
servem para ilustrar aspectos secundários: numa primeira ocorrência, quando 
os gauleses suplicam, em lágrimas, aos pés de César que este os salve das inva-
sões de povos do norte98; na segunda, começando a falar-se de Vercingétorix, 
unicamente para reescrever em latim o que estava parafraseado no corpo do 
texto99.

Tendo vivido entre 106 e 43 a. C., autor de dezenas de discursos jurídicos 
e de uma volumosa correspondência privada, o testemunho de Cícero – como 
César, contemporâneo dos acontecimentos (e protagonista de alguns, como 
as acusações de Verres e de Catilina100) que conduziriam ao fim da República 
– é fundamental para recuperar inúmeras informações históricas válidas para 
descrever e compreender a época de que trata a obra de Oliveira Martins. Com 
efeito, Cícero é um dos escritores a que se recorre com maior instância, mas a 
relação entre a sua obra e a História da República Romana é um aspecto muito 
interessante pela tensão que evoca: ao mesmo tempo que os textos do orador 
contêm informações históricas cujo conhecimento não é desprezível, é evidente 
que Oliveira Martins não oculta a sua antipatia por Cícero, avaliado como lite-
rato, também adjectivado de “dispéptico”, “cobarde e céptico”101, “inchado com 
o vento mole da vaidade”102, “homem a quem os discursos davam sempre o que 

97  Martins 1885: II. 356.
98  Martins 1885: II. 291, com referência a 58 a. C., cita Gal. 1.31.
99  A referência em Martins (1885: II. 301) reporta-se a Gal. 7.4, e respeita a 52 a. C.
100  É possível que Oliveira Martins tenha utilizado as Verrinas ou as Catilinárias para 

escrever a história destes famigerados casos, mas Cícero não é citado (nem Salústio, como 
já se disse).

101  Martins 1885 II: 252.
102  Id.: II. 255; cf. Id.: II. 406.



208

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

à francesa se chama sucessos d’estima; criatura do partido ordeiro, oscilante em 
permanência da direita para a esquerda”, alguém que “Via tudo com os olhos 
de diletante, de amador e de artista, sem penetrar o fundo íntimo das cousas, 
nem o seu valor filosófico”, “vulgarizador eloquente mas impessoal da filosofia 
grega, era um destes indivíduos que […] gozam de um grande nome, de uma 
voga enorme, em quem todos falam, que todos lêem, mas cuja acção no espírito 
colectivo não é penetrante porque não possuem uma energia de pensamento”103, 
“catavento político”104 que “ora fazia a corte a Pompeu, ora aos democratas: 
[…] amigo das boas-letras, ouvindo-se falar com delícia, entusiasta da própria 
eloquência sem contudo a tomar completamente a sério”105.

É este ponto de vista ético-político – decorrente de um julgamento moral 
do orador, pelo contraste entre as afirmações produzidas em diversos momentos 
da vida, ou posições públicas (nos discursos), e algumas confissões privadas 
(na correspondência) – que se expande para a apreciação dos escritos cice-
ronianos, como se percebe quando Oliveira Martins faz um elogio de Júlio 
César (abertamente admirado): “Falava bem, num tom singelo e despreten-
sioso, naturalmente, sem retórica mas com aticismo. Escrevia melhor. Sabia o 
que se sabia no seu tempo, sem afectação de pedantismo escolar, nem efeitos 
artificiais de estilo, como Cícero”106. No entanto, seja para o insultar ou para 
dar o panorama de uma época, a verdade é que Oliveira Martins diversas vezes 
menciona Cícero, cuja obra é sujeita a um escrutínio moral de que o orador 
nunca sai favorecido107. Para provar supostos inconvenientes da personalidade, 
misturam-se textos que não se relacionam entre si, nem sequer estão ligados 
às circunstâncias da forma que Oliveira Martins as relata, como se verifica no 
trecho seguinte:

Cícero via-se um herói e ameaçava estalar de vaidade. Davam-lhe o título de 
Pai-da-Pátria, e ele, convicto, respondia “Afortunada Roma que nasceste sob 
o meu consulado!” […] Comparava-se com Pompeu e achava-se maior ainda: 
“Cede a fama das armas perante a da toga e murchem os louros diante da 
eloquência!”108

103  Id.: II. 246-247.
104  Id.: II. 247.
105  Ibid. Algumas destas afirmações serão repetidas em citações que farei adiante.
106  Id.: II. 261-262.
107  Cf. Id.: II. 222-223, 248, 276.
108  Martins 1885: II. 252; cf. id.: II. 248: “Sentia-se grande, importante, cheio de si e da sua 

vaidade, como todo aquele que no íntimo tem a consciência de exercer um papel superior às 
suas forças. Despedia farpas contra todos, escrevia cartas sem cessar, falando sempre de si, 
verberando pelas costas muitos a quem chamava amigos, com uma perfídia genuinamente 
literata, e esse azedume crónico da gente fina quando sofre do estômago”.



209

Ricardo Nobre

Enquanto a segunda citação, aparente também em Plutarco109, surge no  
De Officiis, 1.77, o primeiro verso citado, testemunho de uma fraca veia poética 
e reduzido sentido de humildade, é transmitido por Juvenal, que, todavia, o 
eleva acima das Filípicas, louvando de preferência o sentido anedótico e humo-
rístico que o verso comporta:

eloquio sed uterque perit orator, utrumque
largus et exundans leto dedit ingenii fons.
ingenio manus est et cervix caesa, nec umquam
sanguine causidici maduerunt rostra pusilli.
“o fortunatam natam me consule Romam”:
Antoni gladios potuit contemnere si sic
omnia dixisset. ridenda poemata malo
quam te, conspicuae divina Philippica famae […]110

Ambos os oradores pereceram por causa da eloquência. A abundante e trans-
bordante fonte do talento deu-os ambos à morte. O talento tem a mão e a cer-
viz decepada, e nunca os rostros estiveram embebidos com o sangue de fracos 
advogados. “Ó bem-aventurada Roma, nascida durante o meu consulado”: 
Poderia rir dos gládios de António se tivesse declamado tudo desta forma. 
Prefiro os versos ridículos a ti, divina Filípica, de notável fama.

A grandeza que Juvenal atribui a Cícero (e a Demóstenes) nunca é reco-
nhecida por Oliveira Martins.

Um fenómeno comum às outras referências bibliográficas antigas até agora 
estudadas é a ausência de menção do passo, como quando Oliveira Martins 
afirma: “Cícero contava que ele frequentemente repetia os versos de Eurípides 
que dizem: ‘Se para reinar é necessário violar o direito, faça-se; mas como regra 
respeite-se a justiça’”111, palavras que se encontram no De Officiis, 3.82112. 

Uma citação mais extensa permite também compreender o valor da tradu-
ção de Oliveira Martins, cheia de pitoresco:

Durou-lhe esta embriaguez até que Pompeio voltou; mas assim que o general 
pôs pé em Roma (693) precipitou-se, e numa carta ao seu Ático contava-lhe 
como fora essa cena: “Quando a minha vez chegou, ó céus, como eu me lancei! 
Que prazer tive em me encher de elogios diante de Pompeu que ainda me não 
tinha ouvido gabar o meu consulado! Foi então que desenrolei os períodos, 
os entimemas, as metáforas, e toda a retórica! Não falava, gritava. Eram as 

109  Plu. Cic. 51.1.
110  Juv. 10.118-125.
111  Martins 1885: II. 270.
112  A referência é a E. Ph. 524; cf. Suet. Caes. 30.7



210

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

minhas frases ordinárias: a sabedoria do senado, a boa-vontade dos cavaleiros, 
a união de toda a Itália, os restos da conspiração esmagados, a restauração da 
paz e da abundância, etc. Bem sabes que música eu toco sempre que firo este 
instrumento.”113

Trata-se de uma citação da carta que Cícero escrevera a Ático em Fevereiro 
de 61 a. C.114, utilizada para confirmar a ideia que atrás se esboçou sobre a per-
sonalidade do orador:

Está aqui o homem inteiro: vaidoso e ao mesmo tempo céptico, artista que 
no fundo ri da própria arte. Sem a ingenuidade balofa de um Pompeu, sem o 
pensamento firme de um César, sem o desvairamento de um Catilina, Cícero, 
o que venceu Catilina, César e Crasso, por um acaso da sorte e pela força fre-
quente dos homens vãos numa sociedade também vazia, tinha de rojar-se aos 
pés de Pompeu fazendo-lhe a corte, havia de rojar-se aos pés de César venden-
do-se-lhe. O seu dia fora o de Catilina; esse era o seu homem, o seu tema e a sua 
glória: “Bem sabes que música eu toco sempre que firo este instrumento!”115

Por vezes (porventura a maioria), não se dá indicações da obra citada. Ao 
falar do senador Vatínio e da “sua fúria colérica”, Oliveira Martins escreve:

É Cícero quem o conta; é ele quem nos diz como a multidão, de fora, comen-
tava as discussões secretas com tantas vaias e tais ameaças que os senadores 
fugiam assustados. É ele que conta como no foro o pau se tornara o argu-
mento por excelência, e como as eleições do campo de Marte eram verdadeiras 
batalhas. […] Havia cercos e assaltos, e deitar fogo às casas dos competidores 
tornara-se um episódio habitual. “O Tibre”, dizia Cícero, “corria cheio de 
cadáveres de cidadãos, e era necessário limpar com esponjas o sangue que 
alagava o Foro”116.

A paráfrase e citação provêm de Pro Sestio (75-77); no entanto, o contexto 
é diferente, pois no texto de Cícero trata-se de defender Séstio, acusado de ter 
responsabilidade na violência praticada no fórum, não havendo menção de 
Vatínio no discurso.

Estes casos de citação117, acompanhados do latim em rodapé, são facilmente 
identificados, assim como acontece com algumas citações fora de contexto. 

113  Martins 1885: II. 253.
114  Att. 1.14.4.
115  Martins 1885: II. 253-254.
116  Martins 1885: II. 238-239.
117  E outros como Martins 1885: II 257, que cita Att. 1.14.1; Martins 1885: II. 278 refere Att. 

4.5.3 e Off. 3.108; ou Martins 1885: II. 278-279, que cita Att. 12.52.3.



211

Ricardo Nobre

Um exemplo curioso surge no fim deste passo: “Ao acampamento de Pompeu 
acolhiam-se todos os senadores fugidos à pressa de Roma, pálidos, tremendo 
disfarçados em trajos de escravos; e o general trovejava batendo o pé à espera 
das legiões, ejaculando frases de um desprezo olímpico por esse homem, amea-
çando com a sua ira os que se não declarassem terminantemente”118. O texto 
em itálico cita as Epistulae ad Atticum (7.8.4119), mas na nota de rodapé que se 
encontra em “terminantemente” pode ler-se: Qui non est mecum, contra me 
esto120. É pelo menos bizarro que se use uma citação bíblica (Mt 12, 30; cf. Lc 11, 
23) plenamente fora de contexto, além de anacrónica.

Por último, mencionem-se citações mal identificadas121 – uma referida 
como sendo de Pro C. Rabirio e outra de uma carta a Ático: “Omnes vias pecu-
niae norunt, dizia Cícero na defesa de Rabírio, audaz entre todos”122; “‘Quando 
chegará a nossa vez?’ escrevia a Ático, esfregando as mãos por ver Pompeu tanto 
em baixo”123. Na verdade, as duas citações provêm de Ad Quintum Fratrem124. 
E, quando afirma que Cícero “Foi para onde a retórica o mandava ir, e numa 
expansão de franqueza confessava a Ático: “Tememos demasiado, acredita o 
que te digo, a morte, o exílio e a pobreza’”125, Oliveira Martins está a citar Ad 
Brutum (1.17.4).

Antes de dar por concluído este itinerário sobre os textos antigos chamados 
à colação por Oliveira Martins na História da República Romana, indiquem-se 
menções únicas de Dionísio de Halicarnasso126 sobre a política aglutinadora 
de Rómulo127, de Pompeio Festo para ilustrar combates de gladiadores128, de 

118  Martins 1885: II. 323.
119  Nas edições modernas, a expressão é vehementer hominem contemnebat; Martins 1885: 

II. 323 escreve em rodapé “Vehementer contemnebat hunc hominem” (realce do original).
120  Como se disse atrás, as citações latinas na História da República Romana têm muitos 

erros. Neste caso, a citação deveria terminar com o indicativo est.
121  Eventualmente, por lapso ou troca de fichas de leitura.
122  Martins 1885: II. 182.
123  Martins 1885: II. 267-268.
124  A primeira encontra-se em 1.1.5 e a segunda em 3.1.12.
125  Martins 1885: II. 325.
126  Chamado Dinys d’Halicarnássio, denunciando fonte francesa (Denys d’Halicarnasse).
127  “‘A terceira das instituições de Rómulo, a meu ver a mais importante, diz Dinis de 

Halicarnássio, e o seguro fundamento da liberdade de Roma, é a que proibira trucidar os 
homens válidos dos povos conquistados ou escravizá-los e transformar em pastagens as 
suas terras […], ordenando que em vez disso, a umas se enviassem cidadãos de Roma os 
quais dividiam em lotes parte do território, tornando assim as cidades vencidas em colónias 
romanas; ao passo que a outras mandava dar o foro de cidade romana’. / Estas palavras do 
grego mostram o movimento de endosmose e exosmose por via do qual Roma efectuou a 
assimilação do Lácio” (Martins 1885: I. 118). A citação traduz Dionísio de Halicarnasso, 
Antiquitates Romanae, 2.16.1.

128  “O retiário perseguindo-o, enredando-o, vibrava-lhe insultos, ironias, que o povo 
celebrava com aplausos: ‘Não te quero a ti, quero o peixe!… Porque me foges, ó gaulês?’  



212

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

Plínio-o-Velho pelo uso da expressão “imensa majestade da paz romana”129 e 
de Políbio, que, descrevendo os grupos etários do exército romano, é citado em 
latim130. Para lá destes autores, há a registar os raros testemunhos poéticos que 
são também usados como fonte historiográfica, sendo identificados Horácio131, 
Propércio132, Virgílio133 e Catulo134. Sobre o último, considere-se a simpatia com 
que Oliveira Martins faz uso da poesia para delinear um estilo de vida galante 
no tempo de César:

Catulo, o poeta que não adulava ninguém, nem estendia a mão pedindo 
esmola […], arruinado pela vida dissipada que levou com Clódia, a ex-amante 
de Célio “achando no bolso teias d’aranha em vez de dinheiro”; Catulo […] 
deixava-se ir à toa na corrente da devassidão, afundando-se nela, mas rindo-se 
e conhecendo-a: 

“Vivamos! amemos! minha Lésbia, rindo-nos das caturrices dos velhos seve-
ros e graves. Morre o sol para renascer; mas nós, quando se nos apaga a nossa 
vida breve, deitamo-nos a dormir um sono eterno de que se não desperta… 
Dá-me tu mil beijos, depois cem, depois mil, mais cem ainda, por cima outros 
mil, e no fim um cento… E quando nos tivermos abraçado um ao outro mui-
tas mil vezes, baralhemos a conta para esquecermos o número e para que os 
ciumentos não tenham um pretexto de nos invejar quando souberem os beijos 
que trocámos…”135

As citações reportam-se aos poemas 13136 e 5 (respectivamente) e dão um 
bom prisma da qualidade de tradutor Oliveira Martins.

O povo estrebuchava!” (Martins 1885: II. 167). Em nota de rodapé surge a citação latina das 
falas em discurso directo, provenientes de Pompeio Festo (285M.), cuja fonte não se indica.

129  Nat. Hist. 27.1: inmensa Romanae pacis maiestate.
130  Martins 1885: I. 155. Dando indicação de que se trata de Políbio não se identifica o 

passo (6.21).
131  “Horácio diz: ‘Em Roma não se conheceu durante séculos outro prazer nem outro 

divertimento que não fosse o abrir a porta ao romper do dia, explicar a lei aos clientes, 
e empregar rendosamente os dinheiros em empréstimos com bons penhores. Inquiria-se 
dos velhos e ensinava-se aos moços a arte de engrossar as economias e de fugir às loucuras 
ruinosas’” (Martins 1885: I. 24-25). A citação é de Epist. 2.1.103-107: Romae dulce diu fuit 
et sollemne reclusa / mane domo vigilare, clienti promere iura, / cautos nominibus rectis 
expendere nummos, / maiores audire, minori dicere per quae / crescere res posset, minui 
damnosa libido. A tradução não é de António Luís de Seabra (1846).

132  Prop. 4.1.13 citado em rodapé em Martins 1885: I. 60.
133  Verg. A. 8.685-695 citado apenas em latim em Martins 1885: II. 447.
134  Há ainda uma referência a Pacúvio, mas num contexto diverso daquele que aqui se 

analisa (Martins 1885: II. 418).
135  O poema é citado em latim no rodapé; Martins 1885: II. 229-230.
136  Catul. 13.7-8: nam tui Catulli / plenus sacculus est aranearum.



213

Ricardo Nobre

O cenário que acabou de se descrever revela que, embora o autor tenha 
informado o leitor de que a História da República Romana foi escrita com base 
na historiografia mais recente, esse contributo permanece latente, sendo ape-
nas reveladas fontes da Antiguidade. Este estudo problematizou semelhante 
método, realçando que a obra de historiadores tem uma utilização bastante 
acessória na História da República Romana, ao mesmo tempo que outros auto-
res da Antiguidade merecem mais insistentemente referência (como Valério 
Máximo, Suetónio, César, Cícero, passando por Séneca, Catulo, Virgílio e Pro-
pércio), sugerindo o recurso a estas fontes uma forma de manipulação ou dis-
torção dos contextos originais. Este desequilíbrio nas referências das fontes é, 
nos dias de hoje, a maior fragilidade da História da República Romana, que só 
com uma significativa descontracção do rigor que uma obra desta natureza 
impõe, se poderá considerar “uma peça da cultura europeia”137, pelo menos 
seguindo os actuais padrões científicos.

As críticas que têm sido expostas ao longo destas páginas são comuns a 
algumas considerações que, no seu tempo, fizeram Antero de Quental138, Lobo 
de Moura139 ou Eça de Queirós. Na correspondência deste encontram-se, aliás, 
algumas observações que descrevem com pertinência o trabalho de Oliveira 
Martins enquanto historiador140 – e que constituem, provavelmente, o que com 
melhor intuição e acuidade se tem dito sobre ele: numa carta escrita em Paris a 
23 de Julho de 1891, Eça de Queirós fala d’Os Filhos de D. João I como “recons-
trução do sentir passado, como arte, e como insuflação de vida a esse punhado 
de pó seco de que se compõe as nossas crónicas. Recriaste homens […]! O teu 
D. Pedro, o teu D. Duarte são criações superiores. Eram assim? Se eram, ben-
dita seja a tua arte de ressuscitar! Se não eram, honra à alma nobre que pôde 
inventar tais almas”141. A 26 de Abril de 1894, acerca d’A Vida de Nun’Álvares, o 

137  Martins 2003: 51.
138  Antero tinha sugerido em 1880 correcções a obras como História da Civilização 

Ibérica (Quental 2009: II. 226-227).
139  João Lobo de Moura enviara a Oliveira Martins uma lista de erros e problemas na 

História de Portugal (Moura 2002: 50, 54, 58-66, 68-75), obra acerca da qual demonstra 
muitas reservas. Sobre a História da República Romana, afirma: “O 1.º volume tem coisas de 
primeira ordem, entre as quais citarei […] os primeiros capítulos da origem e formação da 
cidade – o triunfo de Paulo Emílio – Catão o justo (carácter muito bem estudado assim como 
o homem romano em geral) e os últimos capítulos sobre finanças e constituição. É necessário 
porém corrigir graves incorrecções, erros de citações, erros de cálculo na redução da moeda 
romana aos nossos valores monetários, e falta de estilo que se tornam mais salientes numa 
obra clássica como esta: assim o triunfo de Paulo Emílio que é uma peça superior está 
desonrado pela frase vulgar ou comum que a musa da história não admite” (Moura 2002: 96).

140  É, por isso, legítimo que se alarguem essas considerações, feitas a obras posteriores, à 
História da República Romana, já considerada uma obra de maturidade (Martins 2003: 51).

141  Queiroz 2008: II. 131.



214

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

romancista, sem economizar elogios, insiste na ideia de que tais obras ressus-
citam os mortos: 

A sua beleza está em não ser quase um “livro”, uma coisa impressa, mas uma 
grande realidade viva, em que nada é de papel e tudo de substância viva. É 
mesmo mais que uma dessas ressurreições históricas, nas quais se sente sem-
pre a cada linha a maestria do ressuscitador. Através da Salambô, nunca se 
perde de vista o génio e a ciência de Flaubert. No Nun’Álvares, a personalidade 
do historiador-artista desaparece na primeira impressão, e fica-se, ou pelo 
menos fiquei, em comunicação directa, numa comunhão de contemporâneo, 
com as coisas e os homens evocados142.

Outras questões que são referidas por Eça de Queirós dizem respeito à 
perspectiva demasiado fim-de-século que caracteriza algumas personagens: 
“o Andeiro me parece ter traços demasiados do Mariano de Carvalho […].  
O ilustre chefe da Casa dos Castros, o pobre D. Álvaro, também me parece um 
pouco poussé à caricatura”143. E adianta que “Decerto, já no século xv havia 
Prudhommes: mas D. Álvaro é, antes do Conselheirismo, quase um Conse-
lheiro”, para concluir: “E aí está o que é um grande historiador chafurdar na 
Política: insensivelmente transporta para os homens do passado a ironia ou o 
desdém que lhe inspiraram os homens na véspera – e desabafa nas costas dos 
mortos!”144. E no momento mais famoso da carta, que tem sido citado amiúde, 
tanto pela graça da exposição como pela importância do problema que levanta, 
Eça questiona:

Também não me agradam muito certas minudências do detalhe plástico, como 
a notação dos gestos, etc. Como os sabes tu? Que documento tens para dizer 
que a Rainha num certo momento cobriu de beijos o Andeiro, ou que o Mes-
tre passou pensativamente a mão pela face?… Estavas lá? Viste? Esses traços, 
penso eu, não dão mais intensidade de vida, e criam uma vaga desconfiança145.

Menos citada é a carta com que Oliveira Martins responde a Eça de Quei-
rós a propósito deste tópico: “Tens toda a razão e quando reimprimir o Nun’Ál-
vares eliminarei essas excrescências que vêm do meu processo psicológico. Eu 
vejo, sinto e vivo as cenas que escrevo. Por isso talvez o Nun’Álvares, esgotan-

142  Queiroz 2008: II. 260-261.
143  Id.: II. 261.
144  Ibid.
145  Ibid. A carta continua com elogios à arte e à composição de personagens, que fazem 

Oliveira Martins quase igualar um dos mais importantes romancistas da época (ibid.). É 
evidente que esta perspectiva se centra mais na criação e ficcionalidade do que na redacção 
da história.



215

Ricardo Nobre

do-me os nervos me deu esta doença, epílogo de muitos meses de sofrimento 
lento”146. Mais adiante, defende uma ideia a que já aludi: 

o homem não se estuda senão in vivo. A natureza é pouco fértil em combina-
ções e com a diferença dos tempos os tipos repetem-se. Os homens de qualquer 
época têm na actualidade os seus retratos. Por isso, tomar a observação dos 
indivíduos vivos como critério para a apreciação dos mortos é processo acon-
selhado e seguido pelos mestres: Mommsen, Renan147.

Depois de publicada a História da República Romana, Oliveira Martins 
suspendeu a Biblioteca das Ciências Sociais para se dedicar à política. Eça de 
Queirós estranha a transição numa carta148 e voltaria a recordar essa transição 
no In Memoriam de Antero de Quental (publicado em 1896):

Oliveira Martins vivia então na sua linda e recolhida casa das Águas-Férreas 
[…] – enquanto não veio bater à porta a Política […]. A biblioteca ficava em 
baixo, abrigada no silêncio propício de vielas desertas: aí viveu Oliveira Mar-
tins os seus dias mais doces, e escreveu os seus livros mais fortes, numa regra 
e concentração de Beneditino, cortadas às vezes por tumultuosas inspirações 
de artista, como quando ao reviver a História da República Romana, durante 
quarenta horas, sem descanso, sustentado a café, ele foi empurrando com 
pena magnífica, através das ruas de Roma, da porta Carmental ao Capitólio, o 
triunfo de Paulo Emílio.149

Deste modo, é possível ler a História da República Romana como uma 
ressurreição de Roma Antiga, das mais remotas origens até à batalha de Áccio, 
e considerar vivas as personagens descritas e vibrantes os acontecimentos nar-
rados – para esse sucesso concorreram certamente as muitas leituras, distorcida 
e criativamente interpretadas, dos autores da Antiguidade.

146  Martins 1926: 265.
147  Id.: 265-266.
148  Enviada de Bristol a 5 de Maio de 1885: “quando tiveres tempo, dize-me pois porque 

é que, vindo uma tarde pela via Flamínia abaixo, de braço dado com César, – abandonaste 
bruscamente o ilustre autor dos Comentários e largaste a correr como um perdidinho para 
o Largo de Camões” (Queiroz 2008: I. 360).

149  Queirós 2011: 315.



216

As “fontes inexauríveis dos escritores da antiguidade” na História da República Romana (1885),  
de J. P. Oliveira Martins

Bibliografia

Appian (1972), Roman History. Vol. III [The Civil Wars, I-III]. Trad. Horace 
White. Londres: William Heinemann.

César (1995), Guerre des Gaules. Ed. e trad. L.-A. Constans, rev. A. Balland. 
Tome II (Livres V-VIII). Paris: Les Belles Lettres.

César (1996), Guerre des Gaules. Ed. e trad. L.-A. Constans, rev. A. Balland. 
Tome I (Livres I-IV). Paris: Les Belles Lettres.

Cicero (1966), The Speeches Pro Sestio and In Vatinium. Trad. R. Gardner. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press.

Cícero (2017), Dos Deveres (De officiis). Trad. Carlos Humberto Gomes. Lisboa: 
Edições 70.

Dio (1969), Roman History. Vols. III e IV. Trad. Earnest Cary. Londres: William 
Heinemann.

Dionysius of Halicarnassus (1968), The Roman Antiquities. Vol. I. Trad. Earnest 
Cary. Londres: William Heinemann.

Geraldes, A. A. (1855), “Instrução Pública”, Revista Académica de Coimbra: 
Jornal Mensal II.1-4: 25-29.

Horace (1978), Épitres. Ed. e trad. François Villeneuve. Paris: Les Belles Lettres.
Juvenal and Persius (2004), ed. e trad. Susanna Morton Braund. Cambridge, 

MA: Harvard University Press.
Martins, Guilherme d’Oliveira (2003), O Essencial sobre Oliveira Martins. Lis-

boa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda.
Martins, J. P. Oliveira (1879), História da Civilização Ibérica. Lisboa: Bertrand.
Martins, J. P. Oliveira (1885), História da República Romana. 2 Vols. Lisboa: 

Livraria Bertrand.
Martins, J. P. Oliveira (1926), Correspondência de…. Pref. e notas Francisco 

d’Assis Oliveira Martins. Lisboa: Marceria António Maria Pereira.
Melo, D. Francisco Manuel de (1999), Apólogos Dialogais. Vol. II: O Escritório 

Avarento. O Hospital das Letras. Introd. e ed. Pedro Serra. Braga: Angelus 
Novus.

Moura, João Lobo de (2002), Cartas a Oliveira Martins e [a] Jaime Batalha Reis. 
Leitura, pref. e notas Ana Maria Almeida Martins. Lisboa: Quimera.

Pliny (1956), Natural History. Vol. VII: Libri XXIV-XXVII. Trad. W. H. S. Jones. 
Cambridge, MA: Harvard University Press.



217

Ricardo Nobre

Plutarch (1971), Lives. Vol. VII: Demosthenes and Cicero. Alexander and Caesar. 
Trad. Bernardotte Perrin. Londres: William Heinemann.

Pompeius Festus, Sextus (1965), De Verborum Significatu quae Supersunt 
cum Paulo Epitome. Ed. Wallace M. Lindsay. Hildesheim: Georg Olms 
Verlagsbuchhandlung.

Queirós, Eça de (2011), “Um Génio que Era um Santo”, in I. Fialho (ed.), Alma-
naques e Outros Dispersos. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 
285-239.

Queirós, Eça de (2017), Os Maias: Episódios da Vida Romântica. Ed. Carlos Reis 
e Maria do Rosário Cunha. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

Queiroz, Eça de (2008), Correspondência. Org. e notas A. Campos Matos. 2 
Vols. Lisboa: Caminho.

Quental, Antero de (2009), Cartas. Ed. Ana Martins Almeida Martins. 3 Vols. 
Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

Salluste (1989), Catilina. Jugurtha. Fragments des Histoires. Ed. e trad. Alfred 
Ernout, rev. J. Hellegouarc’h. Paris: Les Belles Lettres.

Suétone (1954), Vies des Douze Césars. Ed. e trad. Henri Ailloud. Paris: Les 
Belles Lettres.

Suetónio (2007), Os Doze Césares. Trad. e notas João Gaspar Simões. Lisboa: 
Biblioteca de Editores Independentes.

Tullius Cicero, M. (1971), Epistulae. Vol. III: Epistulae ad Quintum Fratrem. 
Epistulae ad M. Brutum. Fragmenta Epistularum. Commentariolum Peti-
tionis et Pseudo-Ciceronis Epistula ad Octavianum. Ed. e introd. W. S. 
Watt. Oxford: Clarendon Press.

Valerius Catullus, C. (1967), Carmina. Ed. e introd. R. A. B. Mynors. Oxford: 
Clarendon Press.

Valerius Maximus (2000), Memorable Doings and Sayings. Ed. e trad. D. R. 
Shackleton Bailey. 2 Vols. Cambridge, MA: Harvard University Press.



(Página deixada propositadamente em branco)



219

Estudos da vida romana e notas memorialísticas  
em os dois plínios de Júlio de Castilho

Virgínia Soares Pereira
Escola de Letras, Artes e Ciências Humanas

Universidade do Minho
ORCID: 0000-0001-6031-0527

virginia@elach.uminho.pt

Resumo  Enquadrado no âmbito dos estudos de receção, o interesse de Os dois Plínios 
de Júlio de Castilho, um longo estudo de inícios do século XX, radica no facto de a 
vida, a obra e a época dos dois Plínios serem revisitados sob o prisma memorialista, 
minudente e romanticamente digressivo, do filho de Feliciano de Castilho.
O presente artigo tem como objectivo proceder a uma leitura da obra em causa, refletir 
sobre o seu alcance político, religioso e moral e documentar o interesse de alguns dos 
seus traços memorialistas e tópicos mais relevantes. No seu desenvolvimento, o artigo 
porá em evidência a grande afinidade de pensamento entre o biógrafo Castilho e o 
biografado Plínio, apesar da distância multissecular que os separa.

Palavras-chave: epistolografia, memorialismo, Plínio-o-Moço, António Feliciano 
de Castilho, Júlio de Castilho.

Abstract  Framed within the scope of the reception theory, the interest of Os dois 
Plínios by Júlio de Castilho – a long study early twentieth century – lies in the fact that 
the life, the work and the time of the two Plinios are revisited under the memorialistic 
prism, detailed and romantically digressive, by Feliciano de Castilho’s son. This arti-
cle aims to do a reading of that study of Júlio de Castilho, to reflect on the political, 
religious and moral scope of his work, and to document some of its most relevant and 
memorialistic traits and topics. The article will highlight the great affinity of thought 
between the biographer Castilho and biographed Plinio, despite the multissecular 
distance that separates them.

Keywords: epistolography, memorialism, Plínio-o-Moço, António Feliciano de Cas-
tilho, Júlio de Castilho.

Um bellissimo assumpto: a vida de dois homens verdadeiramente de bem, 
que honraram a velha Roma dos Césares. 

(Carta a sua Alteza o Príncipe Real)

Qualquer livro de viagem, qualquer diccionario biográfico, qualquer livraria 
que se prése, nos menciona os Plinios, sempre e em todas as Linguas.

(“Post-Scriptum” de Os dois Plínios)



220

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

Introdução

Quando, em 1906, Júlio de Castilho (Lisboa, 1840-1919) deu à estampa o 
livro Os dois Plínios: estudos da vida romana1, que compôs e dedicou ao Prín-
cipe Luís Filipe, era já detentor de uma grande bagagem cultural e de uma 
notória prática como jornalista, escritor, dramaturgo e poeta, correspondente 
literário, arqueólogo, olisipógrafo, genealogista, biógrafo e político2. Era um 
verdadeiro polígrafo. E em todas essas áreas revelou o seu incansável amor às 
letras, a sua inesgotável curiosidade intelectual e a sua grande dedicação à Casa 
Real. 

Filho do escritor António Feliciano de Castilho, do qual herdou o título 
de Visconde de Castilho, acompanhou desde menino as lições do pai e assistiu 
aos saraus literários, artísticos e políticos que decorriam na casa paterna, a   
que alude muitas vezes nas suas obras e também em Os dois Plínios. O ensino 
caseiro do latim começara pelas fábulas de Fedro, que não o entusiasmaram 
muito. E foi quando o pai lhe deu a conhecer as Epistulae de Plínio, o Moço, 
que se lhe abriu um mundo de histórias, de factos e de historietas inauditas 
que o maravilharam, bem como de homens de uma dignidade exemplar e de 
almas que, sendo pagãs, já surgiam ao seu espírito como quase cristãs. Daí que 
muito mais tarde, em data anterior a 1905, depois de ser nomeado professor de 
História e de Literatura Portuguesa do Príncipe Real D. Luís Filipe de Bragança, 
tenha decidido dedicar Os dois Plínios ao seu ex-aluno, crente de que, ao ler a 
obra destes dois vultos, o Príncipe “vai admirar em Plínio-o-Velho um saber 
encyclopedico, uma força de ânimo, uma resistencia de trabalho, que foram o 
assombro da Antiguidade; vai amar em Plínio-o-Moço um proceder sempre 
honesto, um espirito elevado, uma dedicação ilimitada á felicidade publica, 
um coração vibrante de affeições puras, um desinteresse, e uma probidade, 
que nunca se desmentiram.”3 E esta será, sem dúvida, a tónica dominante das 

1  Júlio de Castilho 1906. O exemplar consultado tem a cota RJ 1704 da Biblioteca Pública e 
Municipal do Porto e pertenceu à biblioteca particular de Ricardo Jorge, segundo assinatura 
do próprio. Note-se que esta obra nunca foi objecto de uma nova edição.

2  Júlio de Castilho formou-se em Letras pela Universidade de Coimbra, foi sócio da Aca-
demia de Letras e pertenceu à Associação de Arqueólogos e Arquitectos, entre muitas outras 
agremiações. Das inúmeras obras que compôs, de teor histórico e documental, destaquem-se: 
A Ribeira de Lisboa (1893), Lisboa Antiga (O Bairro Alto, 2ª ed. em cinco volumes (1902-1904); 
Bairros Orientais, sete volumes (1884-1890) – obras estas que lhe valeram o título de pai 
da olisipografia –; Memórias de Castilho, dois volumes (1881-1884) e Memorias dos Vinte 
Anos (1866), dedicadas ao pai. Júlio de Castilho foi um dos mais importantes memorialistas 
portugueses, pelo que é de estranhar que Castelo Branco Chaves 1978 lhe tenha dedicado 
muito pouca atenção.

3  Castilho 1906: 10. A carta ao Príncipe D. Luís, então com oito anos, está datada de 30 de 
Julho de 1905 e nela afirma que teve de deixar o seu cargo de professor, no qual esteve pouco 
tempo, por não ter já saúde que lhe permitisse desempenhar todas as funções a seu cargo. 



221

Virgínia Soares Pereira

quinhentas e doze páginas que constituem a obra em apreço, dedicadas à vida 
de Plínio, o Velho, e em especial à de Plínio, o Moço, “o nosso Plínio” (1906: 
364), um escritor e uma figura que considerava verdadeiramente exemplar pelas 
suas qualidades4. 

Em “Duas palavras de Prologo”, Júlio de Castilho começa por afirmar 
(1906:11): “O meu mestre de Latim foi meu Pae; e que mestre!” E depois, refe-
rindo-se à correspondência de Plínio: “Meu Pae adorava este autor, um dos 
companheiros de sua estudiosa mocidade; conhecia-o a fundo; parecia ter con-
vivido com todo o rancho erudito e amável dos correspondentes do grande 
varão”5. E a dado momento, como quem anuncia algumas das vertentes que 
vai abordar ao longo do seu estudo, faz um comentário abrangente e capaz de 
despertar o interesse do futuro leitor para a variedade de temas que a obra de 
Plínio suscita:

As Cartas d’este excellente homem são, com effeito, uma das leituras mais 
leves e brilhantes que nos legou a Antiguidade clássica; palpita alli a chronica 
inteira da Cidade, a sua gazetilha forense, o seu necrologio, as suas ocupações 
intellectuaes, e a sua civilidade comprimenteira; coisas essas, que os volumes 
de outro género nos não souberam nem poderam transmitir. A esses predica-
dos, juntam outro: a moral mais pura.6

De todas estas vertentes Júlio de Castilho tratará, estabelecendo, a cada 
passo, paralelos com aspectos da sua própria contemporaneidade e tecendo 
comentários que alargam o âmbito e enriquecem os seus estudos da vida 
romana7.

E acrescenta (p. 9): “O ter deixado de ser mestre de Vossa Alteza não me inibe, porém, de 
continuar a servi-lo”. E a verdade é que, no “Post-Scriptum” com que encerra a obra, Júlio 
de Castilho imagina a Pátria a dirigir-se ao Príncipe, incitando-o com as palavras: “Sede 
Trajano e heis-de encontrar um Plinio”.

4  “Estudei a vida de ambos, porque os amo desde a minha meninice” (1906: 9). A obra é 
constituída por 56 capítulos, seguidos de um Post-Scriptum (sobre a pervivência da memória 
de Plínio) e de um minucioso “Índice de Summarios”.

5  Confronte-se com o que Castilho afirmara nas Memórias de Castilho (1932: 258): 
“A Phedro seguiu-se Plinio-o-Moço. Se as fabulas nos tinham agradado, aquellas cartas 
históricas cheias de factos, de retratos, de pinturas dos usos e costumes da alta sociedade 
consular da velha Roma de Trajano, cheias de anhelos para o bem, e de exemplos de caridade 
delicada e inteligente, deram-nos muito maior prazer. Plinio tornou-se para nós um amigo; 
viamol’o; falavamos-lhe; encontravamo-nos junto delle com Quintiliano ou Virginio Rufo; 
divagávamos com eles no Tusculano ou no Laurentino.”

6  Castilho 1906: 12.
7  O contrário também acontece. Falando da livraria dos irmãos Castilho (António e 

Augusto), em tempos de entrudo, Júlio de Castilho escreve (1926: 248): “Estou-os a ver 
apartados do bulício, meditando versos, e não deixando coar para dentro do silencio fecundo 
senão os ecos longínquos de risadas e descantes.” E lembra-se então (p. 249) de uma carta de 



222

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

Como se torna evidente, o livro Os dois Plínios enquadra-se no âmbito 
dos estudos de receção dos clássicos gregos e romanos. Neste sentido, não se 
estranhe encontrarmos, ao longo da obra, diferentes modos de aproximação ao 
mundo antigo, quer através da interpretação e da reescrita, quer por meio da 
tradução e da revisitação, pois todos estes são modos comuns de resgatar e apre-
ciar o passado histórico-cultural e de reavaliar o tempo presente, o seu gosto e a 
sua cultura, à luz do tempo antigo, assistindo-se assim a um movimento duplo 
de regresso ao passado e de regresso ao presente8. Ao longo da sua leitura das 
Epistulae de Plínio, Júlio de Castilho vai recorrendo a todos estes processos de 
comentar o passado, detendo-se mais longamente em temas da sua preferência, 
como sejam: certas etapas da vida de Plínio; o humanismo do biografado; o 
elogio das letras e de jovens dados às letras; as cartas do Vesúvio; a celebração 
de alguns amigos e escritores já falecidos (as chamadas “exitus letters”9 que, 
entre outras figuras, evocam Marcial e Sílio Itálico); a vida das virgens Vestais 
(“dedicadas à guarda e preservação do sacro fogo de Vesta”) e os castigos de 
morte a que estavam sujeitas; aspectos da natureza dignos de admiração; a pas-
sagem de Plínio por terras de grande densidade cultural, como sejam a visita a 
Éfeso e a paragem em Pérgamo quando se dirigia, na qualidade de procônsul, 
para a Bitínia-Ponto10.

Saliente-se uma outra vertente que o estudo Os dois Plínios contempla, 
a saber, a vertente memorialística, que, além de ser uma constante na obra 
de Júlio de Castilho, faz dele um escritor do século XIX.11 Muitos dos temas 
das cartas plinianas servem de pretexto a Júlio de Castilho para delinear uma 
espécie de excurso histórico-narrativo ou para comentar velhos costumes ou 
formas literárias e artísticas do mundo greco-romano. Pode dizer-se que Júlio 
de Castilho como que se apropria do epistológrafo e da sua obra, fazendo dele 

Plínio, “onde elle, descrevendo o seu palácio de Laurente, nos mostra o inspirativo gabinete 
em que se ia encerrar estudando, em quanto o carnaval romano pulava e sacudia os guizos, 
entre esgares, enchendo a casa com a sua vozaria.”

8  Hardwick (2003: 4) afirma que os estudos de recepção têm em atenção “the two-way 
relationship between the source text or culture and the new work and receiving culture”.

9  V. Ash 2003: 223. Segundo Castilho (1906: 402): “O obituário das cartas de Plínio é 
considerável, e numeroso.” 

10  Já na Bitínia-Ponto, e na qualidade de Procônsul do imperador Trajano, conheceu, no 
exercício das suas funções, importantes cidades como Prusa, Nicomédia, Niceia, e ainda 
Apameia, Claudiópolis, Juliópolis, Amisena, Amastris, Sinope e outras, como decorre de 
muita da correspondência que trocou com o imperador, a solicitar-lhe orientações para os 
problemas que enfrentava.

11  Veja-se Chaves 1978: 32-47 e Morão 1997: 318.



223

Virgínia Soares Pereira

o seu guia para os “estudos da vida romana”12. À semelhança da “apropriação”13 
de Virgílio por parte da posteridade, que muitas vezes se lhe referiu como o 
Vergilius noster, também Júlio de Castilho como que se “apropria” de Plínio, 
referindo-se-lhe como “o nosso Plínio”. E assim como Vergílio foi considerado, 
pelos autores cristãos, como uma anima naturaliter Christiana, também Júlio de 
Castilho via em Plínio uma alma onde já se pressentia a luz cristã. Nas Memó-
rias de Castilho, falando do interesse que lhe despertaram as cartas do episto-
lógrafo romano, diz a dado momento: “Plinio moço é já um christão, protector 
de christãos.”14 E assim vai ser apreciado na obra que nos ocupa, como veremos.

Além de nos dar uma visão geral e comentada das cartas de Plínio, o 
estudo Os dois Plínios apresenta informações muito interessantes da época 
em que viveram os dois Castilhos, dos estudos que fizeram, dos autores clás-
sicos preferidos, mas também de personalidades com quem conviveram e 
dos ambientes culturais que frequentaram.  São disso exemplo alguns regis-
tos que despertam no leitor uma atenção muito especial, pelo seu interesse 
histórico. Assim, a respeito das leituras públicas frequentes no tempo de 
Plínio – um hábito infelizmente perdido, diz –, Júlio de Castilho recorda os 
saraus a que assistia em casa do seu pai, “que nunca me poderão esquecer”15.  
E elenca um conjunto de nomes de intelectuais, escritores e políticos, que fre-
quentaram esses saraus: D. António da Costa, Tomás Ribeiro, João de Lemos, 
António de Cabedo, Francisco Palha, António Pereira da Cunha, Raymundo 
de Bulhão Pato, Frederico Biester, Luís Filipe Leite, Frederico Leão Cabreiro 
(Visconde de Faro), Júlio César Machado, Manuel Pinheiro Chagas, Maria 
Amália Vaz de Carvalho, D. Pedro da Costa (Conde de Vila Franca) e outros. 
Num outro passo16, recorda as leituras públicas que se desenrolaram em casa 
de Mendes Leal, de Rodrigues Cordeiro, de José Augusto Braancamp, Par do 
Reino, outras em casa do tio José Feliciano de Castilho, e em casa do Sr. Artur 
Lobo d’Avila. 

O elenco destes nomes, alguns dos quais jornalistas, escritores, memorialis-
tas e sócios da Real Academia das Ciências, tem o interesse de pôr em evidência 
o meio intelectual, literário, político e social que os dois Castilhos, o velho Pai 

12  Castilho 1906: 13: “o verdadeiro autor do meu livro será o próprio Plinio, moço; sempre 
que poder, falará elle por mim”.

13  Sobre o conceito de “apropriação” relativa à obra de Virgílio, por parte da posteridade 
que o viu como poeta messiânico, v. Duncan 1997: 39.

14  A estas palavras segue-se um comentário que consta de um verso de Victor Hugo, 
a sugerir o influxo da luz do oriente na alma romana: L’aube de Béthléem blanchit le front 
de Rome. (Castilho 1932: 258). O verso de Victor Hugo é referente a Virgílio, mas Castilho 
aplicou-o a Plínio.

15  Castilho 1906: 293.
16  Castilho 1906: 301-302.



224

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

e o filho, ainda jovem, frequentaram. E Júlio de Castilho termina exprimindo 
algum desgosto a respeito do apreço que nem todos nutrem por estes saraus:

Para os leitores é útil; para os ouvintes, agradabilíssimo passatempo. E des-
prezam-n-o! E preferem dançar! E preferem conversar na ultima toirada do 
Campo pequeno, ou no artigo de fundo que zurzia tal Ministro, ou nas male-
dicências da Casa havanesa ou da Avenida!

Com tal tirada, Castilho revela-se inimigo declarado do espectáculo bár-
baro das touradas17 e crítico das más-línguas que preferiam denegrir políticos 
e outras figuras notáveis da sociedade. E conclui, mais adiante, em defesa dos 
saraus:

Concluirei a matéria, repetindo: grande pena é que não seja mais generali-
sado entre nós este uso de leituras. Assisti em casa de Mendes Leal, na rua 
do Thesoiro-velho, às primícias da sua linda comedia Os primeiros amores de 
Bocage; em casa de Rodrigues Cordeiro, na rua da Cruz, à leitura de alguns 
dos seus estudos históricos; a bonitas leituras e recitações nas salas do Par do 
Reino José Augusto Braancamp, ao Salitre; a outras, no palacete da rua do 
Sol, residência de meu tio José Feliciano de Castilho; e ultimamente na do 
snr. Arthur Lobo d’Avila, na praça do Príncipe Real á apresentação de um seu 
bello drama.18

Diga-se que nas memórias ou comentários de Castilho, mesmo quando se 
referem a nomes socialmente tão sonantes como os elencados, nada ou quase 
nada transparece do ambiente político e popular que vai preparando o terreno 
para a vitória dos republicanos contra os últimos tempos da monarquia cons-
titucional19. Parece que Júlio de Castilho não viu ou não quis ver que novos 

17  Castilho recorda como Plínio tinha pouco ou nenhum apreço pelas lutas de gladia-
dores, lutas com feras e outros jogos circenses – quo genere spectaculi, ne leuissime quidem 
teneor (ep. 9.6) – e, a propósito, afirma a sua própria oposição ao triste espectáculo das tou-
radas (id. 159): “E Plinio, sempre alto pensador, combatia essa lepra moral, como hoje tanta 
gente combate o absurdo das toiradas, nódoa da nossa civilização moderna.” Lembre-se que 
chegou a endereçar um Requerimento a sua Majestade el-rei pedindo a abolição das touradas 
em Portugal (Lisboa, 1876), apresentado em nome da Sociedade Protectora dos Animais.

18  Castilho 1906: 301-302. Vejam-se outras interessantes memórias, “a propósito” de 
leitura públicas, nas páginas 208-300 (sobre uma leitura feita pelo Príncipe Real, “no paço 
das Necessidades”), e o elogio de Castilho pai. Enquadram-se neste âmbito outros passos 
de curiosas memórias-comentários um tanto sentenciosas, bem como ditos mais ou menos 
pitorescos, atribuídos a amigos, a figuras políticas e a gente do povo, anónima.

19  Sobre este período tão conturbado e trágico da história de Portugal, veja-se Pailler 
2002. Nesta obra, da autoria de um oficial francês de carreira, na reserva, o leitor é con-
frontado “com as tensões e contradições da vida cortesã, com as debilidades da sociedade 
portuguesa da época, com o declínio da instituição monárquica, com a ascensão do ideal 



225

Virgínia Soares Pereira

tempos estavam em preparação, não obstante queixar-se de ataques contra 
ministros, do mau estado da arte, em geral, e também da decadência generali-
zada da educação, numa atitude passadista de quem confia nas virtudes da sua 
própria geração.

1. O valor das cartas plinianas 

Uma questão merece a especial atenção de Júlio de Castilho. É o caso do 
debate em torno do valor da epistolografia de Plínio. De facto, o estudo de 
Castilho assenta essencialmente nas trezentas e sessenta e nove cartas plinianas 
– que ele próprio vai traduzindo e comentando – e importa saber até que ponto 
elas são fontes credíveis para permitirem que sirvam de base para o estudo 
histórico, social, moral e político da sociedade romana do tempo do escritor de 
Como – que é, no fundamental, o objectivo do visconde de Castilho. De acordo 
com este, censuraram a Plínio a facúndia, o empolado, o exagero dos encómios 
dirigidos a amigos, a frivolidade dos assuntos tratados nas cartas, o alarde das 
suas liberalidades, o cuidado posto na escrita de cartas destinadas a posterior 
publicação, e a vaidade, sobretudo a vaidade. Nada de novo deste ponto de 
vista. Estas críticas foram feitas ao longo dos tempos e continuam, até hoje, a 
ser formuladas. Desde então para cá, são inúmeros os estudos sobre as Epistulae 
de Plínio e praticamente todos sublinham o contraste entre a autenticidade e 
espontaneidade de muitas das cartas de Cícero, em particular as que acompa-
nham o fluir da sua vida política, e as de Plínio, que foram, assim é de crer, com-
postas para ulterior edição, e nas quais se pode pôr em dúvida a genuinidade 
do que deixa transparecer, tal é a sua perfeição formal.20 Isso, contudo, não lhes 
retira valor, seja documental, seja literário, e este muito em especial. Para alguns 
estudiosos, as cartas plinianas constituem um autêntico manancial informativo 
dos mais diversos aspectos da vida romana; segundo outros, elas constituem um 
mosaico de temas artisticamente elaborados.21 Depois de apresentar as críticas 
de que tem sido alvo a correspondência de Plínio, Castilho defende o epistoló-
grafo, propondo para o conjunto epistolar outras designações. Assim, segundo 
ele, as cartas poderiam chamar-se “Summario de varia moral” ou “apontamen-

republicano e com a fadiga do monarca resultante dos conflitos e dos desafios da governa-
ção.” (assim se exprime José Jorge Letria, no Prefácio à obra). Aprofundando as razões da 
crise da monarquia portuguesa, cuja ideologia “deixara de exercer qualquer apelo sobre as 
gerações mais jovens”, sublinhando a instabilidade governativa e o rotativismo político entre 
Regeneradores e Progressistas, que perdurou até 1906, v. Oliveira Marques 1976: 107-110.

20  Castilho 1906: 368: “Parece que o autor as joeirou; são uma selecção das melhores.”
21  A respeito desta dupla vertente dos estudos sobre o epistolário de Plínio, é forçoso 

indicar o conhecido estudo de Sherwin-White 1985, que desenvolve uma vertente histórica 
e social, e a obra editada por Ruth Morello e Roy K. Gibson 2003, com contributos centrados 
na vertente artística das cartas de Plínio.



226

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

tos auto-biograficos”; ou: “São, a bem dizer, o noticiário de um certo período da 
História romana”. E ainda: “Que variedade de matérias! Por esse lado são essas 
Cartas o summario do espirito do autor, que tudo abrangia no seu kaleidóscopo: 
desde a austeridade dos discursos forenses, até à facécia; desde a afirmação 
das crenças espiritualistas e religiosas, até aos casos minúsculos do high-life da 
Subura e do Velabro”. E acima de tudo: “São um livro que enche a alma”22, e é 
isto que confere às cartas um encanto especial. Mas há também a outra face da 
moeda, pois há quem considere Plínio vaidoso, como deixam entrever as cartas 
que dão a conhecer muitos dos seus gestos de humanidade e solidariedade para 
com amigos e pessoas necessitadas de ajuda. “A figura principal é sempre ele; 
aquellas mandadeiras são uma espécie de espelhos, em que se mira com prazer.” 
As “mandadeiras” são as cartas, vistas como embaixadoras do seu pensar e sen-
tir, dos seus gestos inúmeros de beneficência e de amizade, da sua civilidade e 
da urbanidade dos correspondentes, muitos deles pertencentes às “altas classes 
de Roma”. Será vaidoso, admite Castilho. Mas boa foi a hora em que ele decidiu 
publicar as suas cartas. Sem elas, muito ficaria por conhecer do período em 
que viveu; “e, sobretudo, não possuiríamos o retrato mais completo do homem 
mais moral e culto do Imperio; o exemplar das virtudes cívicas e domesticas, o 
christão a desabrochar no pagão.” Por isso, Castilho não deixará de o defender, 
sublinhando a sua elevação moral e afirmando que o que faz e diz tem como 
objectivo garantir a glória futura, que superiormente almejava. E transcreve, 
muito a propósito, parte da carta 9.14, dirigida ao seu grande amigo Tácito, na 
qual Plínio escreve, a dado passo:

Posteris an aliqua cura nostri, nescio; nos certe meremur, ut sit aliqua, non dico 
ingenio (id enim superbum), sed studio et labore, et reverentia posterorum.

Se os pósteros terão por nós consideração, não sei; que lh’a merecemos, é bem 
certo; não direi pelo nosso talento (seria orgulho), mas pela nossa aplicação, 
pela nossa laboriosidade, e pelo nosso respeito ao porvir.23

Castilho tem razão. Estas palavras expressam claramente a atenção que 
Plínio sempre prestava ao iudicium posteritatis, ao juízo dos vindouros.

2. O Panegírico de Trajano

O Panegírico de Trajano é o único exemplo da eloquência pliniana che-
gado até nós. O escritor, natural de Como, proferiu outros discursos, a que 
se refere em algumas das suas cartas, e chegou a alcançar notoriedade nesse 

22  Castilho 1906: 356-361, 369, 418-419.
23  Castilho 1906: 363.



227

Virgínia Soares Pereira

domínio, ainda que lamente, na carta 7.30, dar-se apenas a conhecer na retórica 
do género judicial, já que os tempos não eram propícios a grandes discursos de 
teor político. Quanto ao discurso epidíctico em louvor de Trajano, da sua acção 
e das suas virtudes, que aos olhos de Plínio surgiam como virtudes exemplares 
do governante ideal, ficou como o único discurso latino completo que nos che-
gou dos dois primeiros séculos do império. Pretendeu ser um modelo de elo-
quência, mas a desmesurada extensão que o discurso atingiu depois de revisto 
o texto realmente proferido, o preciosismo do estilo e o exagero do encómio 
tornam-no pouco interessante ao gosto moderno. Júlio de Castilho, contudo, 
limitado a referir-se apenas às causas forenses defendidas por Plínio, considera 
ser “nobilíssima a missão de advogar perante a Justiça os interesses particulares 
e os interesses públicos”24. E depois de resumir alguns dos processos que Plínio 
advogou, acrescenta que hoje despertam menos interesse “essas desavenças 
jurídicas”, acrescentando: “Tudo isso palpitou vida há dois mil anos. […] Ao 
ecco sumido da eloquência dos grandes oradores, responde o silencio do fôro 
em ruinas.”25 Este comentário é bem revelador do pessimismo ínsito do filho de 
Castilho, que no decurso dos séculos vê frequentemente o sinal da decadência 
e da ruína dos tempos. Voltando ao célebre Panegírico, Castilho diz dele: “tão 
falado, tão comentado e tão digno de admiração!”26 E: “Eu, por mim, admiro 
muito o Panegyrico do bondoso Imperador; obra bella em todo o sentido.”27  
E é com base neste discurso que vai delinear a figura proba, justa e nobre, além 
de militar de grande mérito, do imperador oriundo da “nossa querida Hespa-
nha, em Italica, junto à Sevilha actual”28. É que o panegírico foi proferido por 
ocasião da entrada solene do sucessor de Nerva em Roma, aclamado por todos, 
e percorrendo ruas apinhadas de gente, sob um júbilo geral. Relativamente ao 
exagero dos encómios dirigidos ao Imperador, Castilho responde: “Distinga-
mos: elogios nem sempre são lisonjas; quando veem merecidos, são dever.”29 Em 
suma, para Júlio de Castilho tanto o autor do Panegírico quanto o Imperador 
merecem os elogios que lhes são devidos, apesar do seu claro exagero.

3. Memórias

Os excursos e a divagação de Júlio de Castilho evidenciam um traço carac-
terístico das ‘memórias’, género que teve amplo desenvolvimento no século XIX 
e no romantismo português. Baste lembrar as Memórias biográficas de Almeida 

24  Id.:192.
25  Id.: 208. 
26  Id.: 339.
27  Id.: 342.
28  Id.: 315.
29  Id.: 343.



228

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

Garrett, da autoria de Gomes de Amorim, datadas de 1881-1884, em três volu-
mes, ou os Últimos dias de Alexandre Herculano, por Bulhão Pato, e também, 
deste mesmo memorialista, três volumes de Memórias, datadas de 1894 a 1907, 
e ainda Sob os ciprestes – vida íntima de homens ilustres, de 1877, bem como 
muitos outros registos memorialísticos oitocentistas30.

Neste contexto de registo de memórias, Júlio de Castilho revela um traço 
idiossincrásico de que ele próprio tem consciência e que, como confessa, lhe 
valeu a acusação de prolixidade. Conforme informação do editor das Memórias 
de Castilho, é o próprio Castilho que o anota (a lápis) numas provas do Instituto, 
de 1898: “Sousa Viterbo diz que sou prolixo.”31 Mas ele mesmo se defende, ao 
estilo de Plínio (embora sem o invocar), asseverando que não é prolixo um 
texto que se alonga porque longa é a matéria de que trata, em particular quando 
esse texto é um livro de memórias.32 Entre elementos biográficos e autobiográ-
ficos, próprios do registo memorialístico, considera Júlio de Castilho que eles 
“conservam o que melhor sabe ao paladar da posteridade: a vida intima das 
sociedades mortas.”33

E, de facto, a obra sobre os dois Plínios não se cinge a ser uma biografia 
de ambos, pois apresenta um conjunto de cenas da vida romana e de excursos 
a propósito, bem como páginas que enchem de vida e de pequenas histórias o 
curso linear da História. Animam a narrativa e dão-lhe os pequenos pormeno-
res que não têm cabimento nas obras dos historiadores, pois vivem de minúcias 
e de anedotas que se tornam um auxiliar poderoso para o conhecimento social, 
político e cultural da época a que se reportam. Como diz frequentemente, a 
respeito das minúcias: “Continuo sempre a assestar o telescópio”34. 

30  Sobre estas figuras, Paula Morão escreve (1997:318): “Gomes de Amorim e Bulhão Pato 
conferem contornos vivos ao que contam, porque ao entusiasmo e real admiração que têm 
pelos que historiam se junta o talento de penas que aprenderam com grandes mestres. É o 
que acontece também com Júlio de Castilho nos dois tomos das Memórias de Castilho, de 
1800 a 1834”, memórias que o autor vai entremeando “com outros factos, laterais e às vezes 
mais antigos, criando assim um ritmo vivo.” Veja-se igualmente, sobre o memorialismo em 
Portugal no século XIX, Chaves 1978:32-49.

31  V. Castilho 1932: 293.
32  É na carta 5.6 que Plínio exprime a ideia de que uma carta só é longa se se afasta do que 

se propôs. Veja-se, a este respeito, Pereira 2001: 161-165. Veja-se igualmente o longo excurso 
que Júlio de Castilho consagra ao tema da prolixidade no género “Memórias”, em Castilho 
1926: 293-297.

33  Castilho 1932: 260.
34  1926:51. Ou: “Se não é abusar do microscopio” (1906: 364). Na obra Lisboa Antiga, 

surge um excurso deveras original e imaginativo (1902: 62-69): um debate sobre a origem do 
nome Olisipo, protagonizado por quatro figuras-livros saídos da estante (Bernardo Alderete, 
Francisco Fernandes de Córdova, Gaspar Estaço e D. Henrique Flores, moderados por Júlio 
de Castilho, que impôs alguma serenidade no debate). Uma outra digressão que vale a pena 



229

Virgínia Soares Pereira

Em muitos desses excursos, Júlio de Castilho dá aso às suas próprias 
memórias, que ele por vezes anuncia com frases do género “Assumpto asso-
ciado”. Depois de ter falado da estreita amizade que unia Plínio a Tácito, visível 
nas cartas em que trocavam ideias e solicitavam opiniões, escreve “Assunto 
associado” e, a seguir, recorda uma pasta de autógrafos que teve a oportunidade 
de compulsar, a 8 de Dezembro de 1904, “em casa de uma talentosa senhora, 
aqui perto, em Odivellas”. E conta o que viu: 

Entre esses vi algumas cartas de Garrett, Herculano, e Castilho, ao celebre e 
doutíssimo Conselheiro de Estado João de Sousa de Pinto de Magalhães, em 
que o consultavam. Garrett enviava-lhe trechos do seu Cancioneiro, subme-
tendo-os à sua crítica; Herculano remetia-lhe cadernos manuscritos da sua 
Historia, solicitando-lhe exame da obra pelo lado jurídico, em que se confes-
sava inteiramente hóspede. Castilho chamava-lhe mestre e pedia-lhe colabo-
ração em certa obra monumental.
Que homens aquelles! que docilidade a sua! que diferença de então para hoje, 
em que todos são sabios, em que todos dão sota e az aos mestres, em que ao 
sahirem da escola aspiram a Ministros […].35

As memórias de Júlio de Castilho abordam diversificados assuntos, muitas 
vezes ao sabor de tópicos da narrativa biográfica elaborada acompanhando de 
perto e geralmente traduzindo cartas de Plínio. Algumas dessas memórias esta-
belecem uma ligação aos dois tempos, o dos Plínios e o dos Castilhos, a saber: a 
biblioteca paterna e o modo como foi sendo enriquecida; o apreço pela história 
em Plínio e Castilho; o sentimento da natureza (fontes e lagos de aprazível 
amenidade; a extraordinária história do golfinho de Hipona); a arte em Plínio 
e Castilho; Plínio e os primeiros Cristãos. É o que veremos de seguida.

4. A biblioteca paterna

Herdada por Júlio de Castilho, a biblioteca paterna continha edições espe-
ciais36 que, conforme indicação do próprio, foram sendo adquiridas a bons pre-

referir é a que parte de referências de Damião de Góis sobre “alimárias marinhas” e que se 
desenrola por várias e interessantes páginas (ibid.: 80-89).

35  Castilho 1906: 224-225. Pelo mesmo diapasão afinava Bulhão Pato (1829-1912), que nas 
suas Memórias afirmava com alguma sobranceria, relativamente à geração que se seguiu à 
sua: “Oh! Deus de misericórdia! Que lástima me fazem uns entufados das letras e da política, 
que andam por aí, e que, por mais que labutem, não logram nunca esconder na tumescência 
do grande homem o bacharelito.” (cit. de Chaves 1978: 47).

36  Refiram-se ainda a extensa nota a uma obra de Samuel Pitisco, tantas vezes compul-
sado por Júlio de Castilho, a nota sobre as suas edições de Horácio ou a nota 3 relativa a 
uma enciclopédia oferecida pelo pai Castilho ao Duque de Saldanha (1906: 351, 353 n.2, 484, 
respectivamente).



230

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

ços. Esta biblioteca tinha sido aumentada e enriquecida com visitas frequentes 
a alfarrabistas, numa busca constante por novos livros, como recorda Castilho 
filho, que escreve:

D’aquellas buscas e compras conservou Castilho toda a vida muitos livrecos; 
recordo por exemplo um Cicero De officiis, comprado por dez réis! um Séneca 
obeso, com sua capa de pergaminho, resgatado por oito vintens! o intermi-
nável Corpus poetarum latinorum; o Corpus poetarum lusitanorum do padre 
Reys; a historia natural de Plinio, em folio; um Calepino; uma soberba edição 
parisiense de Metastasio; o Theatro todo de Manuel de Figueiredo; as come-
dias do Judeu; e muitos outros.37

Estes achados provinham, de um modo geral, de um alfarrabista de nome 
António Henriques, que, segundo um comentário irónico de Castilho, “com-
prava a olho, isso é verdade, mas a olho vendia também.”38

No afã de rechearem a sua biblioteca, António Feliciano de Castilho e o 
irmão Augusto Frederico, ainda jovens,

frequentavam dois fecundos mananciaes literários. Era um o deposito de 
livros velhos que havia, perto do Arco de S. Roque no palácio da calçada do 
Duque pertencente á casa de Nisa, palácio celebre pela residência que ali fizera 
o primeiro Patriarcha de Lisboa D. Thomaz de Almeida.39 
[…]
O outro manancial literário era a loja de livros, que ainda em 1875 lá estava 
tal e qual, dos snrs. Bertrands ao Chiado, na esquina fronteira á egreja dos 
Martyres para a parte do nascente.40

Apontamentos como estes, ricos de informação, abundam nas Memórias 
de Castilho, bem como de um modo geral em toda a obra de Castilho filho. 
Revelam-nos pormenores de outros tempos e permitem traçar pistas históri-
co-literárias e artísticas que de outro modo se perderiam. Esta e outras notas 
de igual minúcia permitem ainda seguir o rasto de livros compulsados pelos 
estudiosos e que pertenceram à biblioteca paterna.41 Cite-se, a título de exemplo, 
a nota referente à obra Traité de l’éloquence de la chaire, do sábio Cardeal Maury: 

37  Castilho 1926: 113.
38  Castilho 1926: 112.
39  Id.: 112. Segundo Castilho, nas salas “do andar nobre dessa desgraciosa mole, que ainda 

existe em parte, alojara-se um alfarrabista, de nome António Henriques.”
40  Id.: 114.
41  Id.: 112-113. A respeito da paixão ou mania dos livros, vale a pena ler “O amor aos 

livros”, publicado em Neves de Antanho, da autoria do Conde de Sabugosa, admirador de 
Júlio de Castilho, em memória do qual colaborou com um elogio no in Memoriam: Júlio de 
Castilho (1920: 95-108).



231

Virgínia Soares Pereira

D’esta obra, 1810, 2 vol. – possuo um exemplar precioso. Pertenceu primeiro 
ao Doutor Frei José da Sacra Familia (ou da Silva Tavares), Agostiniano, 
nascido a 14 de Fevereiro de 1788 na Povoa de Varzim, falecido Paroco em 
Brent-Wood (Inglaterra) a 14 de Setembro de 1858, Miguelista honrado, que 
emigrou, e estabeleceu o notável Collegio portuguez de Fontenay-aux-Roses, 
junto a Paris. Na guarda existe a sua assignatura autographa. Sacra Familia 
deu este livro em Coimbra ao seu amigo Antonio Maria Osorio Cabral, Mor-
gado da Quinta das Lagrimas, falecido em Coimbra a 20 de Março de 1858, o 
qual em 1818 o ofereceu ao seu jovem amigo Antonio Feliciano de Castilho, 
Estudante de Canones. De 18 de Junho de 1875 ficou pertencente ao actual 
dono” (1906:217, n. 2).

5. Plínio e a História

Perante o que foi dito, fica claro o apreço de Júlio de Castilho por estudos 
de cariz histórico, que trazem até ao presente o conhecimento de figuras, feitos 
e narrativas de tempos antigos, que só os documentos, as inscrições, obras de 
arte e fragmentos exumados pelos estudos arqueológicos vão trazendo à luz do 
dia. É deveras significativo o passo em que Castilho lamenta que Plínio, cultor 
de variados géneros literários, se não tenha dedicado à História (se o fez, nada 
chegou até nós), um género que os Romanos tanto apreciavam. E comenta42: 

Tudo lhes falava nos seus maiores semi-fabulosos, tudo os incitava para a gló-
ria; e em vez de demolirem os padrões da sua prístina grandeza, e em vez de 
obliterarem as lendas que a evocavam, aquelles homens conservavam tudo, 
e reviam-se no humilde passado de Pallantêa, de Rómulo e Remo, de Acca 
Larência, e da loba.
Basta dizer que ainda em dias de Plínio existia a figueira ruminal, que então 
veio a acabar de caduca.43

E o mesmo Castilho contrasta o respeito dos Romanos pelo seu passado de 
veneranda memória com o que se passa no seu próprio tempo44:

Nós cá, infelizmente, no nosso Portugal, tão rico de tradições, mantemos, com 
espanto dos estrangeiros, um desleixo criminoso em tudo quanto se refere ao 
respeito do passado. Em balde se indigna a opinião publica; em balde geme a 
Associação dos Architectos e dos Archeólogos; em balde clama a Commis-
são dos monumentos; em balde vociferam e rugem os escritores; a devastação 
campeia desenfreada, e arraza castelos, muralhas, mosteiros, e prédios com 

42  Castilho 1906: 366.
43  Esta figueira, à sombra da qual se abrigaram as crianças Rómulo e Remo, é recordada 

por Tácito, Ann. 13.58, embora acrescente que alguns ramos voltaram a reverdecer.
44  Castilho 1906: 367.



232

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

história. E perpetram isso ignorantes e vilões? não; perpetram-n-o algumas 
Camaras, e alguns particulares illustrados.

Para Júlio de Castilho, esta incúria perante a memória do passado, que 
muitos desprezam, era sinal claro da decadência dos tempos.

6. O sentimento da Natureza

O gosto de Plínio por descrições de “amenidades naturais” e de espaços 
aprazíveis constitui-se como um outro tópico das memórias de Castilho, de 
que são de salientar a descrição das ilhas flutuantes no lago Vadimonium (8.20), 
apresentadas com pormenor ao amigo Gallus, que, tal como Plínio, era amante 
dos fenómenos da natureza, e a fonte e o rio Clitumno, dados a conhecer ao 
amigo Romanus (8.8), bem como o deus do rio Clitumno e os seus oráculos45. 

Sobressai, neste tópico, a celebérrima história do golfinho de Hipona (9.33, 
carta a Canínio), um “extranhissimo successo”, relatado e comentado com base 
em referências bibliográficas muito interessantes46. Castilho começa por dizer, 
antes de falar sobre o golfinho: “Vou repetir o que ele [sc. Plínio] disse; e os 
naturalistas que se encarreguem de escolher o que há de verossemelhança, ou 
de exageração, n’estas historietas, cuja matéria o próprio narrador chama verda-
deira com muitos visos de fabulosa, veram sed simillimam fictae.” Acrescente-se 
que, para Castilho, o golfinho é o mesmo que a toninha. Entre as fontes de 
que Castilho se serve figura, em primeiro lugar, a narrativa de Plínio, o Velho 
(H.N. 9.8.2-4 e 36.24.20); depois é referido Aríon, o citaredo de Metimna (na 
ilha de Lesbos) que “salvo pelos delfins, é o vestígio mais antigo d’essas ficções 
pitorescas”; são igualmente referidos Cláudio Eliano, naturalista do tempo de 
Adriano, e a sua História dos Animais (12.45), e Aulo Gélio (N.A. 6.8). E Casti-
lho, sempre interessado em pequenas histórias, não deixa de lembrar, apoiado 
em Plínio, o Velho, a historieta de um rapazito de Baias que avistou o animal 
e o atraía diariamente chamando-lhe Simão, Simão, Simo, Simo!47 Além das 
referências bibliográficas a que Castilho recorreu, as histórias da socialização 
do golfinho e da sua atracção pela música são muito mais antigas do que afirma 
o nosso biógrafo, pois ocorrem já em Heródoto (1.24), tendo depois passado a 
diversos autores e dado aso a inúmeras representações artísticas, como se pode 
ver consultando os dois excelentes artigos referidos em nota48.

45  Castilho 1906: 167-171.
46  Id.: 410-418. 
47  Castilho 1906: 410-418. Diga-se, a título de curiosidade, que esta historieta serviu a 

Fernando Oliveira (Ars Nautica fol.212v) para provar que os peixes têm o sentido da audição, 
pelo que os pescadores têm de se abster de fazer barulho, quando pescam.

48  Sobre esta matéria, não posso deixar de propor a leitura de um excelente artigo da 
autoria de Luísa da Nazaré Ferreira 2010, que aqui deixo assinalado como justa homenagem 



233

Virgínia Soares Pereira

7. Descrição de obras de arte

Antes de chegar à Ásia Menor, Plínio teve ocasião de admirar a beleza das 
ilhas do Mar Egeu, a respeito das quais Castilho afirma, em registo poético: 
ilhas “que semeavam o mar Egeu, como pérolas entornadas num grande vaso de 
saphira”49. Estas palavras constituem uma espécie de prelúdio a uma outra fonte 
de interesse das cartas plinianas e dos comentários que suscitam, a saber, a evo-
cação de obras de arte da Antiguidade. Vale a pena destacar duas dessas obras, 
apresentadas, no cap. xlix, com base nas informações que Castilho colheu em 
Plínio, o Velho: a descrição do templo de Diana em Éfeso e a do mosaico da 
asarotos oecos, ou ‘casa do mosaico por varrer’, em Pérgamo, capital da Mísia50.

Imaginando a chegada de Plínio a Éfeso, Castilho crê que o procônsul 
admirou “o vulto soberano do celebérrimo templo de Diana”, uma das sete 
maravilhas do mundo antigo. E ao fazer a descrição do templo e da estátua de 
Diana, Castilho segue de perto o que encontrou em Plínio, com a descrição da 
arquitetura complexa do templo, a referência aos materiais nobres utilizados 
na sua construção (ébano, cipreste e cedro) e a estátua da deusa, profusamente 
ornamentada, bem como a história da sua construção, no séc. IV a.C. e da sua 
destruição pelo fogo posto, no ano de 359 a.C., por um miserável louco de 
nome Heróstrato. Quanto à estátua, Castilho descreve-a em termos que bem a 
caracterizam, como reconhece quem teve a oportunidade de a ver:

A imagem, famosa e venerada em todo o mundo, era representada na figura 
de uma formosa mulher, sorrindo mocidade, e envolta n’uma espécie de trajo 
em feitio de estôjo, como o das mumias, estreitando gradualmente até aos tor-
nozelos; pés nus; braços a descoberto, em postura de acolhimento protector; 
fronte coroada, e como que circumdada numa auréola. Toda a região thorá-
cica era rodeada de seios nus, symbolizando a uberdade da mãe Natureza.

Segue-se a descrição do interior do templo, onde se encontravam “quadros 
e estátuas de alto preço”, entre os quais “uma bella estatua de Apollo, obra do 
celebre escultor Myrão, roubada e trazida para Roma pelo triúnviro Antonio, 
mas restituída a Épheso por Augusto.”51

a uma grande classicista, de grande sensibilidade, que nos deixou antes do tempo. Veja-se 
também Guerreiro 2013.

49  Castilho 1906: 429-430.
50  Castilho 1906: 431-444. As duas descrições baseiam-se em Plínio, o Velho, H.N. 36.60 

e 36.95-97. Refira-se que Castilho (1906: 432) não deixa de imaginar que Plínio, o Moço, 
ao visitar o templo “deveu lembrar-se do que lêra na obra monumental do seu ilustre tio e 
vice-pae.”

51  Castilho 1906: 436. Este templo de Diana, designação romana do grego Artemísion, 
foi uma das sete maravilhas do mundo. Veja-se Ferreira 2009: 54-64 e tradução de várias 
fontes para o seu estudo (155-224).



234

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

Toda esta maravilha deve ter impressionado o procônsul, segundo Castilho, 
que estava sempre propenso a imaginar o que mais impressionaria Plínio na sua 
passagem por Éfeso, e considerava que essa impressão provinha de “ter sido ahi 
um dos primeiros logares, onde a valer se implantára o Christianismo, cujas 
manifestações incipientes elle em rapaz presenceára na Syria.” De facto, Plínio, 
ainda jovem, fora tribuno militar na Síria, quando já a seita começara a espalhar-
-se entre as classes pobres e as classes ricas, quando João, o Evangelista, pregara 
naquelas terras, e o apóstolo Paulo dirigira umas cartas aos Efésios, “claras, subli-
mes de doutrina, as quaes certamente chegaram aos curiosos ouvidos do aplicado 
Plinio”. Também aqui Castilho insiste na alma já pré-cristã do seu biografado.

Depois de Éfeso, Plínio deteve-se em Pérgamo, onde terá tido ocasião de 
conhecer a casa do mosaico. E oferece-se aqui a Castilho a oportunidade de 
comentar aquela “obra de arte”. Segundo este, o chão dessa casa 

era engraçadíssimo. Representava… (custa a crer que a imaginação de um 
artista se empregue em bagatelas assim), representava o sobrado de um apo-
sento onde se tivesse dado um banquete: os restos, as migalhas, os cahidos da 
meza, os troços de pão, os destroços de bolos e flores murchas, tudo que é o 
lixo de um festim desordenado, e que a vassoira diligente dos servos costuma 
fazer desaparecer, ali se via; e no meio de tantos detritos culinários pombas ao 
rabisco, bicando; pareciam vivas.

Esta obra de arte – de traça helenística – em boa verdade não passava, na 
opinião de Castilho, de uma ‘bagatela’, apesar do cuidado artístico posto na 
sua concretização, e essa apreciação leva-o a rememorar a arte do seu tempo, 
reflectida seja na faiança (nomeadamente os motivos decorativos da “loiça do 
Gato preto”), seja na tela (como o caso de um retrato, pintado por um conhe-
cido artista, que representava alcatruzes observados numa quinta rústica em 
Loures). E comenta: 

Por mais realistas que fossem essas representações, não me seduz a escolha do 
assumpto, coisa importantíssima em arte.
[…]
Hoje usa-se (em algumas casas) uma exquisita costumeira: na parede de um 
gabinete elegante vemos, entre bonitos quadros de moldura doirada, uma 
alcôfa, uma folha de couve, uma réstea de cebolas, um cesto vindimo, um 
prato verde com enguias, um sapato velho e roto, uma andorinha a esvoaçar, 
tudo muito bem representado em loiça do Gato preto, certo é, mas descabido 
ali. Quando olho… lembra-me sempre o chão de Pérgamo.52

52  Para mais pormenores, veja-se Pereira 2002.



235

Virgínia Soares Pereira

8. Plínio e os cristãos 

O último tema tratado por Júlio de Castilho é o da atitude de Plínio para 
com os cristãos na Bitínia-Ponto, a província que foi governar como repre-
sentante do Imperador e cujo cargo desempenhou entre 111 e 113, como se 
depreende dos dados que se conhecem. Por estes tempos ocorriam perturbações 
da ordem pública, muitas delas com origem em movimentos de cristãos, mas 
não só, e foi com o objectivo de regularizar a vida nessas terras que Trajano 
enviou para lá um homem da sua maior confiança, um jurista insigne, o seu 
amigo pessoal, Plínio, o Moço. Mas depois de 113 d.C. mais nada se sabe de 
Plínio, pelo que ainda hoje se discute a verdadeira data da sua morte.

Os estudiosos das Cartas de Plínio são, de um modo geral, de opinião que 
o silêncio da sua correspondência posterior a Janeiro de 113 – data do termo 
das suas funções como procônsul –, se deve ao facto de entretanto ter ocorrido 
a sua morte.53 Ora esta inexplicável ausência de notícias deu aso a que Júlio 
de Castilho, apoiado na opinião de vários historiadores54 e em certos indícios, 
aventasse a hipótese de que Plínio se terá convertido ao Cristianismo, tendo 
mesmo sido martirizado em Como, já no tempo do imperador Adriano. Eis 
o que Castilho escreve, no último capítulo, a respeito de tal silêncio sobre os 
últimos tempos da vida de Plínio55:

“D’ora avante, até ao fim, nada consta, nem sequer a data do seu regresso à 
mãe-Pátria. E entretanto, é este para nós, christãos, o período talvez mais 
curioso da existência d’elle”. 

Ao longo da sua exposição, Castilho fora incutindo no espírito de leitor a 
ideia de que Plínio era uma alma quase cristã, pela sua humanidade, pela preo-
cupação em ajudar os outros, pela atitude para com os escravos, pelos muitos 
pontos comuns com o pensamento dos cristãos, para não referir as ideias já 

53  V. Durry 1972: vii e Levick 1979: 119. Outra opinião é defendida por Carcopino 1963: 
196, 199 e passim, segundo o qual a vida de Plínio se prolongou por mais algum tempo, o que 
lhe terá permitido publicar os dez livros da sua correspondência e o Panegírico de Trajano, 
depois de uma revisão acurada, como era seu timbre.

54  Entre esses autores figuram: o barcelonês Flavio Lucio Dexter (sécs. IV-V) e o seu 
Chronicon, e Pedro Natal e o seu Flos Sanctorum, o qual afirma que um S. Secundo foi 
martirizado em Como, juntamente com o seu filho; cita-se igualmente um passo dos Acta 
Sanctorum relativo a um Secundo (o nome familiar de Plínio). Dexter 1627: fol.68v escreve: 
Is Titus conuerterat ad fidem Plinium Iuniorem, ex Bithyniae Pontoque redeuntem in Creta 
insula, ubi iussu Traiani Ioui templum erexerat, nec desunt qui putent, septima sextilis ad 
Nouocomum esse passum.

55  Castilho 1906: 483.



236

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

anteriormente defendidas por Séneca56. Daí Castilho ter dedicado os últimos 
capítulos da sua obra (os caps. LIV-LVI) ao tema da emergência das ideias 
cristãs nas terras orientais, que Plínio conhecia e governava na qualidade de 
legado de Trajano e de procônsul da província da Bitínia-Ponto. No exercício 
do seu cargo, e tendo de enfrentar problemas de agitação social muitas vezes 
causados pelos cristãos, Plínio dirige a Trajano uma famosa carta (10.97) na 
qual pretende auscultar a opinião do imperador57 perante aquilo que consi-
dera tratar-se de uma superstitio praua et immodica, agravada pela pertinacia, 
à semelhança do que consideravam Trajano e o historiador e amigo Tácito58. 
Nessa “carta memorável, mil vezes estudada e traduzida”59, o governador expõe 
o problema que o aflige (“Deve punir-se n’essas gentes o seu titulo de christãos, 
ainda que não cometam culpas? Basta-lhes o titulo para os haver por crimino-
sos?”), refere o que viu e ouviu acerca dessa “seita”, que se manifesta em gente 
de todas as idades e de ambos os sexos, não já apenas nas cidades, mas também 
nos campos, e conta como tem solucionado alguns casos. Mas subsistiam dúvi-
das, porquanto Plínio não via nos cristãos comportamentos merecedores de 
punição, e por isso dirigiu ao Imperador a referida carta 10.97, tentando obter 
uma resposta que lhe permitisse não condenar a pena capital um número muito 
elevado de homens, mulheres e crianças apenas por se confessarem cristãos, 
embora soubesse muito bem que a lei era clara e fora decretada pelo Senado 
nos tempos de Tibério: Non licet esse Christianos. Plínio considerava-os suspei-
tos, por professarem uma religião que excluía os outros deuses e dessa forma 
punha em causa a pax deorum, o que significava pôr em causa a estabilidade 
imperial.  Acrescentava mesmo que os seus crimes eram, segundo o resumo de 
Castilho, “cantar psalmos em honra de um Morto que eles chamavam deus, não 
cometer malfeitorias, não furtar, não cahir em adultério, manter a fé jurada e 
orar.” Aguardou instruções, o rescrito de Trajano chegou, mas é, parece ser, 
propositadamente ambíguo, pois defende a ideia de que os cristãos não devem 
ser perseguidos (conquirendi non sunt), mas que devem ser condenados os que 
se confessem cristãos. Esta resposta, na sua dúplice orientação, acabava por 
funcionar como respaldo ao pensamento de Plínio, permitindo-lhe mitigar um 

56  Sobre Séneca, afirma Castilho (1906: 476): “(Séneca) em cujo espírito penetrara já, 
indubitavelmente, o que quer que fosse de sympathia às ideias da seita nova.”

57  Nas palavras de Castilho (p. 457): “Plínio, sempre indulgente, hesitou, e pediu instru-
ções.” Relativamente a esta carta, Castilho comenta (p.472): “Esta carta é um monumento 
fúnebre; um marco millonario (sic) na estrada sangrenta dos discípulos de Christo.” 

58  Annales, 15, 44. Quanto a Plínio, tudo indica que o seu receio maior era que os cristãos, 
que se afastavam dos templos da religião romana e professavam uma religião de salvação, 
pusessem em causa a estabilidade do Império, dado o carácter subversivo da sua superstitio. 
V. Nascimento 2000: 275-280.

59  Castilho 1906: 470.



237

Virgínia Soares Pereira

pouco ou mesmo evitar a aplicação da lei. 60 É que, na opinião de Castilho, Plí-
nio usava de piedade e clemência para com os cristãos61: “E quem sabe quanto 
o seu coração verteria lágrimas de sangue ao ter de dizer: Atormentem-nos”.

Prosseguindo com o relato da vida de Plínio, o último capítulo (LVI) é, 
todo ele, consagrado à “lenda” em torno dos últimos anos de vida de Plínio e 
da sua hipotética conversão ao Cristianismo. Apesar de se desconhecer a data 
do seu regresso a Roma, Castilho é muito claro: “Voltou, sem dúvida, para 
Roma, quando acabou o tempo do seu governo; voltou, visto haver publicado 
as suas Cartas, cujo livro X é a resenha da sua administração provincial; depois 
disso, que fez? Ignora-se.”62 Seguem-se páginas nas quais Castilho expõe o que 
averiguou, ou leu, sobre os últimos tempos da vida de Plínio. Mas o terreno das 
hipóteses é muito incerto. Dexter, o primeiro cronista a falar dessa conversão, já 
decorridos trezentos anos depois de Plínio, é reputado, por muitos, um grande 
falsário, não sendo por isso de confiar no que escreve. Não obstante, Castilho 
inclina-se a crer no que ele escreveu sobre o epistológrafo, dizendo que foi 
convertido em Creta pelo arcebispo da ilha, de nome Tito, que fora discípulo 
de São Paulo. Um outro testemunho é o de Pedro Natal, Petrus de Natalibus, do 
século XIV, autor de um Flos Sanctorum no qual está inscrito um tal Secundus, 
que era o nome corrente de Plínio. Castilho acrescenta ainda outros testemu-
nhos. Mas não consegue evitar a sensação de que o que possam dizer pertence 
ao mundo do lendário. Ainda que sob a lenda haja um fundo de verdade. Por 
isso, conclui Castilho, a conversão de Plínio ao Cristianismo não está provada: 
“Agrada esta conjectura ao meu espírito crente, mas nada afirmo; nada posso 
afirmar.” E, mais adiante: “Aceito pois o nebuloso facto, e depois de uma carreira 
toda dedicada ao bem do próximo, agrada ao meu coração ver Plínio adormecer 
para sempre no SENHOR.”63

Assim termina Castilho o último capítulo, dedicado à última fase, estra-
nhamente desconhecida, da vida de Plínio. Pelo facto de a suposta conversão 

60  Sordi 1992: 66-67. Para a lenda da conversão de Plínio poderá ter contribuído o que 
se passou com a figura de Trajano, que, considerado pelo Senado um optimus princeps, 
mas acusado de comportamentos moralmente indignos, veio a ser reconvertida a partir 
de Constantino, como lembra Nascimento 2000:280: “e o imperador terminará colocado 
numa morada do Purgatório, mesmo sem ser baptizado, por suposta intercessão do papa 
Gregório Magno, uma lenda fixada por escrito no séc. VIII-IX por Paulo Diácono e difun-
dida na cultura europeia por obras como a de João de Salisbúria e Dante.” Para um estudo 
circunstanciado e rigoroso, apoiado em referências bibliográficas muito relevantes sobre a 
correspondência travada entre Plínio e o Imperador, veja-se Nascimento (2000). Este artigo 
é enriquecido por uma síntese dos diferentes vectores, políticos e religiosos, em questão 
(p. 280-286) e por um apêndice (p. 286-288) com o texto latino e a tradução da carta em 
referência, a 10.96 de Plínio.

61  Castilho 1906: 474.
62  Castilho 1906: 483.
63  Id.: 503.



238

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

de Plínio se apoiar em notícias veiculadas por autores já distantes dos aconteci-
mentos narrados, não é possível sair do campo das hipóteses, que nenhum facto 
documenta, como confessa o próprio Júlio de Castilho, com toda a honestidade 
intelectual. 

E, a fim de melhor conhecer a alma cristã do filho de Feliciano de Castilho, 
e a forma como teve uma visão do post mortem de Plínio, vale a pena ver como 
encerra o capítulo, escrito, no dizer do próprio, ao som da marcha fúnebre de 
Chopin:

Sim, ainda hontem vibrei a essas visões. A noite, estrelada e serena, entrava 
com os seus perfumes vagos de campo pelas sacadas abertas sobre os terraços; 
o piano chorava; ante os olhos atónitos da minha alma deslizava um cortejo 
lúgubre. E entre os atormentados… lá ia Plinio; ou muito me enganei, ou reco-
nheci Plinio…64

O segundo Visconde de Castilho, cristão convicto e profundo conhecedor 
da personalidade humana de Plínio, exprime aqui toda a afeição que a humani-
dade e vivência do sobrinho de Plínio, o Naturalista, nele despertara. E fechou 
assim, com chave de ouro, os seus estudos da vida romana e dos dois Plínios.

Conclusão

Em função do que foi dito, percebe-se bem a escolha feita por Júlio de 
Castilho para dedicar uma das suas últimas obras ao filho primogénito do rei 
D. Carlos. Tudo leva a crer que os dois Plínios, o Velho e o Moço, tinham, a 
seus olhos, claras semelhanças com os dois Castilhos, o pai e ele próprio. O tio 
materno de Plínio e o pai de Castilho eram laboriosos e infatigáveis pesquisa-
dores e estudiosos, capazes de arrostar com as maiores dificuldades para prosse-
guirem os seus intentos, o primeiro na área das Ciências, o segundo no mundo 
das Letras. Quanto a Júlio de Castilho e ao seu “amigo” Plínio, o Moço, prefe-
riam o sossego da sua atividade literária e tinham, em elevado grau, o prazer 
do estudo e da escrita. Assim se compreende também o maior desenvolvimento 
dado à narrativa da vida de Plínio, o Moço, por parte do filho de Castilho.  
À parte algumas informações colhidas na obra de Tácito (o amigo que Plínio 
mais apreciava), de Suetónio e do poeta Marcial, tudo quanto se possa dizer a 
respeito de Plínio é colhido nos seus dez livros de Epistulae e, em menor grau, 
no Panegírico de Trajano, proferido no ano 100 d.C. e amplamente revisto antes 
de publicado. Pelas especificidades próprias do género epistolar, as Cartas são 
uma espécie de género-esponja, que absorve qualquer tipo de texto que se 

64  Id.: 503-504.



239

Virgínia Soares Pereira

queira compor ou qualquer tema que se pretenda abordar.65 São um género 
híbrido, que pode conter história e ficção, costumes e críticas, literatura e arte, 
descrições de paisagens, narrativas de fait-divers, convites, confissões, memó-
rias.  Castilho, cujo registo expositivo é igualmente digressivo e diversificado, 
apreciou a diversidade temática das cartas plinianas e extraiu delas o perfil do 
epistológrafo e um mundo de informações relativas à vida romana. E acabou 
o longo percurso pela vida do biografado detendo-se numa questão que mais 
falava ao seu coração de cristão convicto: a questão da hipotética conversão do 
seu “amigo” Plínio. Tal como este, Castilho apreciava a filantropia das almas 
dedicadas ao próximo e tinha também um profundo sentimento religioso. O 
mesmo se poderá dizer da urbanidade e elegância com que Plínio se eximia a 
matérias que preferia não abordar, e assim procedia Castilho, sempre atento à 
delicadeza de trato e às boas maneiras nas mais diversas formas de convívio. 
E, evidentemente, unia-os o extraordinário amor das Letras, comum a ambos, 
como vimos. 

Tais afinidades entre biografado e biógrafo percorrem toda a obra, reven-
do-se Castilho na aplicação e seriedade com que Plínio enfrenta todas as situa-
ções em que se envolve, sejam privadas, sejam públicas. Plínio, fiel amigo e 
servidor de Trajano, Castilho, súbdito fiel de Sua Alteza Real, ambos figuras de 
grande recorte intelectual e moral, ambos moderados, ambos defensores dos 
bons costumes, ambos movidos pela sua paixão pelas Letras, deixaram ambos 
retratos inestimáveis do seu tempo: um, da segunda metade do séc. I e das pri-
meiras duas décadas do séc. II da Roma Imperial, outro, do Portugal de finais 
do séc. XIX e inícios do séc. XX.

65  Veja-se Castilho 1906: 365: “São cartas estas obras de Plinio, mas tomam todas as 
formas.” Em carta a Rústico (9.29), Plínio justifica a variedade de temas e de estilo por não 
ter plena confiança na sua capacidade de se dedicar a um só género.



240

Estudos da vida romana e notas memorialísticas em os dois plínios de Júlio de Castilho

Bibliografia

Ash, R. (2003), “Aliud est enim epistolam, aliud historiam…scribere (Epistles 
6.16.22): Pliny the Historian?”, Re-Imagining Pliny the Younger, Arethusa 
36 (2): 211-225.

Carcopino, J. (1963), “Les surprises du testament de Pline Le Jeune”, in J. Car-
copino (ed.), Rencontres de l’Histoire et de la Littérature Romaines. Paris: 
Flammarion Éditeur, 171-231.

Castilho, J. (1866), Memórias dos Vinte Anos. Lisboa: Typographia do Futuro.
Castilho, J. (1902, 2ª ed.), Lisboa Antiga. Lisboa.
Castilho, J. (1906), Os dois Plínios (Estudos da vida romana). Lisboa: Parceria 

António Maria Pereira, Livraria Editora.
Castilho, J. (1926-1934), Memórias de Castilho. 7 vols. Coimbra: Imprensa da 

Universidade. 
Chaves, C. Br. (1978), Memorialistas Portugueses. Lisboa: Biblioteca Breve.
Conde de Sabugosa (s.d., 2ª ed.), Neves de Antanho. Lisboa: Portugal – Brasil 

Limitada Sociedade Editora.
Conde de Sabugosa (1920), “Castilho II, Poeta e Santo”, in In Memoriam: Júlio 

de Castilho. Lisboa: Tipografia do Diário de Notícias, 95-108.
Dexter (1627), Flauii Lucii Dextri V.C. Omnimodae Historiae quae extãt frag-

menta cum Chronico […]. Sevilha: Mathias Clavigius.
Duncan, K. F. (1997), “Modern receptions and their interpretative implications”, 

in Charles Martindale (ed.), The Cambridge Companion to Virgil. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Durry, M. (1972), Pline Le Jeune. Tome IV. Lettres, Livre X, Panégyrique de Tra-
jan. Paris: Les Belles Lettres.

Ferreira, J. R. (2009), “O Artemísion de Éfeso”, in J. R. Ferreira, L. N. Ferreira 
(orgs.), As sete maravilhas do Mundo Antigo: Fontes, Fantasias e Recons-
tituições. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Uni-
versidade de Coimbra – Edições 70, 54-64.

Ferreira, L. (2010), “A lenda de Aríon e a influência de Plutarco na arte ociden-
tal”, in Luísa de Nazaré Ferreira, Paulo Simões Rodrigues e Nuno Simões 
Rodrigues (eds.), Plutarco e as artes: pintura, cinema e artes decorativas. 
Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 17-68.

Guerreiro, C. A. (2013), “Aríon e o golfinho. Notas sobre a construção de uma 
lenda”, in Maria Cristina Pimentel e Paulo F. Alberto (eds.), Vir bonus 



241

Virgínia Soares Pereira

peritissimus aeque. Estudos de homenagem a Arnaldo Espírito Santo. Lis-
boa: Centro de Estudos Clássicos, 85-92.  

Hardwick, Lorna (2003), Reception Studies, Greece and Rome New Surveys in the 
Classics. Vol. 33. Oxford: Oxford University Press.

Levick, B. (1979), “Pliny in Bithynia – And What Followed”, G&R 26: 119-131.
Marques, A. H. O. (1976, 3ª ed.), História de Portugal. Volume II (Das revoluções 

liberais aos nossos dias). Lisboa: Palas Editores.
Morão, P. (1997), “Memorialismo”, in H. Buescu, Dicionário do Romantismo 

Literário Português. Lisboa: Caminho, 315-319. 
Morello, R. e R. K. Gibson (eds.) (2003), Re-Imagining Pliny the Younger, Are-

thusa 36.2. Baltimore: Johns Hopkins University Press.
Nascimento, A. A. (2000), “Conquirendi non sunt…: os primeiros cristãos frente 

ao poder ou as perplexidades de um governador romano”, in A. A. Nasci-
mento (coord.), De Augusto a Adriano – Actas do Colóquio de Literatura 
Latina. Lisboa: Centro de Estudos Clássicos, 259-288.

Pailler, J. (2002, 3ª ed.), D. Carlos I, Rei de Portugal. Tradução de Júlio Conrado, 
prefácio de José Jorge Letria. Lisboa: Bertrand Editora.

Pereira, V. (2001), “Leituras da Antiguidade: Os dois Plínios de Júlio de Casti-
lho”, Ágora. Estudos Clássicos em Debate 3: 157-181.

Pereira, V. (2002), “O chão de Pérgamo (Júlio de Castilho e a arte em Os dois 
Plínios)”, in A. A. Nascimento (coord.), De Augusto a Adriano. Actas 
de Colóquio de Literatura Latina. Lisboa: Centro de Estudos Clássicos, 
143-153.

De Pretis, A. (2003), “Insincerity, Facts, and Epistolarity: Approaches to Pliny’s 
Epistles to Calpurnia”, in R. Morello e R. K. Gibson (eds.), Re-Imagining 
Pliny the Younger, Arethusa 36.2. Baltimore: Johns Hopkins University 
Press, 127-146.

Sherwin-White, A. (1998, 2ª ed.), The Letters of Pliny: A Historical and Social 
Commentary. Oxford: Clarendon Press.

Sordi, M. (1992), “I rapporti fra i cristiani e l’impero da Tiberio ai Severi”, 
Humanistica e Teologia 13: 59-71.



(Página deixada propositadamente em branco)



243

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, 
uma tragédia de Joseph Addison

Adelaide Meira Serras
Faculdade de Letras

Universidade de Lisboa
ORCID: 0000-0003-1560-9321

adelaideserras@gmail.com

Resumo  O presente estudo visa abordar a obra de Joseph Addison, Catão, uma Tra-
gédia, enquanto exemplo ilustrativo da relação cultural entre a Antiguidade Clássica 
e as eras posteriores, tanto na moldura formal literária adotada, como pelas ideias e 
pelos valores que transmite. Para tal, recorre-se ao conceito de memória cultural de 
Astrid Erll, que salienta a interacção entre presente e momentos pretéritos em diversos 
meios sociais e culturais. Entre outros, os contributos de Aleida Assman e Jan Assman 
quanto aos modos como as perceções de tempos passados pervagam outras culturas, 
distantes no tempo e no espaço, são relevantes para a dilucidação dos correlatos que 
se visa estabelecer. Também o estudo de Birgit Neumann sobre o papel da literatura 
nas representações da memória propicia o entendimento da escolha da tragédia, a 
forma dramatúrgica considerada mais nobre, segundo Aristóteles, ao reunir o poder 
da retórica com o impacto imediato do espetáculo performativo.
Para além de se explorar de que modo a figura estoica do romano Catão foi entendida 
em culturas marcadamente cristãs, pretende-se mostrar como a sua postura ética se 
casa com os ideais políticos republicanos, provindos de Roma, e é trabalhada, em 
contextos políticos mais tardios. A tragédia de Addison, um setecentista britânico, 
permite, assim, determinar, os referentes duradouros e as negociações que, a cada 
momento, tornam presente esse ícone patrício e lhe garantem o acolhimento dos 
públicos coevos.

Palavras-chave: Catão, tragédia, modelo Augustano, Addison, memória cultural.

Abstract  This article aims to approach Joseph Addison’s work, Cato a Tragedy, as an 
illustrative example of the cultural relationship between Classical Antiquity and later 
ages, because of its literary frame and the ideas and values it transmits. In order to do 
so, it will refer to Astrid Erll’s concept of cultural memory as the interaction of present 
and past in distinct social and cultural milieux. Among others, Aleida Assman’s and 
Jan Assman’s contributes to the understanding of how perceptions from the past are 
ingrained in other cultures, distant in time and space, are relevant to clarify the pro-
posed relationships. Also, Birgit Neumann’s study on the role of literature in memory 
representations will lead us to the understanding of the choice of tragedy – the noblest 
dramatic form according to Aristotle – insofar it brings together the power of rhetoric 
and the immediate impact of theatrical performance. 
Besides exploring how the figure of the stoic, Roman Cato was interpreted in marked 
Christian cultures, this study also aims to describe how his ethical position meets 
Rome’s republican political ideals and is dealt with in later political contexts. Addison’s 



244

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

tragedy, a piece by an eighteenth-century British author, will enable us to determine 
the everlasting data and the negotiations which make present, at every moment, that 
patrician icon and ensure the coeval publics’ reception.

Keywords: Cato, tragedy, Augustan model, Addison, cultural memory.

I would enshrine the spirit of the past
For future restauration.1 

William Wordsworth

O desejo expresso pelo poeta no Prelúdio, reflecte o empenho de Joseph 
Addison em restaurar a figura de Catão, reavivando a memória dos seus con-
temporâneos sobre alguém que o poeta, ensaísta e dramaturgo considerava 
um paradigma das virtudes cívicas. A escrita de Catão, uma Tragédia2 ficara 
concluída em 1712 e a peça foi levada à cena, pela primeira vez, a 14 de Abril 
de 1713 no Teatro Real de Drury Lane. O retumbante sucesso então obtido 
deve-se, não só, à reconhecida superior qualidade da obra dramatúrgica, como 
à consonância nela espelhada com as preferências estéticas dominantes e a per-
tinência das temáticas abordadas. Na verdade, a escolha da tragédia coincidia 
com o chamado modelo Augustano que inspirou as artes e o pensamento em 
Inglaterra nas primeiras décadas do século XVIII, baseado na revisitação do 
período áureo da literatura latina (subsequente à época de Cícero e particu-
larmente marcado pelas obras de Horácio, Vergílio e Ovídio), alargando-se ao 
interesse pelo legado grego, quer em termos das correntes filosóficas e políticas, 
quer no respeitante às expressões estéticas desenvolvidas. Neste âmbito, a tra-
gédia destaca-se como forma dramática dedicada aos tópicos e dilemas mais 
sublimes na antiga Grécia, caracterizada por Aristóteles na Poética e difun-
dida pela Europa quinhentista a partir da tradução de Castelvetro, em 15703.  
O apreço pela dramaturgia grega e, de um modo geral, pelos temas e pelos géne-
ros e formatos clássicos prolongar-se-ia, aliás, ao período do Neoclassicismo.

A escolha da figura de Catão para herói e a focalização nos episódios finais 
da sua vida indiciam, desde logo, a mensagem que Addison almejava transmitir. 
A acção decorre no período da guerra civil, de 49 a 45 a.C., que opôs Júlio César 
a Pompeu e aos membros conservadores do Senado, mais precisamente, após 

1  Wordsworth 1805 (ed. 2001): XI, vv. 342-343. “Eu consagraria o espírito do passado/ 
Para futuro restauro.”

2  Neste artigo será utilizada a tradução da obra de Addison in Textos Chimaera 5. Centro 
de Estudos Anglísticos da Universidade de Lisboa, 2007.

3  Castelvetro 1570.



245

Adelaide Meira Serras

a derrota sofrida em Farsália, na Tessália, em 48 a.C., centrando-se na retirada 
para Útica e no desenlace da guerra, consubstanciado pela derrota na batalha 
de Tapso, em 46 a.C. A preparação da fuga salvífica dos apoiantes de Catão e o 
seu suicídio assinalam o clímax da peça, na medida em que simbolizam o fim da 
República e o compromisso inabalável do herói com as virtudes que a definiam. 
A estatura moral do herói estoico eleva-se, assim, acima das contingências fuga-
zes que aterrorizam e subjugam os comuns mortais.

Salústio, o historiador, já classificara Catão de Útica como uma das duas 
figuras mais notáveis do ocaso da República Romana, a par de Caio Júlio César. 
Todavia, tal comparação não surge de forma óbvia, nem frequente, pois, se no 
caso de César, as suas conquistas, a sua bravura e o seu comando na guerra, 
a glória e o poder alcançados lhe granjearam um lugar indiscutível na Histó-
ria, Catão apresenta um perfil contrastante: não se distinguiu pela linhagem 
familiar, nem por assinaláveis feitos bélicos e, em termos da carreira política, 
não alcançou a posição de cônsul. Segundo Fred K. Drogula, na sua recente 
biografia de Catão, o ascendente deste no Senado provém da sua capacidade 
em converter virtudes cívicas em poder político, recorrendo às práticas e aos 
princípios tradicionais representados pelos senadores ancestrais, os optimates, 
para validar as suas ações. A ele se deve, em boa medida, a oposição a César, 
Pompeu e Crasso, a criação do primeiro triunvirato e, pelo menos em parte, a 
decisão de César de atravessar o Rubicão e avançar para Roma4. 

A figura do estoico, do homem impoluto, do político acima das disputas 
partidárias, exemplo do combatente contra a tirania e defensor da república 
romana sobrepõe-se, pois, a outros dados biográficos, a outros momentos da 
vida de Marcos Pórcio Catão (95–46 a.C.), bisneto de Catão o Censor, com 
uma carreira nem sempre tão bem-sucedida ou apreciada como poderia fazer 
crer o panegírico, perdido, da autoria de Cícero, o primeiro, segundo Aleida 
Assman, a cantar não só os deuses e heróis míticos, mas também simples mor-
tais5. A querela entre Cícero e César, resultante do panfleto anti-Catão, escrito 
por Júlio César em resposta ao elogio ciceroniano e igualmente perdido6, veio, 
talvez paradoxalmente, alimentar a fama de Catão enquanto herói mártir, como 
o retrata Lucano na sua epopeia Bellum Civile [Pharsalia]7. 

Plutarco é autor da primeira biografia de Catão que chega aos dias de hoje 
e nela também realça o perfil moral do biografado, a sua retidão e inflexibili-
dade perante os revezes que, em seu entender, punham em causa a essência da 

4   Drogula 2019, 3-5.
5  Assman 2011: 25.
6  Dos referidos textos de Cícero e César apenas restam fragmentos. Cf. Corbeil 2018.
7  Cf. Lucan, Pharsalia; Dramatic Episodes of the Civil Wars, disponível em: https://www.

gutenberg.org/ebooks/602.



246

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

república romana8. A sua postura conservadora desde os tempos de questor, a 
posição assumida na alegada conspiração de Catilina, os seus ataques, enquanto 
tribuno, às leis agrárias de César e, por último, a sua recusa em se vergar à 
autoridade imperial contribuem de forma clara para a génese da imagem do 
herói mártir, lutador pela liberdade contra a governança tirânica, ou poten-
cialmente tirânica, de Júlio César. Firmava-se, assim, uma linha de abordagem 
centrada no acto suicida de Catão enquanto gesto derradeiro do estoico e do 
republicano virtuoso, simultaneamente símbolo do colapso da República que 
tanto se empenhara em defender. Horácio refere-se-lhe nas Éclogas como figura 
ilustre de Roma. Montaigne, nos Essais, dedica um capítulo à sua memória, 
“Du Jeune Caton”, onde cita autores latinos, Ovídio, Lucano (Farsália I.118) e 
Vergílio (Eneida 8.617-731) com referências laudatórias à conduta de Catão9:

Sit Cato dum vivit sane vel Cæsare major,
dict l’un:
Et invictum devicta morte Catonem,
dict l’autre. Et l’autre, parlant des guerres civiles d’entre Cæsar et Pompeius,
Victrix causa diis placuit, sed victa Catoni.
Et le quatriesme sur les louanges de Cæsar:
Et cuncta terrarum subacta,
Præter atrocem animum Catonis.
Et le maistre du coeur, apres avoir étalé les noms des plus grands Romains en 
sa peinture, finit en cette maniere:
his dantem jura Cantonem.
Deixai Catão, o Jovem, enquanto viver, ser maior que César, 
diz um,
E Catão não vencido, sendo a morte vencida,
diz outro. E outro, ao falar das guerras civis entre César e Pompeu,
A causa dos vencedores agradou aos deuses, mas a causa dos vencidos a Catão.
E o quarto sobre os elogios de César:
E toda a Terra cativa,
Apesar da alma severa de Catão.
E o mestre do coração, depois de ter apresentado os maiores de Roma na sua 
pintura, termina deste modo:
é Catão quem lhes dita a leis.10

Este retrato de um Catão arquetípico percorre séculos, não propriamente 
nas páginas da História, onde não ocupa lugar hegemónico, mas na memória 
coletiva, sobretudo através de textos literários. Continua presente ao longo da 

8  Sobre a abordagem de Plutarco, cf., por exemplo, Duff 1999 ou Pelling 2011.
9  Montaigne 1969: 281-284.
10  Montaigne 1969: 284.



247

Adelaide Meira Serras

Idade Média11, embora de modo ambivalente, pois o conceito de republicanismo 
não se integrava na mentalidade coeva e, muito menos no modelo político 
vigente, dominado pelo sistema monárquico (com exceção das cidades-es-
tado italianas), ainda que matizado com diversos cambiantes quanto à efetiva 
dimensão do poder real. Por outro lado, o suicídio, adequado aos princípios 
da filosofia pagã estoica, numa Europa cristã afigurava-se inaceitável. Assim, 
reconhecia-se-lhe o carácter virtuoso, mas condenava-se a opção final. 

A tal propósito, Halbwachs, na sua obra Collective Memory, sublinha a 
correlação entre a memória e a cultura em que emerge: “no memory is possible 
outside frameworks used by people living in society to determine and retrieve 
their recollections”12. Esta relação entre a cultura vivida e o que dela atravessa 
os tempos é, também, abordada por Raymond Williams: “when it [the culture] 
is no longer being lived, but in a narrower way survives (…) the survival is 
governed, not by the period itself, but by new periods, which gradually compose 
a tradition.”13 A referida relação entre cultura e memória é reforçada por Astrid 
Erll ao definir, de modo breve, mas incisivo, o conceito de memória cultural: 
“(…) the interplay of present and past in socio-cultural contexts”14.

Dante, enquanto precursor do Renascimento e, consequentemente, do 
ideário clássico, de certa forma, marca a viragem contextual na modelagem da 
memória do futuro protagonista addisoniano ao colocá-lo como guardião do 
Purgatório, espaço limiar de duas dimensões, entre o céu e o inferno, de certo 
modo equivalente à transição entre a mentalidade cristã medieva e o encontro 
e novel apreço pela cultura clássica. Catão é a primeira personalidade a receber 
o visitante e a facultar-lhe a passagem, pois também ele, embora digno de res-
peito e admiração, se encontra no único lugar, intermédio, que o virtuoso pagão 
poderia aspirar ocupar na eternidade, 

… um velho só,
Digno de tanta reverência, que mais não
Deve a seu pai algum filho.

Caía-lhe sobre o peito, em dupla onda, 
a longa barba, com alguns cabelos brancos,
semelhante aos seus cabelos.

11  Goar 1987.
12  Halbwachs 1992: 43, “nenhuma memória é possível fora dos enquadramentos utilizados 

pelas pessoas viventes em sociedade para determinar e recuperar lembranças”.
13  Williams 1965, “quando a cultura já não está a ser vivida, mas de modo mais limitado 

sobrevive (…) a sobrevivência é ditada, não pelo período em si, mas por novos períodos que 
gradualmente compõem uma tradição.”

14  Erll 2010: 2, “a interacção entre presente e passado em contextos socio-culturais”.



248

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

Os raios das quatro estrelas inundavam-lhe
o semblante de luz, que eu via
plenamente iluminado como um Sol.15

Além do dilema suscitado pela perpetração do suicídio, o Renascimento 
não acolhe a visão republicana como alternativa eficaz às falhas evidenciadas 
pelas monarquias. Para a intelligentsia coeva era mais aceitável a transposição 
das regras monásticas para toda a sociedade, como propôs Thomas More na sua 
Utopia (1516), um serio ludum que casa os pressupostos do humanismo clássico 
com a doutrina cristã, do que abraçar efetivamente o modelo republicano. Seria 
no século XVIII que os ideais neoclássicos e, portanto, o republicanismo, deixa-
riam de ser apenas um ideal filosófico e político para serem ponderados como 
uma praxis viável. Wolloch refere a existência de antecedentes, nos finais do 
século XVII, nomeadamente Les Dialogues des Morts (1692-1696) de François 
de Salignac de la Mothe-Fénelon, que incluía dois diálogos de Catão, um com 
César e outro com Cícero, sendo o último mais favorável a Catão. Nesse diálogo 
com César, o povo é descrito como sendo crédulo e, portanto, vítima fácil dos 
ardis dos líderes, segundo Wolloch, um argumento recorrente do ideal clássico 
republicano, denunciador de um certo desprezo condescendente pela “arraia 
miúda”, aliado ao repúdio da tirania16.

A tradição clássica era abundantemente conhecida nos círculos intelectuais 
e políticos de Setecentos, mas no caso de Inglaterra, e mais especificamente de 
Londres, a informação expandia-se a níveis diversos ao explorar canais de sen-
sibilização pública com capacidade de alcançar grupos sociais alargados cons-
tituintes de uma opinião pública emergente. Periódicos como The Tatler, jornal 
fundado por Richard Steele em 1709 e desenvolvido por Addison e, cerca de 
um ano depois, The Spectator, da responsabilidade do próprio Joseph Addison, 
funcionaram não só como divulgadores de notícias sobre o que acontecia, mas, 
de modo nítido, como agentes na formação ética e cívica dos seus presumíveis 
leitores, sublinhando princípios de honestidade, labor, temperança e coragem na 
adversidade. As repercussões individuais e sociais desses ensinamentos encon-
travam eco nas respostas políticas que partidos e fações ofereciam aos eleitores. 
O modelo ético subjacente a tais princípios revia-se no exemplo de Catão, como 
Addison cedo se apercebeu, provavelmente desde os tempos de estudante uni-
versitário, ou quando realizou o seu Grand Tour (numa longa visita a França, 
aos Países Baixos, a várias cidades italianas, e ainda Viena e cidades suíças e 
alemãs)17 como era habitual à época entre os jovens das classes mais abastadas. 

15  Dante 1957: I, vv. 35-43.
16  Wolloch 2008: 65-66.
17  Cf. Smithers 1968.



249

Adelaide Meira Serras

Seria, provavelmente, ao regressar a Inglaterra, em 1704, que a tragédia sobre 
Catão tomou forma.

O tom coloquial adotado nas páginas dos periódicos em circulação, o seu 
estilo pioneiro pela aparente proximidade ao destinatário refletiam o ambiente 
de debate que germinava nos centros urbanos coetâneos e, muito especialmente, 
na capital britânica cujo crescimento, quer em termos da sua dimensão territo-
rial, quer decorrente do intenso comércio inerente à expansão do império, fazia 
fervilhar de gentes e atividades variadas. As coffeehouses e chocolatehouses, que 
então proliferavam, eram locais de encontro e reunião para cidadãos envolvidos 
no comércio ou no sector dos serviços, então em imprescindível desenvolvi-
mento numa metrópole com administração cada vez mais complexa. Eram, 
também, frequentadas por grupos de artistas, intelectuais e políticos e nelas 
circulavam desde rumores e fait-divers relativamente a notáveis, a notícias sérias 
sobre o conturbado cenário político que pautou os reinados dos últimos Stuarts. 
No plano externo era a guerra com a França de Luís XIV o tópico que suscitava 
mais celeuma, fosse quanto às estratégias que mais bem servissem os desígnios 
nacionais, fosse quanto ao dispêndio que significava para os cofres do estado. 

O despertar do interesse por parte de diversos grupos citadinos extravasa, 
portanto, as paredes do Parlamento, sendo a própria instituição parlamen-
tar alvo de críticas acesas quanto ao crescente facciosismo partidário entre 
Tories e Whigs, ou quanto às contendas entre grupos transversais aos parti-
dos, nomeadamente as fações country e court, consoante o ideal de sociedade 
que advogavam. Os pertencentes à primeira fação caracterizam-se por serem, 
muitos deles membros da velha nobreza, mais conservadores tanto na esfera 
religiosa, enquanto membros da Igreja Anglicana, como na afirmação de um 
sentido patriótico arraigado à terra, vista, simultaneamente, como única fonte 
de riqueza respeitável porque associada ao labor rural. Eles emulam os opti-
mates romanos na censura às novas propostas legislativas de índole tributária, 
que os obrigariam a abdicar de isenções há muito usufruídas e os levam a pôr 
em causa a lealdade nacional dos detentores da chamada riqueza móvel. Em 
contraste, a segunda fação, dos cortesãos, mas que facilmente se poderia deno-
minar dos “modernos” (em alusão à conhecida querela entre Antigos e Moder-
nos18), cresce, sobretudo, entre os citadinos de uma classe média de contornos 
pouco nítidos, a chamada “middling sort” que ascende socialmente pela riqueza 
líquida que muitos adquirem através dos seus negócios, das suas operações 
financeiras e, também, pelos múltiplos cargos que a agigantada máquina admi-
nistrativa requer. Dinâmicos e empreendedores, buscam maior peso nas deci-
sões políticas, no jogo de influências entre a corte, o governo e o parlamento 

18  Sobre a querela entre Antigos e Modernos, v., por exemplo, Bullard e Tadié 2016.



250

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

e esgrimem informações e boatos nesses lugares onde emerge uma opinião 
pública ainda não plenamente cônscia da sua força.

Na verdade, o debate político insere-se na longa tradição de raiz clássica e, 
em círculos mais restritos, nunca deixara de estar presente em tratados, ensaios, 
textos epistolares, ou, até, na literatura de ficção. A Inglaterra do século XVII 
fora palco de convulsões políticas, oscilando entre tentativas de pendor abso-
lutista com Carlos I, que culminaria em guerra civil e regicídio, a experiência 
republicana com Oliver Cromwell, em si mesma o exercício de um absolu-
tismo pragmático sustentado por um parlamento de apoiantes, e o regresso à 
monarquia, embora em novos moldes. Não admira, pois, que vários pensadores 
especulassem sobre qual o sistema político mais justo para o indivíduo e para 
o colectivo e que, simultaneamente, garantisse estabilidade e bem-estar a toda 
a sociedade. De entre os numerosos contributos conta-se a proposta de absolu-
tismo secular avançada por Thomas Hobbes em Leviathan (1651), em contraste 
com Patriarcha, or the Natural Power of Kings (1680) em que o autor, Robert 
Filmer, advoga o poder absoluto alicerçado, por um lado na estrutura familiar 
e, por outro, no princípio do direito divino dos reis; e, em clara oposição ideo-
lógica a estas duas visões absolutistas, destacam-se apologias do modelo repu-
blicano, como The Commonwealth of Oceana (1656) de James Harrington, ou 
Discourses Concerning Government (1698) da autoria de Algernon Sidney. Após 
a Revolução Gloriosa de 1688, o debate centrou-se na exploração de novas fór-
mulas de equilíbrio entre o poder da coroa e o poder parlamentar. Em termos 
constitucionais, a Declaração de Direitos [Bill of Rights] de 1689 reverberava tais 
preocupações ao estabelecer limites e esclarecer a natureza das competências 
do monarca. No plano ideológico, o modelo delineado por John Locke em Two 
Treatises of Government (publicado anonimamente durante os seus tempos 
de exílio nos Países Baixos) ganharia foros de pedra fundante do regime na 
monarquia constitucional de Guilherme de Orange e Maria Stuart. A ênfase 
na supremacia da instituição parlamentar, porque organismo colectivo eleito e, 
portanto, sujeito a escrutínio público e delimitação temporal, revela afinidades 
com o Senado romano, sublinhando Locke a dupla capacidade do Parlamento 
enquanto legislador e supervisor do poder executivo:

…the first and fundamental positive Law of all Common-wealths, is the esta-
blishing of the Legislative Power; as the first and fundamental Law, which is to 
govern even the Legislative it self, is the preservation of the Society, and (as far 
as will consist with the publick good) of every person in it. This Legislative is 
not only the supream power of the Common-wealth, but sacred and unaltera-
ble in the hands where the Community have once placed it. 

…a primeira Lei, positiva e fundamental de todos Estados é o estabelecimento 
do Poder Legislativo; enquanto Lei, primeira e fundamental, que deve gover-
nar até o próprio Legislativo, é a preservação da Sociedade e (tanto quanto 



251

Adelaide Meira Serras

coincidente com o bem público) de cada indivíduo que dela faça parte. Este 
Legislativo é não só o poder supremo do Estado, mas é, também, sagrado e 
inalterável nas mãos em que a Comunidade o colocou.19

Estabilizados os poderes constitucionais, o cerne da questão política passa 
para o exame das condutas privadas e públicas dos que exerciam funções de 
poder. Os adeptos da ideologia country censuravam os ocupantes de cargos 
públicos por olharem pelos seus interesses privados em vez de pugnarem pela 
coisa pública. Associavam luxo e exibição de riqueza a práticas corruptas de 
ministros e cortesãos. Por seu turno, os apologistas court reprovavam a visão 
passadista dos que impediam o progresso resultante do investimento em novas 
atividades, manufatureiras, comerciais, financeiras, fontes de riqueza móvel e 
não dependente exclusivamente da propriedade rural20.

Tais análises invocavam, amiúde, exemplos provindos da Roma antiga, usan-
do-os como argumentos irrefutáveis na apologia dos seus pontos de vista. O 
contributo de Henry Neville com a sua tradução das obras completas de Nicolau 
Maquiavel, incluindo Discursos sobre a Primeira Década de Tito Lívio (1513-1517), 
vinda a prelo no último quartel do século XVII, trazia à liça a dialética republi-
cana entre os detentores do poder como forma de alcançar a justiça social, ali-
cerçada na educação nas virtudes cívicas para que todos os cidadãos colocassem 
o bem público acima dos seus interesses particulares. A tónica na virtude cívica 
como garante de uma sociedade próspera, justa e, portanto, estável suscitara as 
campanhas moralistas das Sociedades para as Reformas das Maneiras que pro-
moviam ações pedagógicas de formação moral e vigilância comunitária de modo 
a assegurar um comportamento virtuoso por parte dos concidadãos e, assim, 
contribuir para a grandeza nacional21. Por seu turno, os autores dos periódicos 
avocavam o dever de educar, censurando, nos seus textos, as más condutas. Joseph 
Addison adotaria até o título de “Censor of Great Britain”, como anuncia no n.º 
162 de The Tatler (22 de Abril de 1710): “Tertius è coelo ceccidit Cato. A third Cato 
is dropped from the Heavens.”22 Ironicamente, o título de Censor remete para o 
cônsul Marcos Pórcio Catão, figura hegemónica na política e na literatura romana 
do século II a.C., de quem Catão de Útica, seu descendente, herdaria não só o 
nome, mas as qualidades oratórias e a postura moral. 

O objecto de memória confunde-se, mas a memória cultural é clara na 
asserção de um ideal cívico e a literatura é um dos seus instrumentos privile-
giados, em especial sob a forma de tragédia, como sublinha Addison em The 
Spectator nº 39:

19  Locke 1988: 355-356 (itálicos do autor).
20  Cf. Pocock 2016.
21  Cf. Sonnelitter 2010: 517-542.
22  Steele 1899: 203, “Um terceiro Catão caiu dos céus.”



252

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

As a perfect Tragedy is the Noblest Production of Human Nature, so it is 
capable of giving the Mind one of the most delightful and most improving 
Entertainments, a virtuous Man (says Seneca) struggling with Misfortunes, is 
such a Spectacle as Gods might look upon with Pleasure.

Tal como uma Tragédia perfeita é a mais nobre produção de natureza humana, 
pois é capaz de dar à mente um dos entretenimentos mais agradáveis e educa-
tivos, um homem virtuoso (diz Séneca) a lutar contra os infortúnios é um tal 
espetáculo que os deuses podem contemplar com prazer.23

Aliás, tanto Joseph Addison como Richard Steele exprimiram opiniões 
claramente a favor do teatro, considerando este último a arte dramática “…the 
most agreable and easy method.of making a polite and moral gentry”24, ideia 
reiterada por Addison em The Spectator nº 58, ao abordar o vício e a ignorân-
cia do território britânico, bem como a relevância da literatura e em especial 
da tragédia como instrumento ímpar na elevação do pensamento e no cultivo 
“daquela Humanidade que é o ornamento da natureza dos homens”. A tragédia, 
diz Addison, modera a insolência, adoça as agruras e prepara a mente para se 
submeter aos desígnios da providência25.

Addison considera até que a tragédia moderna é superior à clássica, seja 
a grega, seja a romana, sobretudo no respeitante à matéria narrada e à sofisti-
cada elaboração da intriga. Todavia, o mesmo não se verificaria no tocante aos 
ensinamentos morais que o dramaturgo cristão deveria estar empenhado em 
transmitir26. Não bastaria ganhar a adesão do público a um espetáculo bem 
realizado, mas, em simultâneo, recuperar a máxima aristotélica de suscitar o 
temor (phobos) e a compaixão (eleos) para purificação (katharsis) das paixões27.

A hegemonia que Addison atribui à tragédia, sobretudo, pela doutrina-
ção moral através da “imitação de uma acção elevada e completa, dotada de 
extensão, numa linguagem embelezada”28, a par da capacidade de incutir nos 
seus conterrâneos um nível superior de polidez e civismo, responde ao que 
Goldsmith designa por “complexo de Catão”. Tal complexo manifestava-se na 
“obsessão Augustana em preservar a Liberdade e a virtude pública, contendo a 
corrupção pública e os vícios privados”, e encontrava o seu ícone na memória 

23  Addison 1711.
24  Steele 1709, “o método mais agradável e fácil para tornar os públicos coetâneos mais 

polidos e morais”. 
25  Addison 1883.
26  Addison 1883. 
27  Arist. Poet.1449b 24-28.
28  Ibid.



253

Adelaide Meira Serras

de Catão29, ou, nas palavras proferidas pelo seu filho Pórcio: “(…) ele [Catão] 
combate pela Causa da Honra, da Virtude, da Liberdade e de Roma”30.

A memória cultural atua, neste caso, a dois níveis, nomeadamente, no 
plano da aplicação do modelo literário da tragédia grega, o que Aleida Ass-
man e Jan Assman designam por “script-based culture”, isto é, a adoção de 
tradições canónicas, como a Antiguidade Clássica, apoiada em explicações e 
interpretações31, bem como no plano de homenagem à figura de Catão de Útica.  
A representação teatral dos gestos do herói, derrotado na guerra, mas vencedor 
na batalha das virtudes a um tempo éticas e políticas torna-se sobremaneira 
visível para um público que lhe reconhece a grandeza.

A apropriação política do ideal representado por Catão era igualmente 
disputada por Tories e Whigs. Quem se identificaria com o herói ou com o 
vilão tirânico? Bolingbroke, o líder conservador, membro do governo e nego-
ciador destacado do Tratado de Utrecht, ou o duque de Malborough, proemi-
nente general pelas vitórias alcançadas na Guerra da Sucessão de Espanha, mas 
senhor de desmedida fortuna e influência na corte da rainha Ana? Numa clara 
manobra propagandística, Bolingbroke não só aprovara a licença para que a 
peça fosse levada à cena, como assistiu à estreia e presenteou Booth, o ator que 
desempenhou o papel do herói uticense, com 50 guinéus32 por defender a causa 
da Liberdade do “ditador perpétuo”, enquanto Steele e o seu grupo de Whigs 
a aplaudiam por dar voz a idênticos ideais33, Alexander Pope, em carta a John 
Caryll datada de 30 de Abril de 1713, salientava esse aplauso bipartidário: “The 
numerous and violent claps of the Whig party on the one side of the theatre, 
were echoed back by the Tories on the other.”34 

O equilíbrio de forças evidenciado no público presente na estreia refletia 
a harmonia pluripartidária, e simultaneamente poética, visada por Addison.  
A peça abria com um Prólogo de Pope, Tory convicto e célebre não só pela obra 
poética como pelo seu Essay on Criticism (1711); já o Epílogo era da autoria do 
médico e poeta John Garth, um Whig, membro do Kit-Kat Club, a que perten-
ciam, entre outros, o próprio Addison, Steele, o dramaturgo William Congreve 
e figuras políticas como Walpole e o duque de Malborough. A harmonia esta-
belecida não só respondia às tensões partidárias já referidas, como sublinhava 
os dois temas em foco na obra: por um lado, a questão patriótica, por outro, a 
trama amorosa que envolve Lúcia e os filhos de Catão, Marcos e Pórcio, ambos 

29  Goldsmith 1985: 20.
30  Addison 2007: Ato I, C. I.
31  Cf. Harth 2010: 90.
32  Cerca de 100 libras em valor atual.
33  Kelsall 1966: 149.
34  Sherburn 1956: vol. 1, 175, “As palmas numerosas e violentas do Partido Whig num dos 

lados do teatro encontravam eco nas dos Tories, no outro lado da sala.”



254

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

seus pretendentes, e Márcia e o príncipe númida, Juba. Assim, o Prólogo, decla-
mado por Robert Wilks (c. 1665-1732), ator principal da companhia teatral de 
Drury Lane, centra-se no apelo aos seus compatriotas, na defesa dos valores e 
da arte nacionais e, em tom de “tuba canora e belicosa”, como diria Camões35, 
exorta-os a atentarem no exemplo de Catão:

Bretões, escutai, que um tal valor seja apreciado,
E mostrai que tendes a virtude de vos emocionardes.
Com desprezo honesto viu o mui Famoso Catão
Roma aprender as artes da Grécia que subjugara,
A nossa cena já há muito se alonga de forma precária
Na tradução francesa e na canção italiana.
Ousai ter o vosso próprio senso, reclamai o palco,
Aquecei-vos com justiça na vossa raiva nativa.
Só tais peças deveriam agradar ao ouvido britânico,
Que até Catão não desdenhou escutar.36

Em contraponto, o Epílogo é declamado por Mary Porter, também ela atriz 
principal da companhia do teatro de Drury Lane, que, em tom suave, releva o 
tema do amor e, em especial, do papel das mulheres num mundo dominado 
pelos interesses masculinos: “Que coisas estranhas e fantásticas fazemos nós, 
mulheres!”37 Todavia, elas e as suas ações caem no esquecimento, num anoni-
mato que lhes denega a celebração das suas virtudes, ou, como afirma Aleida 
Assman a propósito da seleção de nomes célebres pelo poeta Thomas Gray em 
Elegy Written in a Country Churchyard:

No matter what the names may be – Cato, Cicero, and Caesar; or Hampden, 
Milton and Cromwell – in the annals of history, fame and women are rarely 
found together. At every social level, women form the anonymous background 
against which male glory shines all the more brightly. As long as entry into the 
cultural memory is conditioned by heroism or canonization, women systema-
tically disappear into cultural oblivion. It is a case of structural amnesia.

Não interessa que nomes possam ser – Catão, Cícero e César; ou Hampden, 
Milton e Cromwell – nos anais da história, fama e mulheres raramente se 
encontram juntos. Em todos os níveis sociais, as mulheres formam um 
pano de fundo anónimo contra o qual brilha a glória masculina ainda mais 
rutilante. Enquanto a entrada na memória cultural estiver condicionada ao 

35  Os Lusíadas 1.5.
36  Pope 2007: 22-23. 
37  Garth 2007: 103.



255

Adelaide Meira Serras

heroísmo ou à canonização, as mulheres desaparecem sistematicamente no 
oblívio cultural. É um caso de amnésia estrutural.38

Esta bipolarização inerente à peça addisoniana seria, aliás, mal acolhida, 
suscitando críticas, mais tardiamente, já no reinado de Jorge de Hanover, e, 
inclusivamente, o surgimento de uma outra versão da tragédia despojada da 
intriga amorosa e das personagens femininas que lhe davam vida, Cato. A Tra-
gedy. Without the Love Scenes [Catão. Uma Tragédia. Sem as Cenas Amorosas] 
(1764), versão atribuída a Joseph Reeve. De certo modo, os afetos são percecio-
nados como fraquezas, correndo-se o risco de efeminizar o herói que, portanto, 
deve manter uma postura marcada pelo desapego sentimental e alicerçada na 
racional prossecução da virtude masculina por excelência, a coragem. Não 
admira, pois, que, Catão, perante a notícia da morte do filho, não ceda à emoção 
de um pai em luto, antes a converta em preito de amor pátrio:

“Quão bela é a morte quando ganha com virtude!
Quem não desejaria ser este jovem? Que pena é
Só podermos morrer uma vez para server a nossa pátria!”39

A manifestação de dor surge apenas quando contempla o futuro da pátria, 
amor mais nobre que se sobrepõe aos desgostos privados:

Porque manifestais tal pesar? Não permitis que a perda privada
Aflija os vossos corações. É Roma que reclama as vossas lágrimas,
A senhora do mundo, a sede do império,
O berço dos heróis, o deleite dos deuses,
Que humilhou orgulhosos tiranos da terra,
E libertou nações, Roma já não existe.
Ó liberdade! Ó virtude! Ó minha pátria!40

Esta postura valeu-lhe o encómio coetâneo de muitos, tendo Catão, 
uma Tragédia sido publicada não só em várias cidades europeias, como 
Glasgow, Dublin, Belfast, Edimburgo, Göttingen, Paris ou Roma, como, 
a partir da década de trinta, em diversas colónias britânicas do continente 
americano, onde, também foi levada à cena, sobretudo nas colónias do sul.  
A Norte, área mais dominada por grupos religiosos, como o quacrismo, que 
se opunham ao espetáculo teatral, era a obra literária mais divulgada, tendo 
vindo a prelo, segundo Litto, pelo menos nove edições em terras americanas 

38  Assman 2011: 52.
39  Pope 2007: 91.
40  Addison, 2007: Ato IV, C. IV.



256

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

até 1800 e mais oito no século seguinte, sinais inequívocos da popularidade 
e do entusiasmo granjeados entre inúmeros colonos e cidadãos americanos 
pós-independência41. 

Aliás, a popularidade do herói de Útica já ecoava em terras americanas na 
década de vinte de Setecentos através da divulgação das Cato’s Letters [Cartas 
de Catão], publicadas inicialmente no The London Journal de 1720 a 1723. Da 
autoria de Trenchard e Gordon, dois Whigs radicais, as cartas surgiam assina-
das com o pseudónimo “Catão” e abordavam, em tom assaz crítico, múltiplos 
aspetos da política e da finança britânicas, bastas vezes enredadas em conluios 
dúbios. Na verdade, as cartas surgiram inicialmente como reação acesa à crise 
da Companhia do Mar do Sul, a conhecida South Sea Bubble. Efetivamente, 
a especulação desenfreada que levaria à falência da Companhia, deu aso ao 
escândalo que envolveu parlamentares, membros do governo e da casa real, 
para além de inúmeros investidores que, num ápice, viram as suas expectativas 
goradas, suscitando não só a falência da Companhia e a inevitável queda em 
desgraça dos seus responsáveis e do próprio governo, como o exacerbar tanto 
da dívida pública como da desconfiança generalizada relativamente aos poderes 
instituídos. Gordon e Trenchard expressam as suas suspeitas do que consideram 
ser a promiscuidade entre a atividade comercial e a esfera política. Tal promis-
cuidade, ilustrada pelo caso da crise da Companhia dos Mares do Sul, atentava 
contra o “bem e a segurança do povo, o que constitui a lei suprema”, como se 
afirma na carta nº 11: Salus populi suprema lex esto42. A premissa inerente às 
acerbas invetivas por parte dos autores das cartas radica na máxima lockeana 
de que todos os homens nascem livres e iguais, apenas se submetendo ao poder 
político mediante consentimento próprio43, pressuposto que subjaz à autoridade 
moral e política corporizada por Catão. O direito inalienável da humanidade à 
liberdade é abordado em diversas cartas, em especial nas cartas 61 e seguintes, 
opondo-se aos governos tirânicos e ao esclavagismo, enquanto formas de usur-
pação desse direito dado por Deus aos homens44. Addison faz convergir as duas 
faces da supressão da liberdade, ao associar a ideologia imperial à escravidão: 
“Enquanto Catão viver, César corará ao ver/ A humanidade escravizada e terá 
vergonha do império.”45

Segundo J. Robert Cox, a memória constitui um recurso poderoso quando 
se pretende criticar o status quo e imaginar alternativas para o futuro46. Neste 
sentido, e à semelhança da fama que a tragédia de Addison alcançara, as cartas 

41  Litto 1966: 435-436.
42  Hamonwy 1995: vol. I, 87.
43  Locke 1994: 330.
44  Hamonwy 1995: vol. II, 406.
45  Addison 2007: Ato IV, C. IV.
46  Cox 2017. 



257

Adelaide Meira Serras

de Trenchard e Gordon, legitimadas pela assinatura de “Catão”, inspiraram os 
colonos americanos dando-lhes argumentos para confrontar a sede do poder 
metropolitano britânico. Aliás, a sua divulgação através de livreiros e a sua 
inclusão nos catálogos de inúmeras bibliotecas já era assinalável várias décadas 
antes de eclodir a Revolução Americana47 continuando presente na influência 
exercida em figuras chave na guerra pela independência. George Washington, 
que elegera a tragédia addisoniana como a sua peça favorita, ordenou, inclu-
sivamente, que Catão, uma Tragédia fosse representada para os seus soldados, 
sitiados durante o Inverno de 1777-78 em Vale de Forge e sujeitos a duríssimas 
condições de subsistência, com o intuito de lhes levantar o moral, uma decisão 
que desafiava o banimento dos espetáculos de teatro, considerado contrário aos 
princípios republicanos48.

O anseio de libertação de governos despóticos conheceu múltiplos episó-
dios e Portugal de Oitocentos protagonizou alguns desses momentos na luta que 
opôs absolutistas e liberais, primeiro com o Vintismo, acontecimento histórico, 
que, tal como o nome indica, ocorreu na década de vinte e, mais tarde, a Guerra 
entre os dois filhos de D. João VI, D. Miguel e D. Pedro. Almeida Garrett, um 
defensor dos ideais liberais preconizados pelo Vintismo, vê em Catão de Útica 
o símbolo da sua luta pela libertação de um povo cujas grilhetas eram tanto físi-
cas como intelectuais, tendo, eventualmente, projetado nele a figura de Manuel 
Fernandes Tomás, o grande líder da Revolução de 1820. A tragédia garrettiana, 
também intitulada Catão, conheceria a sua estreia no Teatro do Bairro Alto, 
em 1821, momento de fulgor daquele movimento libertário. A revolta estala 
no Norte, nesse ano de 1820, qual grito de muitos face às inúmeras dificulda-
des económicas, sociais e políticas com que se debatiam em resultado não só 
das invasões napoleónicas, mas também da presença, muito questionada, dos 
aliados ingleses liderados por Beresford, cuja presença prolongada mais ques-
tionava a soberania lusitana. Além disso, o regresso da família real, depois de 
tantos anos no Brasil, também não tranquilizava a maioria, na medida em que 
a população, órfã durante os anos de maior provação, se mantinha em retraída 
expectativa do que seria o gesto real na emenda, por exemplo, das disposições 
fiscais e comerciais, entre tantos problemas que emperravam a administração 
nacional. A canga que pesava sobre a população portuguesa contrastava com 
as novas ideias que circulavam em periódicos estrangeiros que teimavam em 
vencer os mecanismos censórios, assim propagando uma ideologia liberal. Dos 
movimentos revoltosos originários do Porto e depois Lisboa, a que se junta-
ram forças de outros pontos do país, resultariam as eleições para as Cortes 
Constituintes (de seu nome oficial Cortes Gerais e Extraordinárias da Nação 

47  Cf. Lundberg 1976: 262-93.
48  McDonald 2004: viii.



258

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

Portuguesa), a elaboração de legislação inovadora, a aprovação e decretação da 
primeira Constituição portuguesa e o seu juramento pelo rei D. João VI49. O 
futuro augurava-se, pois, mais feliz e progressista.

À semelhança do que acontecera com a representação, o Catão de Almeida 
Garrett seria publicado juntamente com a farsa O Corcunda por Amor, acres-
centando-lhe ainda, na primeira edição, de 1822, um prefácio, de índole mais 
teórica sobre dramaturgia, mais especificamente, sobre a possível harmonização 
entre o modelo romântico e os princípios clássicos. Por outras palavras, Garrett 
retoma aí o debate suscitado pela combinatória da intriga amorosa com o tema 
nacionalista e republicano que tanta celeuma provocara na receção da peça 
de Addison. A similitude entre as duas obras fez nascer, aliás, acusações de o 
dramaturgo português ter produzido uma quase imitação do texto de Addison, 
proximidade que justificaria por ambos partilharem da mesma fonte, Plutarco, 
um dos seus autores de eleição50. 

Na segunda edição da tragédia, em 1830, Garrett já indicia o seu desapon-
tamento relativamente à possibilidade de os propósitos regeneradores resis-
tirem aos que os atacam, ou mais melifluamente corroem. Refere, um pouco 
mais tarde, em “Estatutos da Sociedade Conservadora do Sistema Monárquico 
representativo em Portugal”, datados de 8 de Julho de 1841, que após cinco anos 
de perseguições dos absolutistas aos liberais, muitos dos protagonistas de 1820 
tinham desaparecido, fruto de aprisionamentos, desterros e mortes, mas que, 
apesar disso, alguns há iam permanecido comparáveis a Aristides, Catão, ou 
Bruto – todos heróis citados por Plutarco51. 

Na verdade, o final da década de vinte já prenunciava as tensões quer entre 
liberais moderados e radicais, quer entre liberais e absolutistas. D. Miguel, 
o príncipe que seu pai exilara em resultado das conspirações de Vila-Fran-
cada (1823) e da Abrilada (1824), depois da morte do monarca não desistiria 
de restaurar o absolutismo em Portugal; D. Pedro, filho mais velho sobrevivo 
de D. João VI e defensor do ideário liberal, abdicara do seu direito ao trono 
português a favor de sua filha D. Maria da Glória, pois assumira o título de 
imperador do recém-independente Brasil. Tenta uma solução conciliadora, 
outorgando a Carta Constitucional, onde se delineia a estrutura do estado, 
implicando a divisão dos poderes e direitos de cidadania quanto à segurança e 
à propriedade, visando o equilíbrio entre o poder régio, dinástico e unipessoal e 
a maior representatividade do colectivo, em delicado reflexo de pressupostos já 
presentes no tratado de John Locke e base da Lei do Regime assinada por Gui-
lherme de Orange e Maria Stuart, bem como na Carta Constitucional  francesa 

49  Boletim da Assembleia da República, Comunicar, Outubro 2020.
50  Ferreira (s. d.): 143
51  Id.: 138.



259

Adelaide Meira Serras

de Luís XVIII (1814). O documento luso também estipulava o casamento entre  
D. Miguel e sua sobrinha D. Maria da Glória, para assim forjar uma aliança 
entre as duas ideologias em confronto. Todavia, os desideratos de D. Pedro não 
se concretizariam e, em 1832 instala-se a guerra civil, num primeiro momento 
mais favorável aos miguelistas, obrigando à fuga dos liberais, muitos deles alvo 
de violentas perseguições e execuções sumárias, para os Açores e depois para 
o Porto, onde sofreram um cerco prolongado. Com o apoio de aliados estran-
geiros, a sorte da guerra mudaria por completo e, em 1834, D. Miguel vê-se 
compelido a assinar a rendição na chamada Convenção de Évora-Monte. 

Garrett viveu todos esses sobressaltos, envolvendo-se na causa liberal, por 
ela ora sofrendo exílios, ora sendo alvo de reconhecimento através da atribui-
ção de cargos públicos e, até, da outorga do título de Visconde de Santarém 
por D. Pedro V, sem, porém, nunca alterar o seu múnus. A escolha de Catão 
como herói atemporal e da obra dramática como forma mais nobre de levar os 
públicos a refletir sobre os modelos políticos acompanha-o ao longo de toda 
a sua vida, patente em rasgos, por vezes algo quixotescos, mas fruto de séria 
convicção, em prol da liberdade de pensamento, expressão e acção do indivíduo 
(aspectos que aborda no Prefácio à edição de 1830). Apropria-se das memórias 
republicanas consagradas em Catão, mas não esquece as suas raízes: “No Catão 
senti outra coisa, fui a Roma; e fiz-me romano quanto pude, segundo o ditado 
manda: mas voltei para Portugal, e pensei de português para portugueses”52. 

Como afirma Neumann, “a literatura nunca é um mero reflexo de discursos 
culturais pré-existentes; antes contribui de forma atuante para a negociação da 
memória cultural”53. Catão, cuja vida vem sendo evocada desde a Antiguidade 
clássica, por seus coevos, ou autores de gerações ainda próximas, como Cícero 
ou Plutarco, ecoa entre os Modernos em resposta aos seus dilemas, à sua busca 
de soluções para a sua contingência vivencial.  Gordon e Trenchard beberam 
nele os princípios da integridade e da cidadania e assim não só denunciaram os 
erros e as transgressões da sua realidade, como abriram caminho a alternativas 
políticas consubstanciadoras de autonomia. Garrett, ao escrever após a Revo-
lução Liberal, mostra intento mais pedagógico, uma preocupação em manter 
acesa a chama norteadora dos princípios por que tão empenhadamente pugnou. 
As suas causa e propósitos em boa medida coincidem com as convicções esté-
ticas, éticas e políticas enunciadas por Addison, o Censor da Grã-Bretanha que 
partilhou um pouco da autoridade moral do seu herói, procurando morigerar 
os costumes partidários e dos vários públicos, de leitores a frequentadores de 
teatro, para que a sua época fosse, de facto, iluminada.

52  Garrett 1904: vol. II, 1617.
53  Neumann 2008: 335.



260

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

De acordo com os pressupostos da retórica clássica, a memória é um dos 
seus cinco cânones54. Gavriel Rosenfeld, já neste milénio, considera a memó-
ria um dos fatores mais relevantes para o progresso das culturas ocidentais55 
e, segundo Astrid Erll a memória requer movimento, viagem, para sobrevi-
ver. Catão, ou a obsessão pelo herói de Útica, segundo coetâneos de Addison, 
reúne todas estas características, pois ficou registado para utilização retórica na 
obra literária e performativa, viajou no espaço e no tempo, inspirando culturas 
várias, contribuindo para o progresso ideativo e político de múltiplas socieda-
des. São sobejamente famosas as linhas de Shakespeare sobre o papel do teatro 
e dos atores que o povoam: 

All the world’s a stage
And all the men and women merely players;
They have their exits and their entrances; 

Todo o mundo é um palco
E todos os homens e mulheres meros atores;
Têm as suas saídas e as suas entradas;56

Catão, todavia, parece dominar os palcos, permanecendo na ribalta das 
nossas memórias.

54  Cf Lausberg 1967: 91.
55  Rosenfeld 2009: 122-158.
56  Shakespeare 2006: Ato II, cena VII.



261

Adelaide Meira Serras

Bibliografia

Addison, J. (1711), The Spectator. No. 39, 14 April. Disponível em: https://www.
gutenberg.org/files/12030/12030-h/SV1/Spectator1.html#section39.

Addison, J. (1883), The Spectator. Volumes 1, 2 e 3. Edição de Henry Morley. 
Abingdon: George Routledge and Sons.

Addison, J. (2007), Catão. Uma Tragédia. Tal como é representada no Teatro Real 
em Drury Lane, pelos súbditos de sua majestade. Introdução, tradução e 
notas de Adelaide Meira Serras. Lisboa: Centro de Estudos Anglísticos 
da Universidade de Lisboa.

Aristóteles (2008), Poética. Prefácio de Maria Helena da Rocha Pereira; tradução 
e notas de Ana Maria Valente. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian. 

Assman, A. (2011), Cultural Memory and Western Civilization. Functions, 
Media, Archives. Cambridge: University Press. 

Boletim da Assembleia da República (2020), “O Vintismo. As Cortes Consti-
tuintes”, Comunicar. Disponível em: https://app.parlamento.pt/comuni-
car/V1/202010/66/artigos/art7.html

Bullard, P. e A. Tadié (eds.) (2016), Ancients and Moderns in Europe: Compara-
tive Perspectives. Oxford: University Press. 

Castelvetro, L. (1978), La poetica di Aristotele vulgarizzata e sposta [1570]. A 
cura di Werther Romani. Roma-Bari: Laterza. Disponível em: https://
archive.org/details/264CastelvetroPoeticaDAristotele1Si071.

Corbeil, A. (2018), “Anticato”, in L. Grillo e C. Krebs (eds.), Cambridge Compa-
nion to the Writings of Julius Caesar. Cambrige: University Press, 215-222.

Cox, J. R. (1990), “Memory, Critical Theory, and the Argument from History”, 
Argumentation and Advocacy 27.1: 1-13. Disponível em: https://www.
tandfonline.com/doi/abs/10.1080/00028533.1990.11951501.

Dante Allighieri (1957), A Divina Comédia. Volume II, O Purgatório. Tradução 
do italiano, prefácio e notas do Prof. Marques Braga. Lisboa: Livraria Sá 
da Costa Editora.

Drogula, F. K. (2019), Cato the Younger: Life and Death at the End of the Roman 
Republic. Oxford: University Press. 

Duff, T. E. (1999), Plutarch’s Lives: Exploring Virtue and Vice. Oxford: University 
Press.

Erll, A. (2010), “An Introduction”, in A. Erll e A. Nünning (eds.), A Companion 
to Cultural Memory Studies. Berlim: De Gruyter, 1-15.



262

Catão – uma memória na ribalta. Abordagem de Catão, uma tragédia de Joseph Addison

Ferreira, J. R. (s.d.), A Tragédia Catão de Almeida Garrett. Colheita em Plutarco. 
Coimbra: Imprensa da Universidade, 137-149.

Garrett, A. (1904), Obras completas. Grande Edição Popular Ilustrada. Prefa-
ciada, revista, coordenada e dirigida por Teófilo Braga. Lisboa: Empresa 
Histórica de Portugal. 

Goar, R. J. (1987), The Legend of Cato Uticensis from the First Century BC to 
the Fifth Century AD, with an Appendix on Dante and Cato. Bruxelas: 
Latomus.

Goldsmith, M. M. (1985), Private Vices, Public Benefits. Bernard Mandeville’s 
Social and Political Thought. Cambridge: University Press.

Halbwachs, M. (1992), On Collective Memory. Edited, translated and with an 
introduction by Lewis A. Coser. Chicago: University Press. 

Harth, D. (2010), “The Invention of Cultural Memory”, in A. Erll e A Nünning 
(eds.), A Companion to Cultural Memory Studies. Berlim: De Gruyter, 
85-96.

Kelsall, M. M. (1966), “The Meaning of Addison’s Cato”, The Review of English 
Studies, 17.66: 149-162.

Lausberg, H. (1967), Elementos de Retórica Literária. Tradução, Prefácio e 
Aditamentos de R. M. Rosado Fernandes. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian. 

Litto, F. (1966), “Addison’s Cato in the Colonies”, The William and Mary Quar-
terly 23.3: 431-449.

Locke, J. (1994), Second Treatise of Government, in P. Laslett (ed.), Two Treatises 
of Government, Cambridge: University Press, 265-429.

Lucan (s.d.), Pharsalia; Dramatic Episodes of the Civil Wars. Disponível em: 
https://www.gutenberg.org/ebooks/602.

Lundberg, D. e H. F. May (1976), “The Enlightened reader in America”, Ameri-
can Quarterly 28: 262-293.

McDonald, F. (2004), “Foreword”, in C. D. Henderson e M. E. Yellin (eds.), 
Cato: A Tragedy And Selected Essays. Joseph Addison. Carmel: Liberty 
Fund, vii-x. 

Montaigne, M. de (1969), “Du Jeune Caton”, in Œuvres complètes, Essais, Livre 
I, chapitre XXXVII. Paris: Garnier-Flammarion, 281-284.

Pelling, C. (2011), Plutarch and History: Eighteen Studies. Swansea: Classical 
Press of Wales.

Pocock, J. G. A. (2016), The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought 
and the Atlantic Republican Tradition. Princeton: University Press.



263

Adelaide Meira Serras

Rosenfeld, G. (2009), “A Looming Crash or a Soft Landing? Forecasting 
the Future of the Memory “Industry”, The Journal of Modern History 
81.1:122-158.

Shakespeare, W. (2006), As You Like It. Edição de Juliet Dusinberre. Londres: 
Bloomsbury Publishing. 

Sherburn, G. (ed.) (1956), The Correspondence of Alexander Pope. 5 volumes. 
Oxford: Clarendon Press. 

Smithers, P. (1968), The Life of Joseph Addison. Oxford: Clarendon Press.
Sonnelitter, K. (2010), “The Reformation of Manners Societies, the Monarchy, 

and the English State, 1696–1714”, The Historian 72.3: 517-542.
Steele, R. (ed.) (1723), The Lucubrations of Isaac Bickerstaff, Esq. Volume 

3. Londres: H. Lintot. Disponível em: https://books.google.pt/
books?id=8wlEAAAAYAAJ&pg=PA213&lpg=PA213&dq.

Steele, R. (1899), The Tatler. No. 8. 26 April 1709, in G. A. Aitken (ed.), The 
Tatler. Volume I. Nova Iorque-Londres: Hadley & Mathews/Duck-
worth & Co. Disponível em: https://www.gutenberg.org/files/13645/
13645-h/13645-h.htm#number8.

Trenchard, J. e T. Gordon (1995), Cato’s Letters. Or Essays on Liberty, Civil and 
Religious, and Other Important Subjects.  Edição de R. Hamonwy. Volu-
mes I e II. Carmel: Liberty Fund.

Williams, R. (1965), The Long Revolution. Londres: Penguin. 
Wolloch, N. (2008), “Cato the Younger in the Enlightenment”, Modern Philology 

106.1: 60-82.
Wordsworth, W. (2001), The Prelude of 1805, in Thirteen Books. DjVu Editions: 

XI, vv. 342-343. Disponível em: http://triggs.djvu.org/djvueditions.com/
WORDSWORTH/PRELUDE1805/Download.pdf.



(Página deixada propositadamente em branco)



265

A tragédia Catão de Almeida Garrett.  
Seu débito a Plutarco1

José Ribeiro Ferreira
Universidade de Coimbra

ORCID: 0000-0001-7025-3386
jriparius@gmail.com

Resumo  O próprio Garrett afirma no prefácio da tragédia Catão que a sua composi-
ção muito deve à leitura e manuseamento da obra de Plutarco, em especial das “vidas 
de Catão (o menor ou uticense) e de César”, “para me familiarizar e pôr, como se fora 
de casa, com os meus autores”. Ora o estudo procurará analisar esse débito, confessado, 
ao autor de Queroneia.

Palavras-chave:  Plutarco, Garrett, Recepção, Addison, Catão de Útica, Pompeu, 
Júlio César.

Almeida Garrett teve uma formação clássica e conhecia bem a história e a 
cultura da Grécia e de Roma antigas. Mesmo depois de, na abertura da Dona 
Branca – a sua publicação coincide com a saída da primeira obra romântica – 
ter abjurado os “Áureos numes de Ascreu, ficções risonhas / Da culta Grécia 
amável”, continuou a conviver com os clássicos. São muitas as citações, alusões 
e referências, mesmo em obras emblemáticas do Romantismo, como As Via-
gens na Minha Terra e O Arco de Santana. Desses autores clássicos, Plutarco é 
dos mais recorrentes, talvez apenas superado por Homero, Virgílio, Horácio e 
Aristóteles2. 

Almeida Garrett foi um homem comprometido com a Revolução Liberal 
de 1820, um homem que, a favor da liberdade, luta contra a tirania. 

Face a essa sua postura e empenho, não lhe poderiam ser indiferentes 
alguns dos retratos dos heróis das Vidas de Plutarco, e natural se torna que os 
seus nomes compareçam na sua obra com frequência. Sem estranheza, pois, 
vemo-lo a considerar (1963: 739) que Plutarco deve ser lido, referindo-o expli-
citamente cerca de 20 vezes; e a nomear, sobretudo na obra política e par-
lamentar, vários dos retratados nas suas Vidas, lendários ou históricos. São 

1  Este texto recupera um estudo anteriormente publicado, sob a referência “A tragédia 
Catão de Almeida Garrett. Seu débito a Plutarco”, in Estudios sobre Plutarco: Misticismo y 
Religiones Mistéricas en la obra de Plutarco. Actas del VII Simposio Español sobre Plutarco, 
Palma de Mallorca, 2 a 4 de Novembro de 2000. Madrid, 2001, 297-304. A versão que agora 
se publica foi revista e atualizada.

2  Almeida Garrett (1963: vol. 1, 739) considera que Plutarco deve ser lido. Sobre a receção 
de Plutarco por Almeida Garrett vide Ribeiro Ferreira 2006. 



266

A tragédia Catão de Almeida Garrett. Seu débito a Plutarco

da especial predileção de Garrett Catão de Útica, Epaminondas, Temístocles, 
Aristides, Sócrates, Alcibíades, Fabrício, Bruto3, Licurgo, os Gracos, Horácio 
Cocles, Fábio, Cipião, Sertório, Coriolano ou Tito.

Entre os heróis plutarquianos que Garrett aponta como paradigma de luta-
dores da liberdade contra a tirania destaca-se Catão de Útica4. A esse nobre 
romano dedicou a tragédia Catão, em cinco atos, além de ainda o nomear em 
outras obras várias vezes. Cito apenas um passo dos vários que nos dão essa 
visão paradigmática de Catão e colho-o nos “Estatutos da Sociedade Conserva-
dora do Sistema Monárquico representativo em Portugal”, datados de 8 de Julho 
de 1841. Garrett refere aí que em 1832, decorridos cinco anos de perseguições 
dos absolutistas aos liberais, com prisões, desterros, tinham desaparecido mui-
tos democratas de 1820, mas que, apesar disso, permaneceram alguns que são 
equiparados a Aristides, a Catão, a Bruto – todos heróis de Plutarco (1963: vol. 
1, 1229): 

[…] alguns, e estes eram já bem pouco atidos às reminiscências das escolas, 
continuaram a ser Aristides, Catões, e Brutos e nem sequer se lembraram de 
que sobre as cinzas desses varões ilustres, cujas ideias eram inegavelmente 
progressivas na época em que eles viveram, pesavam já mais de dois mil anos.

A tragédia Catão – cuja primeira edição surge em 1822, em plena eufo-
ria da Revolução liberal de 1820, e a 2ª em 1830 significativamente alterada e 
espelhando desencanto e conformismo5 – vai buscar o seu assunto aos últimos 
momentos de vida do protagonista que se identificam com a resistência das 
forças republicanas em Útica ao domínio de César, episódio que culmina com o 
suicídio de Catão. São objetivos desta tragédia a exortação ao amor da liberdade 
e, ao mesmo tempo, incitação ao espírito de moderação e de respeito da lei.

O Ato I informa-nos da vitória de César sobre Pompeu, da situação deli-
cada em que se encontram os defensores da Roma Livre, agrupados em Útica 
em volta de Catão, e ainda das esperanças de cada um nas decisões da reunião 
que estão prestes a iniciar e que consideram o verdadeiro senado romano. Atra-
vés de diálogos e monólogos as figuras apresentam-se, manifestam-se e des-
cobrem mesmo os seus intentos: Catão, o homem estóico, honrado, impoluto, 

3  Tanto pode ser Lúcio Júnio Bruto, a cujo exemplo recorre mais abaixo, como Marco 
Bruto, que os dois nomeia Garrett.

4  Sobre Catão de Útica, seu papel e importância em Roma vide Drogula 2019. Para a 
prevalência da figura de Catão Menor e sua receção ao longo dos tempos, até aos séculos 
XVII-XVIII, vide, neste volume, o capítulo de Adelaide Serras, “Catão – Uma Memória na 
Ribalta. Abordagem de Catão, uma Tragédia de Joseph Addison”, pp. 237-257. 

5  Saiu terceira edição nove anos depois (1939) com ligeiras alterações que Garrett explica 
em Prefácio a essa edição (1963: vol. 2, 1617-1619) e em notas no final, e também suprime 
alguns versos (1963: vol. 2, 1775-1777).



267

José Ribeiro Ferreira

defensor acérrimo da liberdade que prefere a morte a submeter-se à tirania de 
César; Marco Bruto, jovem exaltado e sempre pronto a enfrentar César, ansioso 
mesmo em derramar o sangue do tirano6; Mânlio, um homem moderado, con-
ciliador e sensato; o filho de Catão, Pórcio, que admira o pai e acaba por encon-
trar a morte em consequência da traição de Semprónio, que, na tragédia, é um 
demagogo adulador da plebe e que, por inveja e ódio a Catão, não só se coloca 
ao lado de César, procurando escancarar as portas de Útica ao exército do dita-
dor, como tenta também aliciar algumas das parcas forças de defesa desse grupo 
de resistentes; Juba, o jovem rei da Númida que tem por Catão uma adoração de 
filho e o apoia com o seu exército; Décio, enviado de César e amigo de Bruto; 
e o Povo, sobretudo presente no último Acto pelo seu desespero, mas também 
pela confiança e estima por Catão.

O Ato II é constituído por uma assembleia desse grupo de romanos que, 
a determinada altura, recebe o enviado Décio. A assembleia vai decidir se se 
deve resistir ou aceitar o domínio de César e enviar-lhe uma delegação. E nela 
os mais exaltados defensores da guerra são o traidor Semprónio e Marco Bruto.

Face à proposta de Décio (cena V), todos gritam guerra, quando Catão 
pergunta à assembleia se prefere a paz de César ou continuar a luta. Depois, 
e perante a sua ameaça velada “Chorá-lo-eis já tarde”, merecem meditação as 
palavras exaltadas do demagogo Semprónio que, dos mais acérrimos defenso-
res da não cedência, trai a causa republicana e se passa para as fileiras de César 
(cena 5 do Ato II):

E com que audácia tu, com que soberba
Contas assim tão certo coa vitória?
Falas com tal despejo, tão seguro
Como se a todos nós já sobre o campo
Viras extintos, ou nos ferros torpes
De teu feroz senhor maniatados
Já súplices nos crês aos pés de César?
Já por escravos teus nos imaginas?
De nossas forças quem te disse o estado?
Temos armas, e braços de sobejo
Que essas temidas legiões rechassem.

6  Garrett critica e censura esta exaltação e violência que não trazem quaisquer resultados 
práticos. Assim na peça (Ato II, cena 1) Bruto aparece possuído de furor, de “heroísmo vão”, 
de delírio que “Crimes perpetra por acções de glória”. Para Catão, se é dever do homem 
honrado lutar pela libertação do país, não basta derramar o sangue do tirano para eliminar 
a tirania, como sublinha no Ato IV, cena 3: “[...] as cem frontes dessa hidra / Se reproduzem 
sempre, e dobram, crescem. / Por uma, que decepas, mil surgem.”



268

A tragédia Catão de Almeida Garrett. Seu débito a Plutarco

A que Catão responde: um “Romano, Semprónio, nunca mente”. E refere, 
de seguida, que as forças estão débeis, as muralhas são frágeis, “poucos mori-
bundos soldados” as defendem, pelo que “pouco resta / Para a espada de César”.

Atente-se que Semprónio vai mesmo ao ponto de, hipocritamente, gritar 
“liberdade ou morte” e de propor que nem sequer se receba Décio, enviado do 
ditador; e acaba por afirmar que a condescendência, em escutá-lo, discorda 
dos princípios de Catão. Mas este, que conhece bem Semprónio, denuncia-lhe 
a hipocrisia, verbera-lhe o fanatismo, considerando que nem merecedor é de 
suspeita (cena 4 do Ato II); de seguida apresenta a Décio as condições para 
deporem as armas (cena 5 do Ato II): César deve desarmar as legiões, depor 
a púrpura, abdicar da ditadura, voltar à situação de simples cidadão, como 
veremos adiante.

O Ato III é ocupado pela revelação, feita por Décio e Catão, de que Marco 
Bruto é filho de César e de uma irmã de Catão que o ditador desonrara e 
abandonara; e, na parte final (cenas V a VIII), pela tentativa de aliciamento 
fraudulento de Juba, por parte de Semprónio que leva o jovem rei númida a 
colaborar com as forças atacantes, julgando estar a salvar Catão.

O Ato IV passa-se durante a noite e tem por centro o ataque de surpresa 
das forças de César e a descoberta da traição de Semprónio. Marco Bruto, 
que pensara ser Mânlio o verdadeiro traidor, manifesta a sua incredulidade e 
expressa a sua confusão nestas palavras (cena 3 do Ato IV), ao sublinhar que 
Semprónio nem pelos Gracos era ultrapassado na veemência da oratória contra 
César:

Semprónio!... que – a Tibério já não digo,
Mas nem a Caio Graco na veemência
Do orar cedia, que à mais leve idea
De servidão bramia mais terrível!...

Catão faz-lhe ver que “o crime tem outro semblante”, que não o de Mânlio, 
e aconselha-o a aprender “a ler no coração dos homens / Pelas linhas da fronte” 
e a desconfiar do muito “Zelo em palavras”, porque “discreto, parco delas / É o 
verdadeiro amor da liberdade” (cena 3 do Ato IV). 

Entretanto Juba – que detetado o logro, lutara bravamente pela defesa de 
Útica – entra, com Pórcio moribundo e Semprónio algemado, e conta toda a 
traição deste último. Apesar da dor pela morte do filho, Catão não se vinga, nem 
permite que Marco Bruto e o povo matem o traidor; ordena, pelo contrário, que 
o lancem fora das muralhas, já que lhe pesa a liberdade e prefere os ferros do 
domínio de César.

O Ato V representa o desenlace final: Catão, perante a chegada iminente 
dos exércitos de César, consola o povo em pânico, convence todos os outros 
a partirem e a salvarem a vida, pede a Marco Bruto que case com a sua filha 



269

José Ribeiro Ferreira

Pórcia e, depois, suicida-se. Quando Décio chega com palavras de clemência da 
parte de César, encontra um Catão agonizante e escuta da boca de Marco Bruto 
a promessa de vingança (cena final do Ato V e final da tragédia).

Ante a leitura da tragédia e o rápido resumo, acabado de fazer, ressalta o 
facto de a ação se basear em grande medida na parte final do Cato Minor de 
Plutarco. César vencera Pompeu na Batalha de Farsália (Tessália), em agosto 
de 48 a.C., e derrotara pouco mais de ano e meio depois, em abril de 46 a.C., 
as forças pompeianas que, lideradas por Metelo Cipião, baqueiam em Tapsos 
(atual Tunísia).

É o próprio Almeida Garrett que confessa o seu débito ao filósofo de Que-
roneia – bem como a Tito Lívio – nestas significativas palavras do “Prefácio da 
segunda edição” (1963: vol. 2, 1614):

O desanimador estudo do coração humano, o fatal conhecimento das huma-
nas paixões, e de sua influência e acção nas revoluções políticas, o habilitaram 
para entender agora melhor o seu Tito Lívio e o seu Plutarco. Assim comenta-
dos pela experiência de dez anos de revolução, estes dois grandes fanais da his-
tória antiga guiaram o autor da tragédia nas reformas que nela fez, no desenho 
de seus caracteres, e no colorido de muitas cenas [...].

Almeida Garrett conheceu o Catão, uma tragédia de Addison, composto e 
representado cerca de um século antes, e depois muito divulgado nas décadas 
seguintes, inclusive houve uma tradução portuguesa feita em 1776 pelo árcade 
Manuel de Figueiredo7. Acusado de ter imitado essa peça inglesa, o autor de As 
Viagens na Minha Terra, na “Carta a um amigo”, publicada na primeira edição, 
sublinha as diferenças entre as duas obras, justifica as possíveis semelhanças e 
indica os passos imitados (1963: vol. 2, 1621-1631)8. A tal propósito, refere que, 
apesar da muita disparidade, tem o seu Catão “expressões, versos inteiros imita-
dos de Addison”, embora raros, porque umas são boas e outros belos. Considera, 
no entanto, no “Prefácio da segunda edição”, que “a semelhança decerto mais 
a produziu a comum leitura de Plutarco do que nenhuma outra coisa” (1963: 
vol. 2, 1615) e que trabalhou com consciência e escrúpulo, como corrobora no 
seguinte passo do “Prefácio da Terceira Edição” (1963: vol. 2, 1618):

7  Figueiredo (1776): tomo VIII. Adelaide Serras (“Catão – Uma Memória na Ribalta. 
Abordagem de Catão, uma Tragédia de Joseph Addison”, pp. 237-257, neste volume) traça o 
contexto político em Inglaterra, as disputas ideológicas e a sua ligação a Roma, sobretudo a 
Catão de Útica, como substrato em que germinou Catão, uma tragédia de Eddison e justifica 
em parte o seu êxito.

8  Por sua vez, Cristina A. M. de Marinho (2003: 403-411) refere o método de imitatio 
utilizado por Almeida Garrett e, em tal contexto, analisa o referido débito a Eddison.



270

A tragédia Catão de Almeida Garrett. Seu débito a Plutarco

Posso dizer que trabalhei conscienciosamente e com escrúpulo no aperfeiçoar 
deste drama, procurando sobretudo dar-lhe aquele sabor antigo romano que 
até já nos derradeiros escritores latinos estava perdido, e que tão raro é de 
achar em imitações modernas. Para esse fim somente, para me familiarizar e 
pôr, como se fora de casa, com os meus autores, traduzi de Plutarco as vidas 
de Catão (o menor ou uticense) e de César. Pesa-me que os limites circunscri-
tos do volume me não deixem inserir aqui ao menos a primeira. Julgar-se-ia 
melhor da sinceridade e boa fé com que procurei transfundir, em suco e san-
gue para a verdade dramática, a verdade e exacção histórica de que aqueloutra 
vive, isto é, a dos costumes e caracteres.

Se o débito da tragédia em análise a Plutarco reside em especial na ambiên-
cia que Almeida Garrett transmitiu à sua peça e no modo como trabalhou as 
personagens, sobretudo o herói de Útica, não se queda por aí. São muitos os 
passos que apresentam significativas identidades com outros tantos trechos das 
Vidas de Plutarco. E é o próprio autor do Frei Luís de Sousa que, nas notas que 
pospõe à tragédia (1963: vol. 2, 1745-1761), indica as fontes do seu Catão e os 
paralelismos existentes entre essa tragédia e a obra do biógrafo de Queroneia 
– ao todo enumera 22 passos que foram beber às Vidas de Plutarco, remetendo 
para diversas delas. Na impossibilidade de estudar, por escassez de tempo, todos 
os passos em que essa influência se manifesta, vou apenas analisar dois ou três 
deles. Comecemos pela Cena 1 do I Ato em que alude às forças que escaparam 
à derrota de Pompeu em Farsália e se vieram juntar aos parcos efetivos que se 
recolheram a Útica:

Nossas legiões tão poucas, tão cansadas,
Fracos sobejos da fatal derrota
Do infeliz Pompeu.

Trata-se de um passo que pode ter subjacentes os caps. 57 e 58 do Cato 
Minor de Plutarco e A Vida de Pompeu, como a próprio Garrett informa na 
nota A à tragédia.

Na cena 2 do mesmo Ato (1963: vol. 2, 1645), em monólogo pronunciado 
por Mânlio, pergunta-se pela liberdade:

Liberdade! – Qu’é dela, a liberdade?
Quanta nos deram Mário e Sila? – Quanta
Nos daria Pompeu se triunfante
Com suas legiões volvesse ao Tibre!
Roma, Roma, os teus dias são contados;
Tu queres um senhor: tê-lo-ás. Os Quíncios
Já não voltam. Sem honra, sem virtude,
Sem aquela pobreza santa e livre
De Fabrício, onde vai a liberdade!



271

José Ribeiro Ferreira

Marco Túlio venceu a Catilina;
E hoje – molemente passeando 
Em seus jardins de Túsculo, revendo-se
Em mármores de Atenas, manso e quedo
Filosofando vai.

Esta fala de Mânlio tem subjacentes passos ou informações de várias vidas 
de Plutarco. Por exemplo, Pompeu, Pirro, Cícero.

Na Cena 4 do Ato II (1963: vol. 2, 1673), quando Décio, enviado de César, 
lhe vem propor amizade e paz da parte do ditador, Catão altivamente apresenta 
as suas condições:

Desarme as legiões, deponha a púrpura,
Abdique a ditadura; à classe torne
De simples cidadão, e humilde aguarde
A sentença de Roma. – Então eu próprio,
Quanto inimigo fui, cordial amigo,
Seu defensor serei.

Este passo tem paralelismo com episódio semelhante que vem contado no 
Cato Minor de Plutarco (64.7-9), em que Catão proclama que é César quem 
tem de pedir desculpas, mas aí os interlocutores de Catão são os Trezentos 
Senadores de Útica:

São os vencidos que devem suplicar e os culpados pedir perdão. Ora eu nunca 
fui vencido, durante toda a minha vida; pelo contrário, fui mesmo vencedor, 
quanto o quis, e superei César em honradez e justiça. É, pois, César que se 
rebaixou e que foi vencido, já que, se ele negava antes que agia contra a pátria, 
agora reconheceu-se culpado, apanhado no ato de delito.

Mas não é apenas Plutarco que subjaz ao texto do Catão, também encon-
tramos, num passo da Cena 2 do Ato V, a par do débito ao Cato Minor, intertex-
tualidades de Platão, sobretudo do Fédon – teoria das ideias e da reminiscência, 
imortalidade da alma (1963: vol. 2, 1719-1720):

Consolaste-me, Sócrates: não morre
Com este corpo o espírito que o anima.
Já não me prendem dúvidas; fujamos
Do vil cárcere: a morte só é termo
Da vida, – da existência não... No íntimo
D’alma o pôs Deus o sentimento vivo
Da eternidade. Este viver continuo
De esp’ranças, este ansiar pelo futuro,
Este horror da aniquilação, e o vago
Desejo de outra vida mais ditosa,
O que são? – Indistintas, mas seguras



272

A tragédia Catão de Almeida Garrett. Seu débito a Plutarco

Reminiscências da perdida pátria.
E saudades de voltar a ela.
Ver-te-ei, mansão dos justos! – O sepulcro
Não é jazigo é estrada. – Convenceste
A minha alma Platão

Mas mesmo estas referências encontram parcial explicação no Cato Minor 
de Plutarco, como se pode ver nos capítulos 68-70 que resumo: dizem esses 
capítulos que Catão se despediu com afeto do filho e amigos – o que fez descon-
fiar das suas intenções – e em seguida começou a ler o Fédon de Platão (68.2), 
ou, como diz o texto de Plutarco, “o diálogo de Platão sobre a alma”. Percorrida 
a maior parte do livro, levantou os olhos e não viu a espada no local onde a 
colocara – tinha sido retirada pelo filho, receoso do que pudesse intentar. Catão 
pergunta a um escravo quem tinha levado a espada e, perante o silêncio dele, 
pôs-se de novo a ler. Esperou breves momentos e depois, como se não estivesse 
pressionado nem impaciente, ordenou que lha trouxessem. Perante a desobe-
diência dos servos, exasperado começa a gritar que tinha sido entregue nu ao 
inimigo pelo próprio filho e pelos escravos. Pórcio acorre então, a chorar, com 
os amigos, e lança-se-lhe ao pescoço. E o pai, com ar severo, pergunta se acaso 
consideram que ele perdeu a razão sem o notar, já que cada um, sem procurar 
esclarecê-lo ou dissuadi-lo, o quer impedir de seguir a sua ideia e vontade. Diz 
por fim ao filho, em ar de censura, por que não lhe ata as mãos até que César 
chegue... O filho retira-se em lágrimas e, passados momentos, um escravo vem 
trazer a espada, que Catão examina. Certo de que estava em ordem, pega de 
novo no Fédon e continua a leitura antes de se suicidar. O médico, aproveitando 
o desfalecimento momentâneo de Catão ainda tenta tratá-lo, suturando-lhe a 
ferida. Mas, ao recuperar a razão, o Uticense afasta-o e reabre-a.

O passo de Plutarco contém identidades com o de Garrett, mas não alude 
à teoria das ideias e da reminiscência, que aparece no autor português. Além 
disso, descreve o episódio da espada escondida e da tentativa de cura... É certo 
que Almeida Garrett também dele se faz eco, mas em outro momento da ação 
– cenas 9, 10 e 11 do Ato V (1963: vol. 2, 1735-1743). Cito um passo da cena 9, 
em que Catão, ao tentar agarrar a espada para se suicidar, não a vê no lugar em 
que a colocara. Então dirige-se com estas palavras duras a Mânlio, Marco Bruto 
e Juba (1963: vol. 2, 1739):

....................Traidores!
Que fizestes! Quereis ir entregar-me
Escravo, servo com as mãos atadas, 
Aos algozes de César, ou à infâmia
Pior, maior, do seu perdão? Ingratos,
Vós meus filhos não sois: eu vos abjuro, 
Vos renego.



273

José Ribeiro Ferreira

Mânlio, comprometido – pois fora ele que escondera a espada – regressa 
com ela e entrega-lha. Catão então fere-se no peito e desfalece. Marco Bruto, 
Mânlio e Juba aproveitam a ocasião para lhe estancar o sangue. Ao voltar a si, 
pergunta por que o não deixam morrer, lançando de imediato as mãos á ferida 
e abrindo-a num último esforço.

A cena repercute o passo do Cato Minor de Plutarco em que o biogra-
fado, ao dar pela falta da espada, pede aos escravos que lha tragam (68.4 sqq.). 
Perante a desobediência destes e do filho que a havia escondido, Catão exas-
perou-se e começou a gritar “que ele tinha sido entregue nu ao inimigo pelo 
filho e pelos escravos, até que seu filho, em lágrimas, acorreu com os amigos e, 
lançando-se-lhe ao pescoço, soluçava e suplicava” (68.5). A chorar, Pórcio sai 
e manda a espada por um escravo... E Catão examina-a, descansou um bocado 
e, em seguida, fere-se...

Não é ousado concluir, pelo teor da exposição, que se torna evidente ser 
possível apresentar vários outros exemplos. O que atrás fica dito é, porém, mais 
do que suficiente para podermos concluir que, na tragédia Catão de Almeida 
Garrett, o débito a Plutarco é significativo e não se limita apenas à vida de Catão 
de Útica, mas estende-se a várias outras. Apesar de presente em diversos passos, 
essa influência observa-se, no entanto, sobretudo na ambiência geral da peça 
e nas figuras.



274

A tragédia Catão de Almeida Garrett. Seu débito a Plutarco

Bibliografia

Drogula, F. K. (2019), Cato the Younger: Life and death at the end of the Roman 
Republic. Oxford: Oxford University Press.

Figueiredo, M. de (1776), Theatro. Lisboa: Impressão Régia.
Garrett, A. (1963), Obras de Almeida Garrett. 2 vols. Porto: Lello & Irmão.
Marinho, Cristina A. M. de (2003), “De uma versão setecentista portuguesa do 

Cato de Addison ao Catão de Almeida Garrett”, in O. P. Monteiro e M. 
H. Santana (org.), Almeida Garrett um romântico, um moderno. Volume 
1. Lisboa: IN-CM, 403-411.

Paiva Monteiro, O. (1971), A Formação de Almeida Garrett. Experiência e Cria-
ção. Tese de Doutoramento. 2 vols. Coimbra: Faculdade de Letras da 
Universidade de Coimbra.

Paiva Monteiro, O. e M. H. Santana (org.) (2003), Almeida Garrett um român-
tico, um moderno. Volume 1. Lisboa: IN-CM.

Ribeiro Ferreira, J. (2006), “Deuda de Almeida Garrett con Plutarco”, in R. M. 
Aguilar e I. R. Alfageme (eds.), Ecos de Plutarco en Europa. De Fortuna 
Plutarchi Studia Selecta. Madrid, 69-80.



IV. 

DA HISTÓRIA, DA ARTE E DO PATRIMÓNIO



(Página deixada propositadamente em branco)



277

Classicismo, arte e identidade portuguesa

Nuno Rosmaninho
Centro de Línguas, Literaturas e Culturas

Universidade de Aveiro
ORCID: 0000-0003-2508-5381

rosmaninho@ua.pt

Resumo  Este artigo estuda a presença do classicismo nos discursos sobre a identidade 
artística portuguesa. Pretende verificar como é que a ideia de classicismo serviu para 
estabelecer o valor e a originalidade da arte portuguesa. Há seis acepções identitárias 
do classicismo: a greco-romana, a renascentista, a maneirista, a pombalina, a neo-
clássica e a dos regimes autoritários e totalitários. Os românticos opuseram-se ao 
classicismo enquanto academismo. Os patriotas subsequentes repudiaram o classicismo 
enquanto italianismo (no Renascimento), enquanto jesuitismo (no período maneirista) 
e enquanto absolutismo (no estilo pombalino). Só no Estado Novo é que o classicismo, 
vinculado ao estilo pombalino, adquiriu um valor nacional e justificou a arquitectura 
grandiosa do regime.

Palavras-chave: Classicismo, identidade nacional, estilo pombalino, estilo jesuítico, 
cidade universitária de Coimbra.

Abstract  This article studies the presence of classicism in the discourses on Portu-
guese artistic identity. It shows how the idea of classicism established the value and 
originality of Portuguese art. There are six identity meanings of classicism: the Gre-
co-Roman, the Renaissance, the Mannerist, the Pombaline, the Neoclassical and that 
of the authoritarian and totalitarian regimes. Romantics were opposed to classicism 
as academism. Next, patriots attacked classicism as Italianism (in the Renaissance), as 
Jesuitism (in the Mannerist period) and as absolutism (in the Pombaline style). Finally, 
in the Estado Novo, classicism, linked to the Pombaline style, acquired a national value 
and legitimized the grandiose architecture of the regime.

Keywords: Classicism, national identity, Pombalino style, Jesuit style, university city 
of Coimbra.

Este artigo pretende examinar a presença do classicismo nos discursos 
sobre a identidade artística portuguesa. Uma vez que as representações nacio-
nais partilham dos atributos da crença, pretende-se verificar como é que a ideia 
de classicismo foi utilizada para estabelecer o valor e a originalidade da arte 
portuguesa. No século XIX, o discurso centrou-se na arquitectura e na pintura. 
Só no século XX, com a revolução hermenêutica da caracterologia, é que tocou 
a escultura. O debate incidiu no Manuelino, no Renascimento, no chamado 
estilo jesuítico e no revivalismo clássico dos regimes autoritários e totalitários.

Os discursos identitários temem as nações culturalmente mais próximas, 
por serem mais influentes ou semelhantes, e os sistemas ideológicos supranacio-



278

Classicismo, arte e identidade portuguesa

nais, por prescindirem da nação. Para garantir a especificidade e a preeminência 
da nação, o Primeiro Romantismo quis abjurar da universalidade clássica, que 
sentia como um entrave ao programa cultural assente na história, na paisagem 
e na tradição de cada país. Depois, confundindo-a com as soluções maneiris-
tas, os patriotas atacaram a expressão alegadamente jesuítica do classicismo e, 
no combate ao absolutismo, o estilo pombalino, que viria, afinal, a emergir no 
Estado Novo como uma solução nacional e clássica para a arquitectura de poder. 
Há, portanto, seis acepções identitárias do classicismo: a greco-romana, a renas-
centista, a maneirista, a pombalina, a neoclássica e a dos regimes autoritários e 
totalitários. Os românticos opuseram-se ao classicismo enquanto academismo. 
Os patriotas subsequentes olharam a história da arte portuguesa e repudiaram 
o classicismo enquanto italianismo (no Renascimento), enquanto jesuitismo (no 
período maneirista) e enquanto absolutismo (no estilo pombalino).

1. Academismo

O classicismo nunca deixou de ser uma fonte primordial de cultura na 
Europa após o Renascimento, incluindo no século XIX, apesar da apropria-
ção nacional da arte. Não foi contra a Antiguidade grega e romana que os 
patriotas do Primeiro Romantismo criaram as linhas gerais de uma arte por-
tuguesa. Tanto quanto é possível concluir lendo os principais discursos artísti-
cos nacionais, os impulsos identitários desencadearam-se em oposição a uma 
ideia de universalismo e academismo. Em 1851, no prefácio ao Romanceiro, 
Almeida Garrett declarou ter visto “lavrar milagrosamente o fogo santo” e ter 
juntado o seu “retirado clamor aos hinos da vitória que derrotou para sempre 
os pretendidos clássicos, os zângãos académicos, os estrangeiros de todas as 
cores e feitios”1. Os patriotas da primeira metade do século XIX começaram 
por se opor ao carácter supranacional, racional, erudito e imitativo do clas-
sicismo, que seria, assim, o avesso da arte nacional, emotiva, popular e livre.  
O apreço pela Antiguidade parece coexistir com a desconsideração identitária 
do Neoclassicismo.

O século XIX foi aumentando sempre as razões para excluir o classicismo 
da nação portuguesa. Os primeiros românticos precisaram de se libertar dessa 
referência erudita que ignorava o valor das particularidades nacionais. Depois, 
a descoberta do estilo manuelino, a partir de 1842, levou os patriotas a oporem-
-se ao classicismo renascentista que dominou a Europa. A própria renovação 
da arte pelo influxo etnográfico tomou um espírito de descoberta e liberdade 
contrário à regra, à ordem e à erudição. No final do século, as pretensões socio-
lógicas impuseram a ideia de meio, que, na sua feição territorial, criava as espe-

1  Garrett 1851: 24.



279

Nuno Rosmaninho

cificidades nacionais. Por fim, a caracterologia étnica veio mostrar que um 
povo não podia imitar uma arte estranha senão por um processo inaceitável de 
despersonalização.

2. Italianismo

O classicismo contra o qual os patriotas erigiram a arte nacional portu-
guesa é uma entidade multiforme, onde cabe, como se viu, o Renascimento 
enquanto italianismo. No início do século XIX, a preponderância italiana era 
aceite, e servia mesmo para enaltecer um artista, como sucede no elogio de 
Nuno Gonçalves feito por José da Cunha Taborda.2 Em meados da centúria, 
essa sujeição à Itália renascentista era admitida com tristeza. Na transição para 
o século XX, o Renascimento italiano continuou a ser tomado como um influxo 
externo e até estranho a Portugal. A caracterologia étnica não diminuiu esse 
distanciamento identitário, agora apresentado como uma diferença de sensibi-
lidade colectiva.

O patriotismo artístico português assentou na crença de um estilo manue-
lino original e valioso, que alguns autores consideraram um episódio da resis-
tência à invasão clássica italianizante do Renascimento. Em 1869, Luciano 
Cordeiro refere a “invasão” do “itálico-clássico”3. Esta atitude prosperou no 
século XIX e veio a ter uma expressão epigramática em Ramalho Ortigão, que, 
em 1903, escrevendo sobre o Mosteiro dos Jerónimos, atacou “os eruditos de 
Quinhentos”, “fiéis aos seus princípios cosmopolitas de uma estética universal, 
deduzida da Antiguidade helénica e romana”. Na sua opinião, esses eruditos 
não entendiam a seguinte “verdade moderna: Que a arte de um povo só ver-
dadeiramente é grande e bela pelo dom tradicional e comum do sentimento 
e da simpatia especial da sua raça, independentemente da preceituação e da 
casuística das escolas”4.

Os autores que criaram os discursos identitários da arte portuguesa no 
século XIX (Almeida Garrett, o marquês de Sousa Holstein, Ramalho Ortigão, 
José de Figueiredo, etc.) não precisaram de discernir, nesse trabalho, entre a 
Grécia e Roma, uma vez que o inimigo da arte nacional estava num classi-
cismo difuso. Não os movia o rancor à Antiguidade, mas aos afloramentos 
renascentistas e maneiristas, que truncaram o estilo manuelino, e neoclássicos, 
contra os quais o século XIX fundou o patriotismo artístico. Assim, tal como 
escreveu Ramalho Ortigão em 1896, o estilo manuelino representava a “liber-
dade criativa” de um povo e opunha-se “à enfatuação idolátrica, à pedantesca 

2  Taborda 1815: 145.
3   Cordeiro 1869: 161.
4  Ortigão 1903: 154.



280

Classicismo, arte e identidade portuguesa

preceituação retórica, ao esmagador e exaustivo despotismo das cinco ordens, 
com que o neoclassicismo da Renascença rasoirou todo o talento humano”5.

Para valorizarem identitariamente o estilo manuelino, infundindo-lhe um 
espírito criador e original, os patriotas oitocentistas tiveram, portanto, de atacar 
o Renascimento enquanto arte estrangeira e imitativa da Antiguidade Clássica. 
Dando a tudo uma feição organizada e explicativa, Ramalho Ortigão aludiu ao 
“naturalismo nacional contra o classicismo estrangeiro”, e procedeu a variações 
interpretativas onde o Renascimento equivale, em Portugal, a uma submissão 
“ao inflexível dogma clássico, imobilizando assim lamentavelmente por dois 
séculos de convencionalismo toda a energia inventiva, todo o carácter étnico, 
toda a viva expressão de independência regional na produção artística de todo 
o mundo”6.

Décadas de maturação identitária conduziram a esta hermenêutica clara do 
Renascimento. Em 1914, o integralista Hipólito Raposo apresentou à Faculdade 
de Letras de Lisboa uma dissertação intitulada Sentido do Humanismo. Júlio 
Dantas resumiu as conclusões na revista Ilustração Portuguesa: “a Renascença 
foi prejudicial à beleza da nossa língua; o humanismo unificou a cultura literária 
e desnacionalizou a arte; o espírito clássico de sua natureza cosmopolita, neu-
tralizando todas as tendências de individualização, anulou, em toda a Europa 
latina, o espírito nacional”7. Esta interpretação, aplicada à arquitectura, signi-
fica, segundo Hipólito Raposo, que o Manuelino, a “nacionalização do gótico”, 
não se tornou um “estilo nacional” porque a “onda renascentista” impediu essa 
realização natural. Mantém-se, neste autor, o desprezo pelo carácter imitativo 
do Renascimento. Hipólito Raposo argumenta que os humanistas do século 
XV “pensaram que não podendo a Antiguidade ser excedida, devia ser imitada 
ou igualada”. Na sua opinião, isso tornava o humanismo “um processo estético 
artificial” e, concluo eu, por causa desse defeito, destituído de valor identitário. 
“Roma ressurgia com discípulos que parecem copistas”, acusa Hipólito Raposo, 
“pelo desejo de serem romanos, antes que homens do seu tempo”8.

O classicismo continuou a ser proclamado como elemento externo à iden-
tidade artística portuguesa até 1930. Por volta deste ano, num texto intitulado 
“Do nacionalismo e universalismo da arte portuguesa nos séculos XV e XVI”, 
José de Figueiredo atribuiu ao classicismo renascentista o declínio das refe-
rências marítimas e orientais na arquitectura. A identidade portuguesa seria 
barroquista e não clássica. O Renascimento e o Maneirismo corresponderiam a 
um intervalo de classicismo entre os barroquismos manuelino e propriamente 
barroco.

5  Ortigão 1896: 161.
6  Ortigão 1903: 153-154 e 161.
7  Dantas 1915: 129.
8  Raposo 1914: 29-30, 32-34, 39-40, 46-48 e 75-76.



281

Nuno Rosmaninho

A redução do classicismo a uma corrente cosmopolita de raiz italiana que 
abafou a originalidade portuguesa nos séculos XVI e XVII manteve-se até Rey-
naldo dos Santos desenvolver uma teoria dos estilos assente no princípio da 
assimilação. Este autor afirma que o mesmo estilo conhece uma interpretação 
“diversa segundo o ambiente de sensibilidade ou tradição do país que o assi-
mila”9. Assim, o Renascimento não deve ser tomado apenas como uma vaga 
que assolou Portugal e lhe impôs uma arte estrangeira. É preciso ver como a 
personalidade colectiva acomodou as referências clássicas. Segundo Reynaldo 
dos Santos, a ressurreição da Antiguidade na Itália renascentista foi efectiva-
mente imitativa. Em Portugal, porém, as formas clássicas teriam sido interpre-
tadas por um sentimento colectivo específico e constante ao longo dos séculos. 
Nesta perspectiva, o Renascimento ter-se-ia revelado estranho à sensibilidade 
portuguesa e incapaz de a modificar, ou seja, não teria passado de uma moda. 
Reynaldo dos Santos não alterou a ideia de que o Renascimento foi um estilo 
estranho a Portugal: acentuou-a, defendendo que as suas formas eram alheias 
à personalidade colectiva.

3. Jesuitismo

Durante grande parte do século XIX, à falta da categoria periodológica do 
Maneirismo, os hermeneutas identitários habituaram-se a falar de decadência 
do Renascimento e, sobretudo, de estilo jesuítico. A possibilidade de existir um 
estilo próprio da Ordem de Jesus fez parte de um combate ideológico contra os 
jesuítas, o absolutismo e o classicismo da época maneirista10.

A noção de estilo jesuítico surgiu na Alemanha e em França, na terceira 
década do século XIX, e generalizou-se para designar a arte supostamente 
insincera, pedante e fria que resultou da “degradação” do Renascimento11.  
É neste sentido que ocorre nas Viagens na Minha Terra, de Almeida Garrett, 
e na historiografia artística portuguesa subsequente. Esta época atribuía um 
significado espiritual e nacional aos estilos artísticos. O Romantismo conferiu 
um valor identitário ao Românico e ao Manuelino e alimentou, por essa via, a 
convicção de que a arte medieval seria superior ao classicismo renascentista e 
pós-renascentista, associado, em Portugal, à decadência da pátria e à corrupção 
dos valores políticos, espirituais e religiosos. A arquitectura jesuítica era, para 
Almeida Garrett, a expressão artística da dissimulação, da crueldade e do fana-
tismo, promovidos pela Inquisição, pelos jesuítas e pela dinastia filipina. Era, 
para Antero de Quental, o reflexo fiel de uma época sombria e depravada12. Era, 

9  Santos 1943: 8.
10  Sigo o capítulo “Pode a arte ser jesuítica?” in Rosmaninho 2020a: 39-57.
11  Levy 2004: 16 e 28 sqq.
12  Quental 1987: 24-25.



282

Classicismo, arte e identidade portuguesa

para Teófilo Braga, o resultado da funesta vitória da erudição e da “imitação 
clássica da Antiguidade” sobre a tradição popular13.

Nesta sequência de ideias, o classicismo foi considerado um aspecto do 
declínio nacional. O classicismo e a tradição popular converteram-se em pólos 
de uma dicotomia com a qual se procedia a uma vasta hermenêutica identitária. 
Assim como, para Teófilo Braga, o estilo manuelino exprimia o veio popular, 
o estilo jesuítico (e o classicismo em geral) representava a derrota da tradição.  
O classicismo, a Inquisição e a perda da independência política, em 1580, 
fariam parte de um processo de abatimento nacional, que conduziu à perda de 
espírito criador e crítico e, na arte, à prevalência obediente das regras clássicas.

A cultura artística e política oitocentista, assente no apreço pela origina-
lidade, pelo encanto popular e pela liberdade, viu facilmente no Convento de 
Mafra, como propôs Antero de Quental, a “ausência de sentimentos e invenção, 
que produziu o gosto pesado e insípido do classicismo” e ergueu “as massas 
compactas, e friamente correctas na sua falta de expressão, da arquitectura 
jesuítica”14.

Estas opiniões prosseguiram, com modificações pontuais, em Ramalho 
Ortigão, que, embora exaltando a Renascença do reinado de D. João III, con-
tinuou a lamentar a degeneração e o abastardamento decorrentes da “interven-
ção meticulosa da apoucada mas avassalante estética jesuítica”15. A vontade de 
excluir o Maneirismo da nação levou ainda Fernando de Pamplona, em 1944, 
a afirmar que “o classicismo de feição jesuítica de Terzi e seus sequazes, severo 
e frio no exterior dos templos, sobrecarregado e emaranhado nos seus interio-
res,” correspondia “ao período da dominação espanhola e quadrava melhor ao 
sentimento dos dominadores do que ao nosso”16.

4. Pombalino

O Neoclassicismo foi a corrente contra a qual o Romantismo criou as cul-
turas nacionais. O século XIX opôs-se à universalidade de princípios com as 
particularidades da nação, entendida como realidade histórica, tradicional, 
paisagística e caracterológica. A recusa identitária do classicismo estendeu-se 
ao estilo pombalino, considerado uma expressão lamentável do absolutismo e 
da secura das regras. Esta interpretação mantém-se até ao Estado Novo, apesar 
de sustentar duas abordagens identitárias antagónicas: o seu repúdio pelo libe-
ralismo e a sua aprovação pelo autoritarismo. O estilo pombalino foi condenado 
e enaltecido por ser a expressão da autoridade política e, nessa medida, imposi-

13  Braga 1881: 17.
14  Quental 1987: 26.
15  Ortigão 1903: 141.
16  Pamplona 1944: 31.



283

Nuno Rosmaninho

tivo, frio e sem calor subjectivo. Neste processo, foi a hermenêutica identitária 
que divergiu, e não os valores reconhecidos a esta arquitectura.

As objecções ao estilo pombalino são antigas, generalizadas e, durante 
muito tempo, unânimes. Atanazy Raczynski, em Les Arts en Portugal, publi-
cado em 1846, produziu uma das raras valorizações identitárias no século XIX. 
Na vigésima primeira carta, afirma que a arquitectura portuguesa apresentou 
“um estilo particular e característico” de 1495 a 1550 e no tempo do marquês 
de Pombal: “são estes dois estilos de arquitectura os únicos que me parecem 
verdadeiramente característicos e nacionais”17.

As impugnações identitárias acentuam, como explica Joana Cunha Leal, 
a monotonia, o pragmatismo, a repetição e a “ausência de fantasia e de pon-
tuações originais”18. O anátema estético adquiriu uma feição política quando 
a uniformidade e a frieza da arquitectura foram tomadas como uma expressão 
do poder incomplacente do marquês de Pombal, e um teor identitário quando 
os seus valores plásticos e políticos foram considerados, em primeiro lugar, 
estranhos à nação, e, depois, a sua melhor representação arquitectónica.

Almeida Garrett, nas Viagens na Minha Terra, viu na Baixa de Lisboa a 
quebra do “fio de todas as tradições da arquitectura nacional”19. É um juízo 
pleno de futuro, porque põe os atributos estéticos ao serviço de uma herme-
nêutica nacional. Esta linha de interpretação foi prosseguida por Teófilo Braga, 
que, em 1881, escreveu:

A intervenção da Autoridade na Arte produz o alinhamento, como o pedan-
tismo das arcádias produz a poesia correcta, bem metrificada, mas fria.  
O excesso de absolutismo exercido pelo marquês de Pombal acabou de matar a 
arquitectura portuguesa; o estilo pombalino é um documento moral.20

Em 1914, Afonso Lopes Vieira ainda observava na Baixa pombalina de 
Lisboa a acção de um político “que nada sentia da arte” e a realizou “sem com-
preensão das nossas tradições”21.

As primeiras décadas do século XX concederam à Praça do Comércio, nas 
palavras de Joana Cunha Leal, “um valor artístico excepcional alicerçado quer 
na sua monumentalidade, quer na sua implantação geográfica”. O “restante 
plano urbanístico e a arquitectura da reconstrução, com particular destaque 
para a tipologia predial que resultou da síntese das propostas de Eugénio dos 
Santos e de Carlos Mardel”, permaneceram “vinculados aos estigmas da mono-

17  Raczynski 1846: 409.
18  Leal 2004: 7.
19  Garrett 1846: 177-178.
20  Braga 1881: 172.
21  Vieira 1914. 11.



284

Classicismo, arte e identidade portuguesa

tonia, da economia e do pragmatismo, e bem assim, sujeitos a críticas deprecia-
tivas”22. Deste modo se criaram dois padrões pombalinos e duas possibilidades 
de interpretação.

O estigma oitocentista da monotonia, da simplicidade, da repetição 
e do utilitarismo, articulado com a grandeza da Praça do Comércio, ofere-
ceram um sólido tronco de onde emergiram duas apropriações identitá-
rias: a monotonia, engrandecida pela escala, permitiu a conversão do estilo 
pombalino numa expressão clássica portuguesa; a simplicidade e a geome-
tria transformou-o num antecedente português da arquitectura moderna.

5. Monumentalidade

A natureza historicista e etnográfica das buscas identitárias oitocentistas 
não admitia as referências clássicas, sobretudo romanas, facilmente confun-
didas com o exercício do poder e, portanto, próximas do impulso absolutista. 
Uma arte nacional decalcada nos Descobrimentos e no Povo, e onde cabiam o 
estilo manuelino, a escola portuguesa de pintura, a pintura de costumes e a casa 
portuguesa, não podia conter, ao mesmo tempo, o sentido da ordem e da escala 
desenvolvida pelos Romanos.

Esse impedimento desapareceu no século XX, quando os regimes naciona-
listas e autoritários quiseram exprimir o seu vigor por intermédio da arte. “Soli-
dez, poder e força são as características que mais impressionam na arquitectura 
romana”, escreve Maria Helena da Rocha Pereira23. São elas, precisamente, as 
invocadas pelos totalitarismos para seguir e emular a Antiguidade. O classicismo 
monumental totalitário é a expressão arquitectónica de um fascínio e, mesmo, 
de um desejo de rivalizar com a Antiguidade, sobretudo a romana, onde é fácil 
encontrar os valores da disciplina, da ordem e da autocracia.

Na passagem para o século XX, a caracterologia étnica acentuou as referên-
cias rurais e deu aos discursos um tónus atemporal e psicologista. A identidade 
artística, em vez de se plasmar apenas em períodos históricos de originalidade 
e valor, começou a ser associada a uma personalidade colectiva que assimila 
as referências estrangeiras sem perder a sua feição própria. Ao mesmo tempo, 
as proclamações nacionalistas, vitoriosas, exigiram um Estado forte, que se 
impusesse em todos os campos, incluindo no da arte. Os patriotas deixaram 
de temer ou repudiar o classicismo, e encetaram até a sua apropriação identi-
tária. Esperavam obter, assim, uma representação artística do poder do Estado 
e da nação. Também esperavam, desse modo, garantir a supremacia da esté-
tica revivalista e naturalista, ameaçada pelas vanguardas e pelo modernismo.  
A renovação totalitária do classicismo contém um alor revivalista, que lhe vem 

22  Leal 2004: 7.
23  Pereira 1984: 436.



285

Nuno Rosmaninho

da conformação estética oitocentista, e uma pulsão monumental, que é a expres-
são do seu fundamento político.

O apreço pelo classicismo no contexto de um nacionalismo extremado 
levanta a seguinte questão: como pode um regime nacionalista e racista, como é, 
por exemplo, o nazi, cultivar referências de raiz grega e romana? Como podem 
os nacionalismos admitir uma linguagem artística tão notoriamente europeia? 
A resposta encontra-se na recuperação de variantes nacionais do classicismo. Já 
chamei a este processo uma nacionalização do classicismo24. Não é um recurso 
perfeito, não anula as incongruências ideológicas, não impede o antilatinismo 
na Alemanha, mas torna identitariamente aceitável a invocação do classicismo. 
Na Alemanha, exalta-se o Neoclassicismo prussiano de Gilly e Schinkel; em 
Espanha, Herrera e Villanueva, o Escorial e o Museu do Prado; em Portugal, o 
estilo pombalino. O classicismo deixava de ser simplesmente helénico, romano 
ou mesmo europeu, e passava a ser alemão com Schinkel, espanhol com Villa-
nueva e português com o estilo pombalino.

Por facilidade de exposição, pode-se dizer que o século XX conheceu três 
modalidades de classicismo: o classicismo romântico, historicista, revivalista; 
o classicismo totalitário, intrinsecamente monumentalista; e o classicismo pós-
-moderno. Albert Speer, o arquiteto de Hitler, declarou nas suas memórias que 
o classicismo monumental foi uma corrente comum aos totalitarismos e às 
democracias, encontrando-se tanto em Berlim, Roma e Moscovo como em 
Washington, Londres e Paris25. Existem, efectivamente, similitudes formais. Os 
regimes totalitários tendem, porém, para o gigantismo e a severidade, e põem 
o classicismo ao serviço de uma ideologia que contradiz o equilíbrio e a mode-
ração subjacentes ao classicismo grego.

Se partirmos do princípio, exposto por John Summerson, de que um edifí-
cio é clássico quando, além de empregar o vocabulário das cinco ordens arqui-
tectónicas, apresenta “uma harmonia demonstrável entre as partes”, então o 
classicismo totalitário aspira a uma escala e a valores alheios ao espírito clás-
sico26. A ideologia totalitária é que dá a hybris, que torna anticlássico o aparente 
classicismo.

6. A possibilidade de um neopombalino

No século XIX, o menosprezo identitário dos classicismos renascentista e 
neoclássico assentou na convicção de que eles foram intrinsecamente imitati-
vos. No século XX, a valorização das referências formais clássicas inscreveu-se 
num ambiente cultural e político que não hesitou em pedir (e às vezes exigir) 

24  Rosmaninho 2006: 25.
25  Speer [s. d.]: 111-112, 140 e 237.
26   Summerson 1978: 10 e 89.



286

Classicismo, arte e identidade portuguesa

a cópia aos artistas. Fantasiando o futuro que deseja, Tomaz Ribeiro Colaço, 
adversário feroz da arte moderna, imaginou, em 1939, a Avenida da Liberdade 
provida de “arcadas, suportando apalaçados renques de edifícios copiados do 
Terreiro do Paço”27.

O desprezo liberal pelo Pombalino cedeu a um apelo totalitário que con-
gregava o apreço pela autoridade, a crítica do individualismo artístico e a defesa 
da cópia em arte. O revivalismo oitocentista, patente na neo-renascença, adqui-
riu então grandiosidade e a capacidade de representar o poder do Estado e, 
por essa via, da própria nação. Quando a exposição Nova Arquitectura Alemã 
abriu em Lisboa, em Novembro de 1941, os jornalistas, críticos e arquitectos 
sentiram-se dominados por essa ostentação simbólica e procuraram em Por-
tugal uma linguagem que se lhe pudesse contrapor. Encontraram-na no estilo 
pombalino.

As apreciações produzidas no Estado Novo beneficiaram da revaloriza-
ção da Baixa pombalina, observada a partir do cânone grandioso da Praça do 
Comércio e da acção alegadamente esclarecida do estadista absoluto. A possi-
bilidade de a Praça do Comércio ser uma das mais significativas da Europa e 
de exprimir o alto poder de acção política, como sugere Raul Proença no Guia 
de Portugal, em 1924, capacitaram-na a sustentar uma solução arquitectónica 
convincente para o poder autoritário28.

O estilo pombalino constituiu, no ápice das ditaduras, a proposta portu-
guesa de nacionalização do classicismo. O fascínio ideológico pela grandiosi-
dade arquitectónica provocou admiração estética e identitária pelo nazismo. Os 
edifícios de Albert Speer pareciam a resposta eficaz ao modernismo: tinham 
a beleza do classicismo, notável poder afirmativo e uma singeleza de linhas a 
que, com boa vontade, se poderia chamar moderna. Se a Alemanha se afirmava 
com um classicismo monumental, cuja grande escala espelhava o poder e as 
ambições do nazismo, Portugal podia desenvolver um neopombalino que fosse 
clássico e português. Observando as fotografias e maquetas dos edifícios de 
Albert Speer, os visitantes da exposição de Nova Arquitectura Alemã desejaram 
criar, sobre o Pombalino, um estilo português, autoritário e salazarista.

O valor político e identitário do estilo pombalino ficou selado, entre os ger-
manófilos, quando o próprio Albert Speer, que se deslocou a Lisboa para inau-
gurar a exposição, afirmou ter ficado “deslumbrado” pela Lisboa pombalina29. 
Dutra Faria, nacionalista e admirador da Alemanha, foi um dos que, impressio-
nados pela grandiosidade da arquitectura nazi, se lembraram de responder com 
o estilo pombalino, invocando a “mesma severidade”, a “mesma esmagadora 

27  Colaço 1939: 21.
28  Cit. por Leal 2004: 9.
29  Macedo 1941: 438-439.



287

Nuno Rosmaninho

imponência” e o “mesmo desdém pela variedade caracterizadora das concep-
ções arquitecturais de tipo cristão”. Contrariando os patriotas do século XIX, os 
nacionalistas de 1940 tornaram estes valores positivos e portugueses30.

O estilo pombalino, vilipendiado no século XIX, ganhou admiradores no 
início do século XX e adquiriu, assim, no Estado Novo, a aptidão de propor-
cionar a Portugal uma diferenciação identitária no âmbito da arquitectura de 
poder dos regimes autoritários e totalitários. Para esse efeito, foi necessário que 
o estereótipo de um “país inquieto e duvidoso”, lírico e religioso, enunciado por 
Diogo de Macedo, admitisse, ao seu lado, essa outra “expressão portuguesa” 
confiante e grandiosa31. Roma e a Grécia, que em Oitocentos se confundiram 
com o Renascimento e o Maneirismo, foram vítimas da hybris nazi. E é pos-
suído por essa hybris que Fernando de Pamplona escreve que a “severidade e 
robustez” teutónica se aparentam “menos à graça ateniense do que à grandio-
sidade romana, ao seu sentido imperial”32.

A apropriação identitária do classicismo foi facilitada pela referida herme-
nêutica caracterológica, desenvolvida em Portugal a partir de final do século 
XIX. Com ela, a originalidade deixa de depender da ausência de influências 
externas, e passa a estar, sobretudo, no poder de assimilar essas influências, de as 
reinterpretar e adequar à sensibilidade colectiva da nação. Os cinquenta anos de 
progressão da caracterologia étnica e a organização sistemática de Reynaldo dos 
Santos autorizaram Fernando de Pamplona a dizer que, na arquitetura de Albert 
Speer, “se aliou a simplicidade dórica à majestosa robustez romana, interpretadas 
ambas pela máscula sensibilidade da Alemanha de hoje”33.

O estilo pombalino passou a ser a representação mais fidedigna dos “carac-
teres originais” portugueses. Ninguém fez isso melhor do que Reynaldo dos 
Santos, incluindo em relação ao estilo pombalino, ao concebê-lo como uma 
encarnação da austeridade intrinsecamente portuguesa do século XVII. Em 
1943, na conferência sobre “O espírito e a essência da arte em Portugal”, expli-
cou que o Terreiro do Paço, “com a simetria ritmada das suas arcadas, admirável 
sentido espacial e de proporções, enquadrando uma bela estátua equestre, tem 
uma originalidade e sabor nacionais que Mafra nunca alcançou”. O estilo pom-
balino teria conseguido exprimir a “robustez de formas tectónicas”, a “sobrie-
dade decorativa” e o “misto de grandeza e de pobreza” que são “o fundo da 
personalidade da nação”34.

A apropriação identitária do Terreiro do Paço estava consumada. Em 1944, 
Fernando de Pamplona apresentou as evidências morfológicas. O “belo con-

30  Faria 1941: 5; Rosmaninho 2020b.
31  Macedo 1941: 438-439.
32  Pamplona 1941: 3.
33  Ibid.
34  Santos 1943: 31.



288

Classicismo, arte e identidade portuguesa

junto urbano do Terreiro do Paço – por sua monumentalidade , uma das mais 
impressionantes praças da Europa – […] conserva nas construções particula-
res, despidas quási de ornatos, alguns dos mais aprazíveis caracteres nacionais, 
como as varandas de sacada, os beirais e as mansardas. Foi este”, conclui Fer-
nando de Pamplona, “o último período marcante da nossa arquitectura.”35

Foi na “gravidade rectilínea do Terreiro do Paço”, assinalada por Fernando 
de Pamplona, que os patriotas do Estado Novo fundamentaram o classicismo 
monumental português e tornaram “portuguesa” a arquitectura do salazarismo. 
Em 1948, o historiador de arte francês Élie Lambert considerou a Lisboa pom-
balina como “a mais nacionalmente portuguesa” e o neopombalino como a 
sua expressão renovada e fiel. A “simplicidade de linhas”, a “nobreza”, a “sim-
plicidade grave”, que são valores do Pombalino e do neopombalino, traduzem 
um espírito que, na sua opinião, se encontram nas “mais recentes criações do 
urbanismo” salazarista36.

Esta maneira parecia, a muitos modernos, um mero expediente revivalista. 
Em 1948, no congresso de arquitectura, Cottinelli Telmo criticou o “pseudo-
pombalino”, aplicado em liceus, como uma das imitações, estilizações, decora-
ções e símbolos a que o portuguesismo tem sido reduzido37. Fechava-se, assim, 
a eventualidade de um neopombalino revivalista. Abria-se a possibilidade do 
Pombalino como um estilo moderno avant la lettre. 

7. Raízes pombalinas do moderno

Uma posição antimoderna, como a de Raul Lino em 1929, vê no estilo 
pombalino um importante passo no sentido do utilitarismo e da estandarti-
zação38. Esta interpretação foi incorporada pelos modernos, que consegui-
ram ver em Eugénio dos Santos, como indicou Pardal Monteiro no título de 
um livro, em 1950, o “precursor do urbanismo e da arquitectura moderna”39.  
A apropriação modernista do estilo pombalino aproveitou a celebrada fórmula 
de conciliação entre nacional e universal para lhe conferir um valor português e 
internacional. Em 1949, a Baixa pombalina era, na opinião de Pardal Monteiro, 
expressa em Os Portugueses Precursores da Arquitectura Moderna e do Urba-
nismo, algo “grande”, “perfeito”, “razoável”, “português” e “universal”40.

Assim se criou um apreço unânime onde, durante muitas décadas, reinara 
a estigmatização. Podia-se, finalmente, gostar sem relutância e, sobre esta nova 

35  Pamplona 1944: 32.
36  Lambert 1948 : 6, 18 e 19.
37  Telmo 1948: 62.
38  Lino 1929: 58. 
39  Monteiro 1950.
40  Cit. por Leal 2004: 13.



289

Nuno Rosmaninho

segurança, decretar, sem explicações, o portuguesismo do estilo pombalino. As 
palavras do arquitecto Jorge Segurado, em Lisboa no Passado e no Presente, são 
culminantes. A Baixa pombalina emergia, aos seus olhos e ao seu tempo, como 
“uma das mais belas urbes da Europa”, uma “bela sinfonia de Beleza”, contendo 
uma “bem equilibrada Arquitectura” e “uma das melhores e mais belas praças 
do mundo”. As suas “novas formas” apresentariam uma “feição própria e espe-
cial carácter”. Nos seus “altos prédios utilitários”, há uma “notável unidade de 
conjunto, até porque tinha um cunho só português”41.

As interpretações identitárias praticam uma liberdade irrestrita nos julga-
mentos do Pombalino. Depois da recusa, da aceitação e do enaltecimento, vem 
António Quadros, já em 1954, apontar-lhe o estrangeirismo italianizante. Este 
autor acredita que o estilo pombalino é apenas “um prolongamento iluminista 
da arte humanista italiana”, que inicia a degradação da arquitectura portuguesa: 
“É a partir do Marquês de Pombal que o conceito de arquitectura principia entre 
nós um processo de degenerescência gradual”42.

A reconstituição identitária do estilo pombalino prosseguiu no âmbito da 
procura das invariantes estruturais da arquitectura portuguesa, que prosperou 
no último quartel do século XX. Essa reavaliação conduziu à interpretação 
urbanística de Walter Rossa, que, em 2000, escreveu: “o pombalino já não pode 
ser considerado um estilo, mas tão só o clímax da evolução de um fenómeno 
cultural que não devemos ter pejo de designar por Escola Portuguesa de Urba-
nismo”43. Seis anos depois, José Manuel Fernandes reiterou o Pombalino como 
um dos episódios de maior criatividade e originalidade da arquitectura e do 
urbanismo portugueses. O “edifício, a um tempo urbano-arquitectónico, do 
Pombalino” é apresentado por este arquitecto como um dos maiores contributos 
portugueses para “a cultura arquitectónica euro-ocidental”44.

8. Saber

A identificação do classicismo monumental totalitário pode dividir os 
estudiosos e levá-los a infindáveis estudos comparativos. No caso português, 
discute-se a filiação no nazismo ou no fascismo e a pertinência teórica da cha-
mada terceira via italiana. Assiste-se, aliás, a um reforço da corrente que vê 
na cidade universitária de Coimbra essa síntese entre moderno e clássico. Não 
faltam mesmo autores dispostos a considerar simplesmente modernos os edifí-
cios das faculdades. Os estudos identitários são sempre, à sua maneira, ensaios 
de recepção, nos quais se procura deduzir o que cada pessoa ou época viu (ou 

41  Segurado [s. d.]: 34-38.
42  Quadros 1954: 117.
43  Rossa 2000: 21.
44  Fernandes 2006.



290

Classicismo, arte e identidade portuguesa

reconheceu) na arte, isto é, o significado que cada pessoa ou época atribuiu à 
arte de um país.

Nesta medida, sou levado a reafirmar que o classicismo monumental totali-
tário é a categoria que melhor define o núcleo da cidade universitária de Coim-
bra, o seu projecto original e o modo como foi interpretada durante décadas. 
Leonid Heller mostrou que os valores mais caros ao classicismo monumental 
são o belo, o grandioso, o sublime, o enfático e o heróico. É neles que assentam 
os juízos estéticos da arquitectura no período estalinista e as apreciações posi-
tivas da exposição Nova Arquitectura Alemã45. Onde os adeptos desta arquitec-
tura elogiaram a escala e o carácter imperial, os adversários viram megalomania, 
monotonia e, como se lê no jornal República, em 8 de Novembro de 1941, a falta 
de graça da “arquitectura latina”46. Fernando de Pamplona admira na arquitec-
tura nazi patente na exposição a “simplicidade dórica” e a “majestosa robustez 
romana”47. J. Fernando de Souza recusou aos edifícios de Albert Speer a nobreza 
e a justa proporção48.

A recepção da cidade universitária de Coimbra seguiu os mesmos parâ-
metros. A obra foi lançada, em 1941, com a expectativa e o apreço pela gran-
diosidade. Cottinelli Telmo, que a projectou, e Cristino da Silva, que lhe deu 
continuidade, assentaram essa grandiosidade no classicismo, articulando os 
seus valores com as referências patrióticas. As menções ao classicismo são cons-
tantes e estruturadoras. Mesmo os detractores as reconhecem. Nas memórias 
que escreveu em 1972 e 1973, o professor Luís Cabral de Moncada chamou-lhe 
“acrópole pseudo-helénica”49.

É verdade que algumas pessoas, tomadas ainda pelo historicismo arqui-
tectónico, a consideraram demasiado austera e, por isso, moderna. As alusões 
clássicas são, contudo, por demais evidentes. Basta mencionar os pórticos pre-
vistos para as Praças de D. Dinis e da Porta Férrea, com inscrições epigráficas, 
os grupos escultóricos que os ornam, as estátuas de figuras clássicas, os relevos 
com temas homéricos nos portões da Faculdade de Letras, o fresco do átrio 
desta Faculdade, especificamente dedicado à Antiguidade Clássica, e outras 
referências a figuras, obras e valores culturais greco-romanos: Píndaro, Hesíodo, 
Platão, Virgílio, Horácio, o Pártenon, um arco de triunfo, a loba do Capitólio, 
a estátua de Augusto, o Apoxyomenos de Lisipo, a Vitória de Samotrácia, Escu-
lápio, Hipócrates, Galeno, Sócrates, César, etc. Não é, porém, o número de 
menções à Antiguidade que pretendo realçar, mas o modo como se articularam 
com a exaltação da pátria.

45  Heller 1997; Rosmaninho 2020b.
46   Nas Belas-Artes 1941: 4.
47  Pamplona 1941: 3.
48  Souza 1941: 1.
49  Moncada 1992: 229-230.



291

Nuno Rosmaninho

A Antiguidade Clássica proporciona à cidade universitária de Coimbra 
uma arquitectura grandiosa e um traço de universalismo e de prestígio inte-
lectual. A Antiguidade está no plano ortogonal, nos pórticos, na estética da 
escultura e na iconografia. Serve uma finalidade doutrinadora, onde, apesar de 
tudo, nem sempre foi possível garantir uma articulação pacífica com o patrio-
tismo e a moral.

O deputado José Fernando Nunes Barata considerou “nacionalmente inex-
pressivas” as estátuas realizadas por Barata Feyo para a frontaria da Faculdade 
de Letras50. Talvez aludisse ao facto de as estátuas representarem Tucídides, 
Aristóteles, Demóstenes e Safo. Talvez tivesse em mente sobretudo esta última, 
com os seios desnudos. A estátua de Safo levantou um clamor moral, a que o 
próprio director da Faculdade deu voz no acto inaugural do edifício, em 1951. 
Amorim Girão objectou a “frescura de algumas adjacências, deveras lamen-
tando que o estatuário não tenha conseguido materializar em pedra a alta espi-
ritualidade que deve ser timbre de uma escola digna deste nome”51. Amorim 
Girão foi apenas um dos professores que se insurgiram contra a impudicícia da 
estátua, que facilmente se suporia apenas clássica. Alberto Vilaça lembra, nas 
suas memórias, que estava em causa o próprio volume dos seios52.

Este episódio talvez seja pouco significativo no âmbito de uma tão expres-
siva presença da Antiguidade greco-romana. Preponderou a harmonia entre 
classicismo e patriotismo: a pátria representada na história e na cultura e a 
universalidade obtida no saber e no prestígio da Antiguidade.

9. Moderno e clássico

O debate entre classicismo e tradição deu lugar, no século XX, a uma dis-
puta entre classicismo e modernismo. O classicismo, que fora para os primeiros 
românticos o pólo contra o qual a nação se construíra, tornou-se uma referência 
de ordem e compostura nacional, oposta ao individualismo e ao carácter apá-
trida da estética modernista. 

A acentuada difusão da arquitectura moderna produziu, primeiro, atitudes 
de recusa, e, depois,  tentativas de conciliação. Um artigo publicado na revista  
A Arquitectura Portuguesa, em 1938, não deixa dúvidas sobre a apreensão iden-
titária do “modernismo” com “raízes sólidas nas tradições de Roma”. Nesse 
curto texto, preceitua-se que toda a arte de um país deve ser desse país, mesmo 
que seja modernista. A inspiração nas “tradições de Roma” seria, precisamente, 
uma alternativa à cópia dos “modelos alheios”. O articulista, entusiasmado com 
a “presença” do Coliseu no projecto para a sede do Instituto Luce, vê nisso um 

50  Barata 1958: 501.
51  Girão 1953: 46‑47. 
52  Vilaça 1992: 50‑51 e 54. 



292

Classicismo, arte e identidade portuguesa

exemplo para Portugal: “os modernistas de Itália são como desejaríamos que 
fossem os nossos”, “intérpretes superiormente inteligentes e superiormente 
artistas de um sentido bem tradicional, bem nacional”53.

Este texto marca uma importante etapa na apropriação identitária do clas-
sicismo. Em vez de o excluir do legado nacional, como sucedeu no século XIX, e 
em vez de exaltar o seu cunho nacional numa base revivalista, apresenta-o como 
um sopro capaz de nacionalizar o modernismo. Para os tradicionalistas, que 
hostilizavam a estética, a política e a sociedade do modernismo, o classicismo 
era uma força moderadora. Este impulso coexistiu com a ortodoxia ferozmente 
antimodernista do classicismo monumental totalitário e serviu para domesticar 
o modernismo.

Em Outubro de 1941, Raul Lino elogiou a arquitectura do fascismo ita-
liano por ter sabido atenuar o modernismo com a vibração clássica da Roma 
antiga. Esta seria, na sua opinião, uma fonte de “monumentalidade”, de “nobre 
severidade”, de “força acerada” e de “abstinência”, que caracterizam a arte con-
temporânea. O “passado de esmagadora grandeza” transfere-se, assim, para a 
arquitectura do presente, sendo monumental em Roma e “mais leve e sorri-
dente” em Florença. Raul Lino quer que este exemplo frutifique em Portugal: 
“Não haverá por aí quem se queira habilitar a empreender jogo parecido ao dos 
artistas italianos, em meio das nossas relatividades?”54

O classicismo entrou na áspera disputa do moderno por intermédio do 
sector nacionalista, que pedia ao moderno que aceitasse ser clássico, e através 
do sector modernista, que via no moderno um novo classicismo. A primeira 
interpretação encontra-se, por exemplo, em Fernando de Pamplona. “Quando, 
há quatro anos, visitámos a Alemanha,” escreveu este autor em 1941, “causou-
-nos viva impressão na Koniglichern Platz de Munique, o contraste entre os 
três palácios gregos que a enquadram (um dórico, outro jónico, outro coríntio), 
todos eles cópias subservientes do antigo, e os dois templos quadrangulares 
abertos, consagrados aos mortos do Nacional-Socialismo, também de linhas 
clássicas, mas já tocados de espírito novo, nos quais o antigo e o moderno se 
encontram e se casam”55.

Nas hostes modernistas, o classicismo foi invocado para classificar a sim-
plicidade moderna e lhe dar, assim, foros de beleza intemporal. É o que se lê 
na nota que acompanha o projecto de uma “casa moderna”, do engenheiro civil 
Carlos Sellerier, publicado na revista A Arquitectura Portuguesa, em Janeiro de 
1932. Naquilo que parece uma memória descritiva, lê-se o seguinte: “Não sub-
metamos pois impiedosamente a uma crítica cerrada as produções do moder-

53  Arquitectura de hoje pelo estrangeiro 1938: 17-20.
54  Lino 1941: 9-10.
55  Pamplona 1941: 3.



293

Nuno Rosmaninho

nismo, acusando-as em absoluto de falta de estética, pois as estamos a encarar 
sob o domínio do belo clássico que ainda se funda na arte Grega e Romana, 
hoje deslocadas no tempo e fora do espírito, da actualidade”. Esta invocação 
traz o classicismo para o seio de um modernismo internacional, sem fronteiras. 
Haveria em ambos o “jogo científico e soberbo de volumes a que a luz dá vida”. 
O classicismo, contestado identitariamente por não representar as nações e 
pairar acima delas, é recuperado para certificar o cosmopolitismo moderno56.

Aproveitando talvez esta sugestão, os patriotas, desejosos de ver a nação na 
arquitectura, pediram então aos arquitectos modernos que pusessem mais clas-
sicismo nas suas obras. Isso as tornaria mais belas e, com a nacionalização do 
classicismo, mais portuguesas. E assim, nos anos trinta e quarenta, o classicismo 
foi posto ao serviço de desígnios tanto nacionalistas como individualistas, tanto 
académicos como modernistas. Por aqui se comprova, mais uma vez, o seu 
poder infinito para mobilizar o pensamento e a estética, mesmo antagónicos.

Alguns adversários do modernismo, desejosos de provar a sua fealdade e 
o seu carácter estrangeirado, contrapuseram-no à beleza e ao europeísmo do 
classicismo. Quando o modernismo se domesticou e pareceu aceitável integrá-
-lo nos valores nacionais e europeus (por contraposição ao alegado judaísmo 
e negritude de certas vanguardas), alguns hermeneutas aproximaram-no do 
racionalismo e da simplicidade do classicismo greco-romano. Aliás, moderno e 
clássico passou a ser uma síntese elogiosa, que se aplicava aos edifícios moder-
nos dignos de apreço. Esta fórmula chegou a ocorrer como o alfa e ómega da 
arquitectura.

Fernando de Pamplona considerou “ao mesmo tempo clássico e moderno” 
o Pavilhão dos Portugueses no Mundo, projectado por Cottinelli Telmo para 
a Exposição do Mundo Português, em 194057. Alberto José Pessoa escreveu, 
na memória descritiva do edifício da Faculdade de Letras da Universidade 
de Coimbra, que as fachadas “participavam ao mesmo tempo dum espírito 
moderno e clássico: do primeiro pela sua grande sobriedade e correspondên-
cia lógica com o interior; do segundo pelo ritmo dos seus vãos e pilastras, por 
uma expressão de dignidade que se distingue da expressão industrial de certas 
construções dos nossos dias”58. Foi deste entendimento que nasceu a ideia de 
uma terceira via da arquitectura fascista, cujo sucesso se mantém entre os estu-
diosos actuais.

A “conjugação do clássico com o moderno” tornou-se uma fórmula hábil, 
pela qual não se recusava o moderno, embora se lhe estabelecessem limites. Em 
1958, a Comissão Municipal de Arte e Arqueologia de Coimbra, que integrava 

56  Uma casa moderna 1932: 1-3.
57  Pamplona 1940: 173.
58  Rosmaninho 2020c: 291.



294

Classicismo, arte e identidade portuguesa

Luís Reis-Santos, instada a pronunciar-se sobre o projecto de remodelação do 
Parque de Santa Cruz, da autoria de Vianna Barreto, explicou que aquela con-
jugação não era senão “o emparceiramento do monumental com o puramente 
utilitário”59.

Não podendo já atacar simplesmente o modernismo, o conservadorismo 
estético escolheu o classicismo como uma das suas bandeiras terminológicas. 
Foi assim que, em 1957, Flórido de Vasconcelos interpretou o mais recente 
emprego na crítica de pintura. Na sua opinião, “Diogo de Macedo enganara-se 
ao declarar clássico o Modernismo”. O alegado “retorno do classicismo” estava 
a revelar-se “um retorno inexorável, devorador, esmagador” ao fim do século 
XIX, à geração de José Malhoa, Carlos Reis e Veloso Salgado. “Esse classicismo”, 
escreve Flórido de Vasconcelos, “não é o da Arte Moderna”: é um “retrocesso”60.

Conclusão

O classicismo foi rejeitado como fonte identitária da arte portuguesa no 
século XIX, quando os fundamentos eram sobretudo historicistas, e integrado 
quando a aproximação passou a ser também caracterológica. Foi recusado por 
ser uma influência externa, e aceite quando a ideia de uma personalidade colec-
tiva conferiu aos Portugueses o poder de recriar as influências por intermédio 
da sua capacidade de assimilação. Foi lamentado quando equivalia a uma cópia, 
e revalorizado quando a cópia se confundiu com uma desejada obediência.

No século XIX, a identidade artística portuguesa desenvolveu-se contra o 
classicismo, acusado de interromper o florescimento manuelino, de franquear 
a invasão italianizante, de impor à arquitectura o espírito calculista e frio do 
jesuitismo e de servir o absolutismo. Só nos anos trinta do século XX é que as 
nações europeias acolheram o classicismo. Cada nação descobriu no século 
XVIII um classicismo próprio, só seu, nacional. Assim se passou da abjuração 
identitária do classicismo, no século XIX, para a sua apropriação identitária, no 
século XX. A cidade universitária de Coimbra, construída no Estado Novo, e, 
sobretudo, o acolhimento crítico da exposição de arquitectura nazi em Lisboa, 
em 1941, mostram esse trânsito hermenêutico. O classicismo monumental 
totalitário não surge para se opor à nação rural da casa portuguesa, mas para 
a complementar. É uma expressão artística, ideológica e identitária que com-
pleta o neotradicionalismo da casa portuguesa e se oferece como alternativa ao 
moderno e à alegada desordem e anormalidade das vanguardas. A arquitectura 
moderna surgiu, porém, para os seus adeptos, como um novo classicismo, uma 
nova ordem universal. 

59  Rosmaninho 2020c: 549.
60  Vasconcelos 1957: 77.



295

Nuno Rosmaninho

Bibliografia

“Arquitectura de hoje pelo estrangeiro. Concurso para a sede do Instituto Luce, 
em Roma. Pelos arquitectos E. A. Busiri Vici, Rustichelli e Regagioli”, A 
Arquitectura Portuguesa 39, Junho de 1938: 17-20.

Barata, J. F. N. (1958), “Intervenção na Assembleia Nacional”, Diário das Sessões 
da Assembleia Nacional 26: 501.

Braga, T. (1881), Questões de Literatura e Arte Portuguesa. Lisboa: Editor A. J. 
P. Lopes.

Colaço, T. R. (1939), “Arquitectura e religião. Carta aberta de Tomaz Ribeiro 
Colaço ao Sr. Cardeal Patriarca de Lisboa”, A Arquitectura Portuguesa 
47: 19-22.

Cordeiro, L. (1869), Livro de Crítica. Arte e literatura portuguesa de hoje. 1868-
1869. Porto: Tipografia Lusitana.

Dantas, J. (1915), “Crónica. Livros”, Ilustração Portuguesa 467: 129.
Faria, D. (1941), “A propósito da exposição de arquitectura alemã”, Acção 30: 5.
Fernandes, J. M. (2006), “Arquitectura – Portugal: breve síntese”, Boletim Inte-

ractivo da Associação Portuguesa de Historiadores de Arte 4. Disponível 
em http://www.apha.pt/boletim/boletim4 (acedido em 29 de Novembro 
de 2012).

Garrett, A. (1846 [ed. 1983]), Viagens na Minha Terra. Porto: Porto Editora.
Garrett, A. (1851 [ed. 1984]), Romanceiro. Lisboa: Círculo de Leitores.
Girão, A. A. (1953), “Discurso proferido na inauguração dos edifícios da Facul-

dade de Letras e do Observatório Astronómico”, Anuário da Universidade 
de Coimbra (1951‑1952), 45-48.

Heller, L. (1997), “A world of prettiness. Socialist Realism and its aesthetic 
categories”, in T. Lahusen e E. Dobrenko (eds.), Socialist Realism Without 
Shores. Durhan-Londres: Duke University Press, 51‑75.

Lambert, E. (1948), L’Art Portugais. Separata de Annales de l’Université de Paris. 
Paris: Bureau des renseignements scientifiques de l’Université de Paris.
Leal, J. C. (2004), “Legitimação artística e patrimonial do Bairro pombalino. 

Um percurso pela crítica e pela história da arte portuguesa”, Monumentos 
21: 6-17.

Levy, E. (2004), Propaganda and the Jesuit Baroque. Berkeley-Los Angeles-Lon-
dres: University of Califormia Press.

Lino, R. (1941), “Ainda as casas portuguesas”, Panorama 4: 9-10.



296

Classicismo, arte e identidade portuguesa

Macedo, D. (1941), “Notas de arte – Exposição de Moderna Arquitectura 
Alemã”, Ocidente 44: 438-439.

Moncada, L. C. (1992), Memórias. Ao longo de uma vida. Pessoas, factos, ideias 
(1888‑1974). Lisboa: Editorial Verbo.

Monteiro, P. P. (1950), Eugénio dos Santos, Precursor do Urbanismo e da Arqui-
tectura Moderna. Lisboa: s. e. Conferência.

“Nas Belas-Artes. Foi hoje inaugurada a Exposição de Moderna Arquitectura 
Alemã, que consta de modelos e maquetas das novas edificações germâ-
nicas” (1941), República 3915: 4.

Ortigão, R. (1896), O Culto da Arte em Portugal. Lisboa: Livrarias Aillaud e 
Bertrand.

Ortigão, R. (1903), “Os Jerónimos. Belém”, A Arte e a Natureza em Portugal. 
Vol. III. Reproduzido em: R. Ortigão, Arte Portuguesa. Vol. II. Lisboa: 
Livraria Clássica Editora, 133-166.

Pamplona, F. (1940), “Uma obra de arte: a Exposição do Mundo Português”, 
Ocidente 31: 164-180.

Pamplona, F. (1941), “Belas‑Artes – Malas‑Artes. Exposição de Moderna Arqui-
tectura Alemã. Aspectos gerais”, Diário da Manhã 3786: 3.

Pamplona, F. (1944), Rumos da Arte Portuguesa. Porto: Portucalense Editora.
Pereira, M. H. R. (1984), Estudos de História da Cultura Clássica. Volume II: 

Cultura Romana. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian.
Quadros, A. (1954), Introdução a Uma Estética Existencialista. Lisboa: 

Portugália.
Quental, A. (1987, 5ª ed.), Causas da Decadência dos Povos Peninsulares. Lisboa: 

Ulmeiro.
Raposo, H. (1914), Sentido do Humanismo. Coimbra: Tipografia França Amado.
Raczynski, A. (1846), Les Arts en Portugal. Lettres adressées à la Société Artis-

tique et Scientifique de Berlin, et accompagnées de documents. Paris: 
Renouard et Cie. Libraires Éditeurs.

Rosmaninho, N. (2006), O Poder da Arte. O Estado Novo e a Cidade Universi-
tária de Coimbra. Coimbra: Imprensa da Universidade.

Rosmaninho, N. (2018), A Deriva Nacional da Arte. Portugal, séculos XIX-XXI. 
Vila Nova de Famalicão: Edições Húmus.

Rosmaninho, N. (2020a), Apenas Mudança. Páginas de arte e ideologia. Edição 
de autor.



297

Nuno Rosmaninho

Rosmaninho, N. (2020b), Arte Nazi em Lisboa. Estudo de recepção. Edição de 
autor.

Rosmaninho, N. (2020c), Cidade Universitária de Coimbra. Documentos da 
comissão de obras. 1939-1969. Edição de autor.

Rossa, W. (2002), A Urbe e o Traço. Uma década de estudos sobre o urbanismo 
português. Coimbra: Livraria Almedina.

Santos, R. (1943), Conferências de Arte. 2.ª série. Lisboa: Livraria Sá da Costa.
Segurado, J. [s.d.], “Evocação” in J. Segurado (dir.), Lisboa no Passado e no Pre-

sente. Lisboa: Edições Excelsior, 17-48.
Souza, J. F. (1941), “Impressões estéticas da exposição da arquitectura alemã”, 

A Voz 5275: 1. 
Speer, A. [s.d.], O III Reich por Dentro. Volume I. Lisboa: Edição Livros do 

Brasil.
Summerson, J. (1978), El Lenguaje Clásico de la Arquitectura. Barcelona: Gus-

tavo Gili.
Taborda, J. C. (1815), Memória dos Mais Famosos Pintores Portugueses, e dos 

Melhores Quadros Seus. Apêndice à tradução de M. Prunetti, Regras da 
Arte da Pintura. Com breves reflexões críticas sobre os caracteres distintivos 
de suas escolas, vidas e quadros de seus mais célebres professores. Lisboa: 
Na Impressão Régia.

Telmo, C. (1948), “Arquitectura nacional – arquitectura internacional”, in 1.º 
Congresso Nacional de Arquitectura. Lisboa: Sindicato Nacional dos 
Arquitectos, 61-65.

“Uma casa moderna. Projecto do engenheiro civil Carlos Sellerier” (1932), A 
Arquitectura Portuguesa 1: 1-3.

Vasconcelos, F. (1957), “Depois do futurismo”, Cidade Nova 1-2: 74-81.
Vieira, A. L. (1914), A Poesia dos Painéis de S. Vicente. Lisboa: Edição dos “Ami-

gos” do Museu.
Vilaça, A. (1992), De Memória em Punho. Histórias que Abril soltou. Coimbra: 

Livraria Minerva.



(Página deixada propositadamente em branco)



299

“Espírito clássico” no plano de renovação  
da cidade de Lisboa

Paula André
DINÂMIA’CET-IUL

Iscte – Instituto Universitário de Lisboa
ORCID: 0000-0002-9322-5510

paula.andre@iscte-iul.pt

Paulo Simões Rodrigues
Centro de História de Arte e Investigação Artística

Universidade de Évora
ORCID: 0000-0002-9258-2989

psr@uevora.pt

Resumo  A arquitectura faz parte de um tecido orgânico e um apreçado fascínio cen-
trado só nas transformações pode ocultar a raiz das permanências. Procurando realizar 
uma leitura que vá além do viciado foco patrimonialista no Plano de Renovação da 
Cidade de Lisboa, que encadeia a visão que pode descortinar a essência clássica da sua 
arquitectura, tomamos de empréstimo a lente de um conjunto de arquitectos/historia-
dores do séc. XX-XXI aplicada à identificação e análise do classicismo da arquitectura 
moderna. A partir deste modelo teórico, pretende-se tornar evidente a matriz clássica 
implícita no Plano de Renovação da Cidade de Lisboa, que, na segunda metade do séc. 
XVIII, na sequência do terramoto de 1755, pautou a reconstrução da mais importante 
cidade do Reino. Os arquitectos/engenheiros militares que desenharam e implantaram, 
na parte baixa da cidade, o Plano de Renovação de Lisboa, criaram uma estrutura 
urbana de traçado coerente e racional, assim como uma arquitetura precisa e clara, 
ambos de ressonância clássica. Verificaremos como corresponde a uma cultura de 
regulação urbana que se manteve na cidade medieval, patente na ley do alinhamento, 
e que está logo presente na Dissertação sobre a renovação da Cidade de Lisboa (1755-
56), de Manuel da Maia. Deste modo, mostraremos como o Plano de Renovação da 
Cidade de Lisboa, pela essencialização da arquitectura, pela depuração das formas e 
pela estrutura reticular é simultaneamente clássico, tradicional e moderno.

Palavras-chave: Classicismo, urbanística, arquitectura, Lisboa, Plano de Renovação.

Abstract  Architecture is part of an organic fabric and an apprehended fascination 
focused only on transformations can hide the root of permanences. In an attempt to 
go beyond the biased patrimonialist focus on Lisbon’s Renewal Plan, which chains the 
vision that can uncover the classical essence of its architecture, we borrowed the lens 
of a group of architects/historians of the 20th-19th century applied to the identifica-
tion and analysis of classicism in modern architecture. From this theoretical model, 
we intend to make evident the classical matrix implicit in the Renovation Plan of the 
City of Lisbon, which, in the second half of the 18th century, following the 1755 ear-
thquake, guided the reconstruction of the most important city in the Kingdom. The 



300

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

military architects/engineers who designed and implemented the Lisbon Renewal 
Plan in the lower part of the city created an urban structure with a coherent and 
rational layout, as well as precise and clear architecture, both of which have a classical 
resonance. We will verify how it corresponds to a culture of urban regulation that was 
maintained in the medieval city, patent in the ley do alinhamento, and that is soon pre-
sent in Manuel da Maia’s Dissertation on the renovation of the City of Lisbon (1755-
56). Thus, we will show how the Lisbon City Renewal Plan, by the essentialization of 
architecture, the depuration of forms and the reticular structure is simultaneously 
classical, traditional, and modern.

Keywords: Classicism, urbanism, architecture, Lisbon, Renovation Plan.

Introdução

A arquitectura faz parte de uma paisagem e de um tecido orgânico, e um 
apreçado fascínio centrado só nas transformações pode ocultar a raiz das per-
manências. Tal como sublinha André Corboz, todos os acidentes do território 
têm significado e obrigam a olhar radiograficamente para a acumulação de 
camadas, para o que foi apagado. Revelam o palimpsesto1 e determinam a lei-
tura do hipertexto2 da cidade. Por este motivo, entendemos, tal como o fez o 
arquitecto Álvaro Siza Vieira, que “a tradição é um desafio à inovação”3. No 
caso de Lisboa, é atualmente percetível como a cidade contemporânea herdou 
o “espirito clássico” da Baixa Pombalina que, por sua vez, manteve o rasto da 
ordem da estética da linha recta medieval e do arruar ao modo romano, cum-
prindo-se a cidade como locus da memória colectiva4. A partir deste pressu-
posto, propõe-se a compreensão do Plano da Renovação da Cidade de Lisboa, 
pensado e desenhado pelos arquitectos e engenheiros militares do século XVIII, 
como simultaneamente tradicional e moderno, ou de uma modernidade atem-
poral própria do Iluminismo, que lhe é conferida pela sua matriz clássica. Esta 
modernidade atemporal ou “tradição moderna” advém do facto das profundas 
mudanças históricas verificadas nos séculos XVII-XVIII, as “novas ideias” cien-
tíficas e estéticas surgidas com a denominada revolução científica do século 
XVII, não implicaram a recusa de um mundo referido à “tradição clássica, mas 
uma mudança na maneira e capacidade de ler a sua realidade”5. Deste modo e 
considerando que “um ‘sítio’ não é um dado adquirido, mas sim o resultado de 
uma condensação”6, o classicismo, tal como refere o arquitecto Eduardo Souto 

1  Corboz 2001.
2  Ascher 2010.
3  Vieira 1987: 78-79.
4  Rossi 1966.
5  Calinescu 1991: 37.
6  Corboz 2001.



301

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

de Moura, “é a regra que entende” e articula “o todo”, de modo a “incluir as 
partes, o particular, a excepção a que o lugar obriga”7. Neste sentido, podemos 
afirmar que o Plano da Renovação da Cidade de Lisboa é clássico.

Sem qualquer carácter exaustivo, seleccionámos um conjunto de arqui-
tectos/historiadores do séc. XX-XXI que abordam com espirito aberto a arqui-
tectura moderna do séc. XX de maneira a nela descortinar classicismos8 e que 
tomamos de empréstimo para ler o Plano de Renovação da Cidade de Lisboa e 
nele sondar espíritos clássicos. 

1. Espíritos Clássicos

De acordo com o arquiteto Peter Eisenmann, “só no final do século XX, o 
clássico” pôde ser apreciado como um sistema abstracto de relações que desde 
meados do século XV” aspira a converter-se num paradigma do que é intempo-
ral, significativo e verdadeiro, isto é, do que é clássico. Consequentemente, toda a 
arquitectura que procura recuperar os princípios do clássico, pode ser chamada 
“clássica”9. Alexander Tzonis, Denis Bilodeau e Liane Lefraivre, com base nos 
tratados de arquitectura renascentistas e na herança aristotélica, identificaram 
como princípios fundamentais do classicismo a ordenação, a unidade e o todo, 
o ritmo e a harmonia, e a organização tripartida10. Foram estes os princípios 
que traçaram um percurso na história, desde a recuperação das formas e dos 
valores estéticos romanos pelo Renascimento italiano, nos séculos XIV e XV, até 
aos finais do século XX, constituindo uma tendência que pode ser denominada 
de “tradicionalismo” moderno11. Segundo o arquiteto Josep Maria Montaner, 
“(…) o racionalismo (…) aceita o valor positivo da tradição e da acumulação 
de conhecimentos”, fazendo com que em “determinados momentos da história, 
como no Iluminismo, fosse possível ter havido uma atitude simultaneamente 
racionalista e classicista, voltada de maneira racional para uma nova socie-
dade e, de igual modo, altamente respeitadora do “gosto clássico” e do “saber 
acumulado pela tradição”12. Em relação à situação específica do Movimento 
Moderno, apesar das declarações dos seus arquitectos a negar a qualidade da 
arquitectura que o precedeu, como “os estilos, as ordens e toda a arquitectura 
de tradição clássica, manteve, por vezes de forma subtil e outras vezes de forma 

7  Moura 2003: 366, 367.
8  Luis Fernandez Galiano, José Ignacio Linazasoro, Ignasi Sola-Morales, Alexander 

Tzonis, Denis Bilodeau, Liane Lefaivre, Robert Stern, José Luis R. Caivano, Josep Maria 
Montaner, Demetri Porphyrios, Peter Eisenmann, Porfirio Pardal Monteiro.

9  Eisenmann 1984: 153-173.
10  Tzonis 1984.
11  Stern 1989.
12  Montaner 2001:70.



302

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

mais evidente, uma relação ininterrupta com esta tradição”. Como refere Reyner 
Banham,

a arquitectura dos fundadores do Movimento Moderno não foi uma abrupta 
contraposição à tradição clássica, mas sim uma forte e positiva evolução.  
A crítica que exerceram era na realidade contra a degradação e o vazio de 
conteúdos que a arquitectura académica tinha sofrido, mas não contra a ver-
dadeira arquitectura clássica anterior.13 

Frank Lloyd Wright (1867-1959), Mies van der Rohe (1886-1969), Le 
Corbusier (1887-1965), Alvar Aalto (1898-1976) e Louis Khan (1901-1974) 
são cinco grandes arquitectos do século XX que se declararam inimigos do clás-
sico mas que se alimentaram do seu húmus e quiseram ser reconhecidos como 
arquitetos clássicos nos anos finais das respetivas vidas. Quiseram ser enten-
didos como criadores que em vez de terem destruído o passado, o reformaram 
atando os cânones clássicos ao mundo novo que estavam a construir, ao mundo 
da cultura de massas do século XX. Quiseram ter um estatuto equivalente ao 
dos arquitectos do passado. Assim sucedeu porque o classicismo não é apenas 
entendido como significando uma retórica figurativa ou estilística, mas também 
e sobretudo um princípio de ordem, um princípio de estrutura, de claridade, de 
relação das partes com o todo. Não apenas um classicismo das ordens, também 
um “classicismo da ordem”14. Atenda-se ao sentido de abstracção de Mies van 
der Rohe, compreendido por Bruno Zevi15 e Colin Rowe como um objectivo 
essencial do classicismo16.

No âmbito de uma teoria metalinguística do clássico, manifesta numa con-
cepção do classicismo como uma constante de racionalidade arquitetónica que 
pode ser verificada ao longo da história e não somente no mundo greco-ro-
mano, são ainda de destacar os exemplos de Heinrich Tessenow (1876-1950), 
destacado arquiteto alemão do período da República de Weimar (1919-1933), e 
do austríaco Adolf Loos (1870-1933). Ambos os arquitectos “não contemplam 
o passado como um peso morto nem acreditam que a tradição seja uma voz 
apagada”17.  Enquanto Tessenow, mais com um sentido literário do que com 
um sentido formal, concebeu o clássico como o intemporal, o que se mantém 
ou perdura18, para Loos, o classicismo não foi uma referência formal directa, 
não se tratou de o restaurar ou actualizar enquanto ordem, mas de o situar 

13  Caivano 1986.
14  Galiano 2015: v. https://www.youtube.com/watch?v=-SaTwyPXuWw.
15  Zevi 1958: 439.
16  Rowe 1999: 119-154.
17  Sola-Morales 1981: XVII.
18  Prieto 2019: 13-23.



303

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

enquanto referência histórica de um processo que tem na essencialidade e no 
desaparecimento do ornamento a sua própria finalidade19. Tanto em Tessenow 
como em Loos, “ocupar-se do passado é, em todo o caso, ocupar-se do presente. 
O passado não sobrevive no presente sob a forma de recordação, mas sim sob 
a forma de realidade”20.

Em suma, o classicismo pode ser entendido como “a filosofia de livre arbí-
trio alimentada pela tradição”21 e as lições do classicismo, ao longo da história, 
não se encontram nas suas características estilísticas, mas nos valores da sua 
racionalidade.

Em Portugal, no ano de 1935, Porfírio Pardal Monteiro (1897-1957), um 
dos mais relevantes arquitetos do modernismo nacional, numa conferência 
realizada na Sociedade Nacional das Belas Artes, em Lisboa, e intitulada Espírito 
Clássico, afirmava que “o arquitecto é antes de tudo um organizador de espa-
ços e um criador de ordem” e que o espírito clássico, aquele que “ressalta da 
essência das soluções da antiguidade, é coisa mal compreendida”. Considerava 
que “espirito clássico, no bom sentido, razão de ser, justificação dos motivos 
ou dos elementos, esclarecimento da forma e da função, sentimento arquitec-
tónico integral”, residia “na essência da composição, no seu equilíbrio real, no 
racionalismo e na lógica do partido e ou na concordância dos seus elementos”. 
Assim, o espírito clássico e eterno da arquitectura estava “no mérito real da 
concepção integral, na boa ordenação do conjunto, na concordância de todos os 
elementos, no carácter arquitectónico da composição, dentro da sua verdadeira 
função estrutural”22. Anos mais tarde, em 1948, o mesmo arquitecto, numa con-
ferência pronunciada nos Paços do Concelho de Lisboa, intitulada Eugénio dos 
Santos percursor do urbanismo e da arquitectura moderna, aplicava a sua tese do 
espírito clássico à reconstrução de Lisboa pós-terramoto de 1755 afirmando que 
a sua concepção geral, no começo da segunda metade do séc. XVIII, tinha cons-
tituído, “não só um primeiro exemplo duma nova técnica que, então, não tinha 
nome e que hoje denominamos ‘urbanismo’ mas também” podia “ser apontada 
como um modelo clássico, pois encerra o germe das ideias que só nos nossos 
dias se tornaram correntes e que condicionam as realizações contemporâneas”. 
Afirmava que o “traçado geral da parte a construir imediatamente” a seguir ao 
terramoto era “de uma simplicidade impressionante”23, de uma concepção nova, 
lógica e inteligente” que não se devia “nem à moda, nem à tendência estética 
daquele tempo”, apenas à compreensão perfeita das necessidades e das possi-
bilidades”. Salientava que “da inteligência, do espirito prático e do bom senso 

19  Linazasoro 2018: 69.
20  Pérez O. 1988: 5-9.
21  Porphyrios 1982.
22  Monteiro 1935: 40.
23  Monteiro 1950: 13.



304

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

de quem teve de intervir no seu estudo, resultou qualquer coisa de tão perfeito, 
de tão razoável, de tão português e ao mesmo tempo de tão universal”. Por isso 
“é que a mesma disciplina e a mesma lógica que haviam levado à concepção 
do plano geral, aplicadas a tudo quanto dele derivava, tinham fatalmente de 
conduzir a resultados concordantes com a ideia dominante”. Segundo Pardal 
Monteiro, “a primeira condição para conseguirem a boa solução de todas as 
partes do problema, consistia na intransigente disciplina da subordinação dos 
pormenores à concepção do conjunto”24.

A proposta do presente texto é confirmar a leitura feita por Pardal 
Monteiro do projeto de reconstrução da cidade de Lisboa após o terramoto de 
1755, mas, em conformidade com o quadro teórico supra apresentado, fazendo 
remeter a génese do espírito clássico enunciado a uma permanência que atra-
vessou o período medieval.

2. �Lisboa antes do terramoto e a estética da linha recta

Poucas cidades beneficiam, como Lisboa, de uma “implantação ‘predesti-
nada’ tanto pelo sítio, como pela posição. Lisboa é o último exemplo ocidental 
de um sítio mediterrâneo típico, combinando as vantagens de uma baía abri-
gada do vento do largo e de um relevo fácil de defender, a partir do qual se 
pode vigiar o porto”25. Lisboa é produto da sua situação. Nasceu do rio, do largo 
estuário do Tejo,26 e, “inseparável da vida de Lisboa, o Tejo, o ‘mar’, como diz 
o povo, avista-se dos andares e pontos altos e está intimamente ligado ao seu 
destino urbano”27. A posição “fortificada pré-histórica que surgiu na colina, hoje 
chamada do Castelo, sobranceira ao Tejo, deu origem a uma das mais impor-
tantes urbes da Lusitânia romanizada”28. 

A Lisboa conquistada por D. Afonso Henriques era já constituída pelo 
conjunto amuralhado (Cerca Moura) e pelos bairros extramuros. No reinado de  
D. Dinis, executaram-se os primeiros aterros na zona do esteiro, de modo a 
permitir a construção das Tercenas Reais e Estaleiros, junto à escarpa de S. 
Francisco, o que já denota uma descida e um avanço da cidade em relação 
ao rio. D. Dinis construiu ainda a segunda muralha da cidade, a primeira da 
ribeira, com o intuito de proteger os novos núcleos que, entretanto, se expan-
diram, como o da Baixa (a ocidente) e o de Alfama (a oriente). Contudo, essa 
muralha não chegou a ser concluída e, efectivamente, só no reinado de D. 

24  Monteiro 1950: 14.
25  Ribeiro 1938: 99-103.
26  França 1989: 9.
27  Ribeiro 1986: 49.
28  Telles 1969: 44-50.



305

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

Fernando, em 1373, aquelas novas áreas urbanas foram abrangidas pela cons-
trução de uma nova cintura amuralhada, mais próxima do rio. 

Em 1295, no reinado de D. Dinis, refere-se, talvez pela primeira vez na 
história do urbanismo de Lisboa, a prática de cordeamentos (medições com 
corda), associada à abertura da Rua dos Ferreiros e à remodelação e aumento 
do Largo dos Açougues, que irá desenvolver-se durante o período moderno 
em todo o território: “[…] e fizeram-n’o logo medir por cordas, d’ancho e de 
longo, perante mim sobredito tabelião, e perante o dito concelho, e puseram ahi 
divisões de quanto davam a elrei”29. No século XV, será nesta nova ribeira que 
se irá desenvolver todo um conjunto de equipamentos relacionados com expan-
são ultramarina: a Casa de Ceuta, a partir de 1434, e a Casa dos Escravos, em 
1486. D. Manuel I decidiu descer da Alcáçova, iniciar novos aterros na ribeira e 
construir o Paço sobre a casa da Índia, Mina e Guiné. O terreiro, antes esteiro, 
praia e ribeira, tomou então a designação de Terreiro do Paço, gerando-se ali 
um palco privilegiado da cidade e da sua imagem. A Norte da cidade existia 
um outro grande vazio, o Rossio de Lisboa, onde se realizavam feiras. Rossio ou 
Ressio, denominação que, segundo Luis de Vasconcelos, na sua obra Etnografia 
Portuguesa, tem origem   no   adjectivo   latino   residuus, que significa “rema-
nescente”. Este espaço seria marcado, a Norte, pelo Paço dos Estaus, mandado 
construir por D. Pedro I, e, a Nascente, pelo conjunto do Hospital de Todos os 
Santos, obra encomendada por D. João II. Esses dois grandes vazios da cidade 
de Lisboa, a ribeira tornada Terreiro do Paço e o Rossio, exibidos na gravura de 
Lisboa Olissipo quae nunc..., que G. Braunio publicou no Vrbium Praeciparum 
Mundi Theatrum Quintum (1598), foram sempre polos estruturadores do desen-
volvimento urbano, palcos preferenciais dos diferentes tempos, mantendo 
essa identidade mesmo depois do terramoto, no plano pombalino, com uma 
forte presença na ordem da composição clássica do conjunto das duas Praças.

Além destes dois grandes vazios, a cidade de Lisboa foi estruturada por 
outros dois eixos (decumanus e cardo) de desenvolvimento, duas ruas que tam-
bém se mantiveram estruturantes no plano pombalino: a Rua Nova (decuma-
nus), eixo paralelo ao rio, e a Rua Nova d’El Rei (cardo), eixo perpendicular ao 
rio. 

A Rua Nova, eixo paralelo e aberto ao rio, foi obra do reinado de D. Afonso 
III (séc. XIII) e era, durante a Idade Média, segundo testemunho de D. Afonso 
V, a “milhor e mais principal da dicta cidade”30. Encontramo-la na regulari-
zação e ampliação da mesma Rua Nova em 1294, empreitada que obrigou ao 
derrube de algumas casas, “para que a rua fique de 8 braças”, como chamou a 

29  A carta de 1295 encontra-se no ANTT – Chancelaria de D. Dinis, livro 2º, fl.99-vº, 
como in Direitos Reais, Liv2ºfl.131vº. Vieira da Silva faz a transcrição da carta, in Silva 1987: 
115, 116.

30  Trindade 2016: 8.



306

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

atenção Helder Carita31. A Rua Nova sofreria, entre finais do séc. XIV e prin-
cípios do XV, algumas calamidades. Um fogo destruiu quase toda a Ferraria e 
grande parte da Rua Nova, em 1369. Quatro anos depois, novo incêndio, desta 
vez provocado pelo exército castelhano, sob as ordens de D. Henrique II32. Em 
1406, mais um incêndio na Rua Nova: “[…] as quaes casas arderam de todo o 
fogo que se levantou na dita rua nova no mez de outubro que foi da era de 1444 
annos, que ficaram as ditas casas de todo em pardieiros damnificadas do dito 
fogo”33. 

No séc. XV, a Rua Nova passa a ter a designação de Rua Nova dos 
Mercadores, sendo também referida, ainda nesse século, como Praça dos 
Homens de Negócios. As primeiras notícias do projecto de calcetamento da 
Rua Nova de Lisboa “constam de uma carta de D. João II, datada de Novembro 
de 1482, onde o rei […] determinou, como trabalho prévio, a execução de 
uma planta ‘pyntada em papell’, para melhor poder estudá-la e emitir o seu 
parecer”34. Após uma viagem ao Porto em 1483, D. João II, tendo apreciado, na 
Rua Nova daquela cidade, a qualidade do trabalho e da pedra utilizada, orde-
nou que em Lisboa fosse utilizado igual processo e a pedra dali trazida35. Seria 
assim aprovada “a despeza orçada para o calcetamento da Rua Nova Grande dos 
Mercadores, devendo empregar-se n’essa obra pedra do Porto [granito], ‘por que 
a outra dapnase na maneira que vêdes’”36. 

Além destes melhoramentos, há uma preocupação com o reordenamento 
alinhado do centro da cidade, a regularização e o alinhamento das ruas, em 
que se denota uma estética da linha recta, presente em várias cartas dirigidas 
ao Senado de Lisboa, como podemos verificar pela referência do secretário 
António Carneiro: “[...] como os (esteios) da rua nova dereitos e muy bem 
obrados e ainda nalguns lugares em que convem lhe seja dado tanto chão como 
convinha para todas as casas ficarem yguais e por cordel e que hua não saya 
mais que outra...”37. D. Manuel, preocupado com o facto de na Rua Nova dos 
Mercadores ainda existirem “casas construídas com materiais menos nobres, 
como a madeira, [...] deu um prazo de um ano para que fossem substituídas 

31  Carita 1999.
32  Fernão Lopes, Crónica do Senhor Rei D. Fernando nono rei destes Regnos. Porto: Livra-

ria Civilização Editora, 204, citado por Silva 2008: 183.
33  ANTT, Chancelaria de D. João I, Liv. III, fl.104, 1407, citado por Silva 2008: 183.
34  Gonçalves 1995: 105.
35  Rossa 1999: 261.
36  Oliveira 1885: 384. “Quando D. João II morreu, em finais de Outubro de 1495, treze 

anos volvidos após o seu início, ignoramos o adiantamento dos trabalhos, mas sabemos que 
estavam ainda longe do fim. D. Manuel retomou o empenhamento do seu antecessor”, in 
Gonçalves 1995: 107.

37  Carita 2000: 41.



307

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

por outras de pedra”38. No entanto, como refere Walter Rossa, “já em 1462  
D. Afonso V tentou impor que as casas da Rua Nova de Lisboa fossem fei-
tas sobre arcos de cantaria e daí até ao telhado em alvenaria de pedra e cal, 
sem tabuados”39. A intenção não foi concretizada e seria por meio da acção de  
D. Manuel que a referida rua passaria a ter “um notável perfil urbano com 
edifícios de habitação de cinco andares, onde o piso térreo era ocupado pelas 
mais bem fornecidas lojas de toda a Europa em matérias-primas e objectos pro-
venientes do Oriente e de África, autênticos ‘gabinetes de curiosidades’”40. Em 
meados do séc. XVI, a Rua Nova dividiu-se em duas artérias: a ocidente passa 
a ter o nome de Rua Nova dos Mercadores e a oriente de Rua Nova dos Ferros, 
com grades de ferro dispostas longitudinalmente. Mais tarde, a denominação 
de Rua dos Ferros estende-se a toda a rua, sendo esta a sua designação em 1755. 
Esta rua, porém, continuou a ser conhecida simplesmente como Rua Nova.

A Rua Nova d’El-Rei, eixo perpendicular ao rio, mandada abrir por  
D. João I, é referida no século XIV como o rego que seria mandado encanar 
por D. Afonso V, passando depois a ser mencionada como Rua do Cano Nova. 
Quando D. Manuel I procede ao seu “abrimento” e prolonga a Rua Nova d’El 
Rei, o Rossio passou a ficar ligado à zona da Ribeira, tendo sido necessário 
demolir algumas construções para que ficasse alinhada. Sousa Viterbo afirma 
que “em 1501, escambam-se propriedades onde o rei “manda abrir a rua”, o 
mesmo que ordena “ao dicto affonse annes que abra a dicta rua cumprindo 
inteiramente o que sobre esto lhe tem mandado”41. Pelo texto da provisão de 10 
de Fevereiro de 1502, esta rua aparece citada pela primeira vez como Rua nova 
d’El Rey. Segundo Helder Carita, esta provisão, que tratava de derribamentos 
de balcões em toda a cidade, abria um capítulo especial sobre esta via, em que 
se determinava que “[…] mandamos vos asy mesmo logo isso mesmo deribar 
todollos balcoens da rua nova d’El Rey como vos dissemos, e naquela maneira 
que volo mandamos”42. Eduardo Freire de Oliveira salienta que na análise da 
Planta de João Nunes Tinoco esta rua apresenta-se como um longo percurso 
urbano formado com trechos de traçado diferenciado. O mais chegado à Ribeira 
manifesta um desenho serpenteante acompanhando claramente o trajecto do 
antigo canal. O segundo trecho, que desemboca no Rossio, apresenta-se com 
uma estrutura mais rectilínea, o que testemunha a aplicação de novos parâme-

38  Gonçalves 1986: 170.
39  Rossa 1999: 261.
40  Pereira 2006: 43.
41  Viterbo, Francisco Sousa (1988) , Dicionário histórico e documental dos arquitectos, 

Engenheiros e
construtores portugueses. Fac-símile da ed. de 1922. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da 

Moeda, vol. III, 312-318, citado por Trindade 2016: 20.
42  Carita 1999: 77.



308

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

tros estéticos e urbanísticos no traçado da cidade manuelina. Neste sentido, o 
Sumário, da autoria de Cristovão Rodrigues de Oliveira, descreve esta artéria 
da cidade em 1551: “[…] deste Rossio querendo ir para o mar, entram na rua 
nova d’El-Rei, comprida, e direita ruaa, que vai dar na grande rua nova dos 
Mercadores”43.

A partir de meados do séc. XVI, esta rua passa a ser mencionada de Rua da 
Ourivesaria do Ouro ou dos Ourives do Ouro, sendo essa a sua designação em 
1755. À semelhança do que tinha sido feito com a Rua dos Ourives da Prata44, 
as obras de alargamento da Rua dos Ourives do Ouro, que ficaria com quarenta 
palmos de largura, de modo a ser “a mais pública e principal”45, prosseguem 
com D. Pedro II. Esta obra é mencionada em carta do Secretário de Estado, 
Pedro Sanches de Farinha, de 13 de Setembro de 1686: “[…] e também ordena 
que V.  Sª, vendo, com   os ministros do senado, o quanto se necessita de que a 
Rua dos Ourives do Ouro se largue, por ser o concurso de toda a cidade, e por 
esta causa haver sempre n’ella contendas nas passagens por não caberem dois 
coches por ella, se trate dos effeitos que pode haver para esta obra que é tanto 
em utilidade do commum”46. No auto de uma vistoria feita na Rua dos Ourives 
da Prata a 12 de Agosto de 1733, para “ver e mandar cordear a obra que quer 
mandar fazer em suas casas que ahi tem, o Conde de Óbidos, meirinho-mor 
do Reino”, registou-se que

visto e examinado tudo, se fez cordeamento na frontaria das ditas casas, da 
dita banda da rua dos Ourives, na forma seguinte, covém a saber: medindo-se 
da aresta do pilar grande, que faz cunhal na entrada da Rua Nova, à derradeira 
columna que fica da parte da rua dos Ourives, tem a frente  das ditas casas 42 
palmos e meio, e medindo-se da dita columna é humbreira da porta das casas 
fronteiras, neste ponto tem a dita rua dos Ourives de largo 47 palmos e um 
quarto, e medindo em baixo, do pilar que faz cunhal, à humbreira e parede 
das casas fronteiras, neste ponto tem a dita rua dos Ourives de largo 46 pal-
mos e meio, e medindo do mesmo pilar o vão que entre eles há e a parede das 
ditas casas, se acchou ter oito palmos e 5 oitavos de palmo, quasi todo este vão 
impedido com balcão dos livreiros, e em cima, onde se acha a ultima columna, 
da parte da rua dos Ourives, se acha o vão com o grosso da columna seis pal-
mos e trez quartos de palmo, que correm na dita frontaria, no comprimento 

43  Oliveira 1987: 103.
44  “[…] esta obra tem consequencias mui uteis, porque cresce a cidade em formosura, 

e para a nobreza fica facil a serventia que pela Padaria é tão dificultosa”, in Consulta da 
Câmara ao Rei de 23 de Novembro de 1676, Livº IV de Cons. e Decr. Do Principe D. Pedro, 
fl. 386 (AHCML), citado por Oliveira 1885: 173; “em que se tornou necessário derrubar vinte 
e seis ‘moradas de casas’”, in Murteira 1999: 88.

45  Murteira 1999: 92, 85, respectivamente.
46  Murteira 1999: 85.



309

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

dos ditos quarenta e dois palmos e meio, até parar nos ditos 8 palmos e cinco 
oitavos de vão, quasi todo impedido com os ditos balcões, e é o que se pretende 
fechar com parede pelo estorcimento das ditas columnas e pilar d’aquella 
banda; e concedendo-se-lhe para este efeito licença, as sacadas que assentar 
nas janella que fizer, hão de ficar em altura de 16 palmos para cima, e não há 
de por degraus na rua”47.

Na Resolução regia de 17 de Setembro de 1687, que deferiu a consulta do 
Senado da Camara sobre o alargamento da Rua dos Ourives do Ouro, estabe-
leceu-se que o mesmo

fará esta obra sem prejuízo dos encargos e dividas a que está obrigada a sua 
fazenda, e, para este efeito, poderá obrigar a que se lhe vendam as casas neces-
sárias as pessoas que volutariamente lhas não quiserem vender, na forma que 
se aponta, mas com declaração que, as que forem de morgado ou capella, se 
lhes dará primeiro em sub-rogação um juro equivalente, ou outra faazenda 
livre, de egual estimação, para que fique com o mesmo vínculo e, nas que 
fôrem foreiras, se lhes dará outro fôro na mesma camara, na forma oferecida48.

A importância da Rua Nova (decumanus), e a Rua Nova d’El Rei (cardo), 
eixos e polos estruturadores do fazer e do traçado urbano, fica também patente 
nas referências feitas nas mais diversas fontes. Cristovão Rodrigues de Oliveira, 
em inícios do século XVI, escreveu que do “Rossio, querendo ir para o mar, 
entram na rua Nova d’El-Rei, comprida e direita rua, que vai dar na grande rua 
Nova dos Mercadores, que por ser na principal parte da cidade e junto do mar 
ao longo dele, é lugar onde concorrem todos os mercadores e toda a mais gente 
de trato, que tem de comprido duzentos passos e de largo vinte; e sabe-se que 
rende em alugueres de casas oitenta mil cruzados”49. Em 1584, o Padre Sande 
menciona que “há nesta rua, além d’outras coisas, edifícios admiráveis, de tantos 
pavimentos e com tantos inquilinos, que não se conhecem uns aos outros nem 
de cara nem de nome”50. De acordo com Damião de Góis, do Rossio, “passando 
a Praça Nova do Rei, que transborda de entalhadores, joalheiros, ourives, cinze-
ladores, fabricantes de vasos, artistas da prata, de bronze e de ouro, bem como 
de banqueiros, cortando á esquerda, chegaremos a uma outra artéria que tem o 
nome de Rua Nova dos Mercadores, muito mais vasta que todas as outras ruas 
da cidade, ornada, de um lado e de outro, com belíssimos edifícios. Para aqui 

47  Oliveira, Eduardo Freire de (1902), Elementos para a História do Municipio de Lisboa, 
Vol. XII, 519, 520, citado por Monteiro 2010: 53.

48  Oliveira, Eduardo Freire de (1894), Elementos para a História do Municipio de Lisboa, 
Vol. VIII, 173, 174, citado por Monteiro 2010: 46.

49  Oliveira 1987: 19.
50  Oliveira 1987: 103.



310

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

confluem, todos os dias, à compita, comerciantes de quase todas as partes do 
mundo e suas gentes, em concurso extremo de pessoas, por causa das vantagens 
oferecidas pelo comércio e pelo porto”51. Finalmente, segundo Francisco Javier 
Pizarro Gómez, “Filipe II assistiu a várias representações teatrais alegóricas do 
dia da entrada oficial do monarca, realizadas na Rua Nova”52, ganhando a rua a 
dimensão de palco por excelência da cidade.

Concordamos com o historiador da arte José Custódio Vieira da Silva 
quando refere que, por um lado, as “cidades da Idade Média [...] se consti-
tuem como continuum em relação aos modelos da arquitectura e urbanismo 
da Antiguidade grega e romana”, e, por outro, que na “Lisboa medieval houve 
três momentos decisivos de alargamento estruturado: o primeiro, em tempos 
do rei D. Dinis e D. Fernando; o segundo com D. João I até à regência de D. 
Pedro; o terceiro, sob D. João II e D. Manuel”53. É este continuum que também 
reconhecemos na preocupação pré-pombalina com a regularidade e a sime-
tria, presente em todas as determinações relativas a intervenções na cidade 
de Lisboa. Tal como explica Helena Murteira, a propósito de um pedido de 
construção de um palheiro na Praça da Ribeira, a 6 de Março de 1704, uma 
Consulta da Câmara ao Rei informa que “o Senado, por decretos e resoluções 
de V. Majestade está dispendendo e dispendeu considerável fazenda em alargar 
as ruas, [...] cordeamentos regulares que devem ter as ruas para formosura 
da cidade”54. Um decreto de D. João V de 13 de Abril de 1745 determinando 
instruções a aplicar pelo Senado da Câmara, com o objectivo de um regular 
crescimento da cidade, é paradigmático dos princípios de um fazer urbano que 
remontava ao período medieval e duma tradição baseada na teoria, na prática 
e na legislação de matriz clássica:

“Por entender serem convenientes ao meu real serviço e bem público as obser-
vações seguintes, mando e ordeno ao senado da camara d’esta côrte e cidade 
de Lisboa que, não obstante quaisquer leis, ordenações ou costumes em con-
trario, não consinta se faca rua ou serventia alguma que tenha entrada e sah-
ida pública e geral, menor de cinco varas ou vinte e cinco palmos craveiros de 
largo, ou seja dentro ou fóra do povoado; porém que nas ruas e estradas prin-
cipaes e de muito concurso se seguirá, quanto á largura, o estylo observado 
com que se formaram algumas que já se acham feitas, assim dentro como 
fora d’esta côrte, como são as dos Ourives e outras semelhantes; e que, em 

51  Góis 2002: 16.
52  Pizarro Gómez 1987: 127.
53  Silva 2006: 36.
54  Consulta da Câmara ao Rei de 6 de Março de 1704, Livº XIX de Cons. e Decr. de D. Pedro 

II, fl. 84 (AHCML), citado por Oliveira, Eduardo Freire de (1885), Elementos para a Historia 
do Município de Lisboa. Lisboa: Typographia Universal,  Tomo I, 232-233.; Murteira 1999: 
69-79.



311

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

distancias competentes e commodas, se deixem praças com capacidade para 
as comodidades publicas; e que nas partes em que se juntam muitas águas com 
pouca correnteza e se acham principiadas ou já formadas algumas ruas, se 
lhes façam cloacas  ou canos para receberem as aguas e busquem sahidas para 
as praias, á imitação do cano real que passa por baixo do Terreiro do Paço.  
E a execução do referido e de tudo o mais que conduzir para melhor commodo, 
symetria e adorno da cidade, recomendo muito ao mesmo senado da camara, 
para que, distribuindo-a pelos desembargadores do pelouro e mais pessoas a 
quem tocar, se use de todos os meios proporcionados para se conseguir, evi-
tando-se a deformidade com que tenho noticia se vão formando novas ruas 
e bairros, quando se devia esperar que, augmentando-se, se melhorassem.”55

Denotando exactamente o mesmo tipo de preocupação, em 1751, a Coroa 
decide que o arquitecto camarário Eugénio dos Santos (1711-1760) deveria estar 
presente em todas as vistorias das obras da cidade e o Presidente do Senado 
defende “não pode haver vistoria alguma que não respeite ao ornato e symetria 
da cidade”56.

3. Lisboa depois do terramoto e a ley do alinhamento

Com o terramoto, maremoto e incêndio de 1755, as construções desta zona 
da cidade ficaram destruídas e Sebastião José de Carvalho e Melo, Secretário 
de Estado dos Negócios Estrangeiros e da Guerra, encarregou Manuel da Maia 
(1677-1768), o mestre de campo-general e engenheiro-mor do Reino, de estu-
dar propostas para a reconstrução da cidade de Lisboa. Entre 4 de Dezembro 
de 1755 e 19 de Abril de 1756, este engenheiro redige a sua Dissertação sobre 
a renovação da Cidade de Lisboa, na qual apresenta cinco modos alternativos, 
devidamente justificados, para a reconstrução. O futuro Marquês de Pombal 
opta pelo quarto modo, que propunha a reconstrução in loco com um novo 
plano. São então propostos seis novos planos, dos quais é eleito o do capitão 
Eugénio dos Santos, arquitecto do Senado. Este era o mais “abstracto e geomé-
trico”, em que as praças do Rossio e do Terreiro do Paço eram “regularizadas e 
redefinidas na sua forma e orientação”57.

A cautelosa e metódica Dissertação Manuel da Maia representa um pre-
cioso repositório de informações significativas sobre Lisboa, mencionando, por 
exemplo, a “Ley do alinhamento” e as ruas que serviram de modelo às restantes 
artérias da cidade: 

55  Livº XXI de cons. e dec. d’el-rei D. João v, fs.17, in Oliveira 1906: 411, 412.
56  Consulta da Câmara ao Rei de 17 de janeiro de 1754, Livº V de Cons. e Decr. de D. josé I, 

fl. 25 (AHCML), citado por Oliveira, Eduardo Freire de (1885), Elementos para a Historia do 
Município de Lisboa. Lisboa: Typographia Universal, Tomo I, 232-233; Murteira 1999: 69-79.

57  Teixeira 1999: 290-291.



312

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

Sirva de exemplo a ley do alinham.^{to} p.^a [~q] as cazas [~q] se renovas-
sem, se recolhessem até [~q] as ruas ficassem em certa largura, como a da rua 
dir.^{ta} das portas de S. C.^{na} onde se executou athé certo tempo, e se não 
continuou em alg[~u]a das cazas [~q] depois se renovarão ou se edificarão 
de novo […]; Que se queira renovar a cid.^e baixa he p.^a mim indubitavel; 
por[~q] ainda sem haver occazião tão forçosa, se tem mostrado esta vont.^e 
assim na rua nova do Almada [~q] se formou q.^{do} o bairo alto não tinha 
melhor serventia que a rua, ou beco dos Fornos, as ruas dos ourives de prata, 
e do Ouro, por onde não podia passar mais [~q] hum carro, e proximam.^{te} 
a preparação p.^a se alargar mais a d.^{ta} rua nova do Almada até a rua larga 
das portas de S. C.^{na}, formada assim em sincoenta e quatro palmos de largo 
pela ley do alinhamento [~q] não teve procurador [~q] a fosse fazendo execu-
tar em todas as p.^{tes} em [~q] houvesse renovacõens de cazas: e á vista dos 
referidos exemplos parece indubitavel a renovação de Lix.^a baixa […].58

Manuel da Maia ainda recomenda que Eugénio dos Santos dê a necessária 
atenção, nos desenhos do seu projeto, à conservação da mesma boa simetria:

[…] seg.^{do} os desenhos [~q] lhes forem communicados p.^{lo} Architecto 
de senado o Cap.^{am} Eugenio dos Santos e Carv.^o, p.^a que cada rua con-
serve a mesma simetria em portas, janellas e alturas; […]; Resta ainda vencer 
o embaraço de[~q] como p.^a [~q] as casas conservem h[~u]a boa simetria, 
devem todas conservar entre si correspondencia […]; E por[~q] depois de 
determinadas as ruas e praças he conveniente [~q] os edif.^{os} observassem 
simetria na altura das casas […].59

Além da prática e da consolidação da “Ley do alinhamento”,  a Dissertação 
também apresenta os processos da renovação da cidade, sendo feita uma espe-
cial referência à “notícia prática e palpável”, verdadeira lição da praxis no ter-
reno que nos remete para um modus operandi de fazer cidade, de operar no 
território, que pode ser identificado com a ideia da existência de uma escola 
portuguesa de urbanismo:

P.^a se poderem dirigir as ruas na forma mais regular se sinalarão primr.^o 
com bandeirolas firmes todas as ruas destruidas p.^a se reconhecer por este 
modo o terreno [~q] occupavão as cazas e ruas, e poderse emmendar com 
clareza, o [~q] se julgar necessr.^o evitando-se deste modo o perigo [~q] pode 
haver q.^{do} unicam.^{te} se guiarem por plantas, como já tem sucedido, e 
poderse sobre esta not.^a pratica e palpavel tomar a rezolução de como se hão 
de suprir as diminuiçoens [~q] houverem nas propried.^{es}, o [~q] necessita 

58  Ayres 1910
59  Ayres 1910.



313

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

de m.^{to} especial attenção”60. E ainda: “Advertindo [~q] p.^a esta innovação 
de ruas he mais proprio o balizam.^{to} e demarcação sobre o terreno a[~q] 
se deve seguir a planta p.^a memoria, do[~q] fazer pr.^o a planta ideada p.^a 
a demarcação do terreno.61

No que respeita ao inteligente, sensível e flexível plano de Eugénio dos 
Santos, este assentava numa metodologia de aplicação e ajuste de regras que 
vinham do passado, permitindo que a sua proposta mantivesse a identidade 
essencial da estrutura urbana, a ordem e regularidade do espaço da cidade, 
em articulação ou mesmo integrada na flexibilidade das mudanças necessá-
rias. Uma leitura crítica das fontes primárias que terão servido de referência a 
Eugénio dos Santos e o seu confronto com fontes documentais coevas, a que 
se procedeu com a intenção de caracterizar as categorias estéticas subjacentes 
à estética iluminista, revelam a simetria, a regularidade, o adorno e a comodi-
dade como os conceitos chave que nortearam o Plano de Renovação da Cidade 
de Lisboa de Eugénio dos Santos. Em 1757, Eugénio dos Santos, num parecer 
sobre umas obras embargadas numa Quinta do Campo Grande, recomenda que 
na obra a realizar se “proceda com regularidade, simetria e adorno”62, de modo 
a melhorar o aspecto público. Esta categoria de simetria está intrinsecamente 
relacionada com o conceito de regularidade que encontramos aplicado tanto 
à arquitectura como ao traçado urbano, presente num conjunto de obras de 
autores de diferentes áreas do saber. 

A quase sacralização do secular na lógica iluminista do projecto pom-
balino da Baixa de Lisboa enquadra-se também no pensamento esclarecido 
e higienista do médico António Nunes Ribeiro Sanches, particularmente na 
sua obra Tratado de conservaçam da saude dos povos (1756). Ribeiro Sanches 
refere que se deve ordenar e “fabricar ruas largas e diretas que se terminem 
nas grandes praças”63. Tendo por base uma raiz clássica fundamentada em 
Vitrúvio e Leon B. Alberti, Ribeiro Sanches relembra que “os Romanos fazião 
as ruas das cidades ma mesma largura, que tinhão as vias militares, ou estra-
das reaes; terminavão-se nas portas dellas, ou nas praças: a segunda sorte 
de ruas era mais estreita, e conrespondia a sua largura à dos caminhos de 
travessa, que sahião das vias militares”64, hierarquia viária que se aproxima 
claramente da lógica que encontramos no plano da Baixa de Eugénio dos 
Santos. Na biblioteca pessoal de Ribeiro Sanches estavam presentes os tratados 
de Robert Valutius, De re militari (Paris, 1534), e de Manuel Azevedo Fortes, 

60  Ayres 1910.
61  Ayres 1910.
62  Oliveira 2007.
63  Sanches 1756: 48.
64  Sanches 1756: 48.



314

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

O Engenheiro Portuguez (Lisboa, 1728). Na biblioteca pessoal de Eugénio 
dos Santos, além da obra do médico Ribeiro Sanches, encontramos também 
obras do abade Marc-Antoine Laugier65, do arquitecto J. François Blondel66, 
de Claude Perrault67, de Vicenzo Scamozzi68, de Giacomo Vignola69 e do enge-
nheiro militar Sébastien Vauban70.

Os historiadores Paulo Pereira e Leonor Ferrão demonstraram como a cul-
tura arquitectónica dos arquitectos/engenheiros militares do Iluminismo estava 
impregnada de uma cultura clássica. Paulo Pereira refere que “o Iluminismo 
fomentado pelo marquês de Pombal no reinado de D. José (r. 1750-1777) inse-
re-se no seio de uma estratégia «clássica» ou de retorno ao classicismo, especial-
mente tendo em conta as suas propostas urbanísticas”. Para o mesmo autor, “a 
linguagem do pombalino” consiste num “retorno ao classicismo, não a de uma 
redescoberta do clássico”, num “regresso a Sebastião Serlio, e uma refutação de 
Vignola e dos tratadistas barrocos que se lhe seguiram”. O “estilo pombalino, ou 
o pombalismo”, “é […] uma depuração antibarroca, mas sem projeto artístico 
alternativo”, um “recuo ‘às fontes’ do pragmatismo seiscentista na arquitectura e 
no urbanismo, de que se ocuparão, não os arquitectos de profissão – do agrado 
de D. José I e da corte –, mas antes os engenheiros militares – os engenheiros, 
na realidade, tecnocratas avant la lettre”71. Paulo Pereira chama ainda a nossa 
atenção para o retomar da “tratadística Serliana, que em bom rigor jamais havia 
sido esquecida”, o que explica parcialmente “a concepção serial das fachadas 
dos prédios de rendimento da baixa e o desenho que para eles produziram os 
engenheiros militares e ‘arquitectos civis’ da Casa do Risco, sob a batuta do 
experimentado Manuel da Maia. A obra de Serlio serve como pedra de toque, 
como matriz, para esta arquitectura despojada e franca, plana e desornamen-
tada”72. Efectivamente, tal como Leonor Ferrão verificou, da extensa biblioteca 
de Eugénio dos Santos73 faziam parte L’Architecture (1587) de Sebastiano Serlio 
e Di Lucio Vitruvio Polline de Architectura libri dece (1521) de Marcus Vitruvius 
Pollio. Leonor Ferrão refere ainda que

se a edição de Serlio estiver bem identificada, corresponde à que agrupou os 
dois livros mais importantes, um tratado de geometria elementar (libro I) e 
um tratado de perspectiva com aplicação na cénica (libro II), porque incluem 

65  Laugier 1755.
66  Blondel 1737-1738.
67  Perrault 1673.
68  Scamozzi 1685.
69  Vignola 1665.
70  Ferrão 2017: 235-276.
71  Pereira 2011: 740,741.
72  Pereira 2014: https://www.academia.edu/7423925/EDIF%C3%8DCIOS_DISCRETOS.
73  Ferrão 2017: 235-276.



315

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

um método de análise e de concepção, ao contrário dos restantes cinco, um 
tratado das ordens (libro IV) e os restantes que são ‘inventários’ ou ‘catálogos’ 
de edifícios e de motivos arquitectónicos – como é sabido, eram justamente 
estes os que interessavam aos amadores e aos mestres-pedreiros.74

Foi já sob a direcção de Eugénio dos Santos que, a 12 de Junho de 1758, 
em substituição da Aula do Paço da Ribeira, se constituiu a Casa do Risco 
das Obras Públicas. Foi na Casa do Risco que Eugénio dos Santos elaborou o 
projecto da futura Praça do Comércio, redesenhando o espaço pré-existente 
do Terreiro do Paço com a construção de aterros, mantendo a abertura a Sul, 
para o rio Tejo, e pontuando-a com a estátua equestre de D. José I. A Praça do 
Comércio tem uma espacialidade permanente que promove a descodificação 
da representação perspéctica, procurando entender a maneira de representar, 
de expressar e de apresentar o espaço. Os arquitectos/engenheiros militares do 
Reino desenharam-na aplicando a matriz da linha recta, absorvendo a lição da 
composição urbana das missões jesuíticas, e à maneira dos arquitectos cenó-
grafos, podendo ser olhada como um desenho arquitectónico feito para uma 
perspectiva de cena. Quando percorremos a praça, vemos esse espaço como a 
scaenae frons dos teatros romanos e quando estamos no seu centro, lugar da 
skene e da orchestra, somos simultaneamente actores e espectadores. O modo 
particular de articular espaço fechado e espaço aberto, abrindo um dos lados 
da praça ao rio, sugere que se olhe a praça simultaneamente como espectador e 
que se use a praça como actor. Os arquitectos/engenheiros de Pombal, contudo, 
também não terão certamente esquecido “as plantas de tudo o que ha celebre 
no Mundo, e modellos de todas as Igrejas, e mais famosos Palacios de Roma”75, 
que D. João V mandou vir da cidade pontificia e reuniu no salões do Paço da 
Ribeira. Se no Plano Regulador para Roma de Sixto V, elaborado por Domenico 
Fontana em finais do século XVI, as vias traçadas unem edifícios notáveis, no 
Plano de Pombal, elaborado pelos engenheiros/urbanistas, onde contracenam 
ruas principais e ruas secundárias, as vias unem os dois grandes e notáveis 
vazios urbanos: o Rossio e o Terreiro do Paço. 

O arquitecto Pedro Vieira de Almeida considera que o “Pombalino surge 
como uma estrutura imagética articulada não em edifícios ou objectos urbanos 
particularmente significativos, nem em frentes-fachada particularmente ricas, 
mas em espaços urbanos, espaços-rua e espaços-praça”76. Ou seja, uma estrutura 
urbana “não de articulação de objetos mas de articulação de espaços exterio-
res”77. O plano pombalino é também caracterizado pelos espaços intermédios, 

74  Ferrão 2017: 291.
75  Silva 1750: 267.
76  Almeida 1973: 9.
77  Almeida 1973: 8.



316

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

pelas conexões e pelo modo como se justapõem os seus elementos, ou seja, o 
modo como a moderna plataforma se liga com a antiga malha urbana da cidade. 
Como salienta o jurista Claudio Monteiro, “será apenas com o Plano Pomba-
lino, que claramente se propõe dar expressão à imagem ideal de uma cidade 
ilustrada, através da imposição de um programa arquitectónico uniforme, que 
a questão da regularidade e simetria dos prospectos se incorporará definitiva-
mente no discurso normativo da cidade”78.

Conclusão

Nessa “Lisboa, Nova Roma”79, o Plano de Renovação da Cidade de Lisboa 
representa o classicismo, o sentido de ordem, equilibro e continuidade, e a 
arquitectura como experiência continuada. A ordem implícita no Plano de 
Renovação da Cidade de Lisboa segue um modelo clássico, não pelo elenco for-
mal, mas pela atitude, pelo espírito. O processo do Plano, ou melhor, a constru-
ção lógica da arquitectura do Plano resulta de uma contínua procura do ponto 
de fusão entre o antigo e o moderno, ancorada na memória de uma cultura 
arquitectónica que, por sua vez, encontra o ponto de fusão no caldear entre 
o saber empírico e o saber teórico. Na “família espiritual” dos engenheiros/
arquitectos encontramos a raiz do “Espirito Clássico” do Plano de Renovação da 
Cidade de Lisboa e uma cultura arquitectónica portuguesa. É a regularidade de 
todo o plano da Baixa de Lisboa, expresso num conjunto de princípios compo-
sitivos simbólicos e de “formas de intuição” que se torna num excelente meio de 
comunicação da imagem da cidade. É a matriz da linha recta como fundamento 
e espírito de regularidade e uniformidade que serve de base tanto à arquitectura 
como ao desenho da cidade. O que mostra que o fazer da cidade passou pelo 
fazer/desenhar os vazios, não esquecendo nunca os dois eixos estruturantes, a 
Rua Nova d’El Rei – cardo – e a Rua Nova – decumanus –, os quais denunciam 
uma ancestralidade clássica. A estética da linha recta revela-se uma matriz 
fruto não só do desejo, mas também da regra e, mais interessante, da prática. 
A atenção ao lugar, ao sítio, característica da arquitectura e do desenho urbano 
português, advém não de um modelo, mas precisamente da pré-existência de 
um modo de fazer. E é exactamente porque existe essa matriz fundamentada 
numa prática que o fazer urbano é competência dos engenheiros militares, uma 
competência erudita e pragmática e que se revelaria programática. No “futuro 
do passado da cidade”80, é a tradição da estética da linha reta no projeto arqui-
tetónico e no projeto urbano, o zeitgeist da concepção de novas formas a partir

78  Monteiro 2010: 55.
79  Oliveira 1620.
80  Grumbach 1994: 445.



317

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

do passado, que deve ser elevada à categoria de monumento. Revela-se assim 
o racionalismo clássico como princípio de concepção do Plano de Renovação 
da Cidade de Lisboa e por isso a “cidade não é apenas um lugar no espaço, mas 
um drama no tempo”81.

Nota final: investigação realizada a partir de André 2010.

81  Geddes 1939.



318

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

Bibliografia

Almeida, Pedro Vieira de (1973), “A Arquitectura do Séc. XVIII em Portugal. 
Pretexto e argumento para uma aproximação semiológica”. Separata da 
Revista Bracara Augusta XXVII, 64 (76).

André, Paula (2010), “A pré-existência do Cardo / Decumanus no Plano 
Pombalino e a sua herança na Lisboa Contemporânea”, in F. de Oliveira, J. 
de Oliveira e M. Patrocinio (eds.), VII Congresso Internacional da APEC. 
Espaços e Paisagens. Antiguidade Clássica e Heranças Contemporâneas. 
Coimbra: Associação Portuguesa de Estudos Clássicos / Centro de 
Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, Vol. 3, 
265-277. 

André, Paula (2015), “Eugénio dos Santos and City Engineering”, in L. Ferrão, 
L. M. A. V. Bernardo (eds.), Views on Eighteenth Century Culture: Design, 
Books and Ideas. Newcastle-Tyle: Cambridge Scholars Publishing, 78-91.

Ascher, François (2010), Os Novos Princípios do Urbanismo. São Paulo: Romano 
Guerra Editora.

Ayres, C., (1910), Manuel da Maya e os engenheiros militares portugueses no 
Terramoto de 1755. Lisboa: Imprensa Nacional.

Barboza, Fernando Antonio da Costa de (1751), Elogío Fúnebre do Padre João 
Baptista Carbone da Companhia de Jesus. Lisboa.

Blondel, Jacques-François (1737-1738), De la distribuition des maisons de 
plaisance et de la décoration des édifices en géneral. Paris: chez Charles-
Antoine Jombert.

Caivano, José Luis R. (1986), “Clasicismo y arquitectura moderna”, Los Andes 
6 de Agosto: 1, 2.

Calinescu, Matei (1991), Cinco caras de la modernidad: modernismo, vanguar-
dia, decadencia, kitsch, posmodernismo. Madrid: Tecnos.

Carita, Helder (1999), Lisboa manuelina e a formação de modelos urbanísticos 
da época moderna (1495-1521). Lisboa: Livros Horizonte.

Carita, Helder (2000), “Reforma Urbanística da Lisboa Manuelina. Início da 
escola moderna de arquitectura”, História 1.26: 36-45.

Corboz, André, (2001), Le Territoite comme palimpseste et autres essais. Paris: 
Les Editions de l’Imprimeur.

Eisenmann, Peter (1984), “The End of the Classical, the end of the end, the end 
of the beginning”, in Perspecta: the Yale Journal 21: 153-173.



319

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

Ferrão, Leonor (2017), Eugénio dos Santos (1711-1760) arquitecto e engenheiro 
militar. Cultura e Prática de Arquitectura em Portugal no Século XVIII. 
Lisboa: By the Book.

França, José Augusto (1987), Lisboa Pombalina e o Iluminismo. Lisboa: 
Bertrand.

França, José Augusto (1989), Lisboa: urbanismo e arquitectura. Lisboa: Bertrand.
Galiano, Luis Fernandez (2015), El Clasicismo de las vanguardias arquitectó-

nicas. Conferência proferida em Madrid, na Fundación Amigos Museo 
del Prado, em Fev 2015. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=-SaTwyPXuWw.

Geddes, Patrick (1939), in M. M. Barker, Exploration. London: Le Play Society.
Góis, Damião (2002), Elogio da Cidade de Lisboa. Lisboa: Guimarães Editores.
Gonçalves, I. (1986), “Posturas Municipais e Vida Urbana na Baixa Idade 

Média. O Exemplo de Lisboa”, Estudos Medievais 7: 155-172.
Gonçalves, I. (1995), “Uma Realização Urbanística Medieval: o Calcetamento 

da Rua Nova de Lisboa”, in Estudos de Arte e História – Homenagem a 
Artur Nobre de Gusmão. Lisboa: Vega, 102-113.

Grumbach, Antoine (1994), “Roma Interrotta”, in La ville art et architecture en 
Europe 1870-1993. Paris: Centre Pompidou.

Laugier, Marc-Antoine (1755), Essai sur l’Architecture, nouvelle edition, revue, 
corrige & augmentée, avec un dictionnaire des termes, et des planches qui 
facilitent l’explication par le P. Laugier, de la Compagnie de Jesus, A Paris, 
chez Duchesnes.

Linazasoro, José Ignacio (1981), El Proyecto Clasico en Arquitectura. Barcelona: 
Gustavo Gili.

Linazasoro, José Ignacio (2018), “Forma y Cultura. La arquitectura de Adolf 
Loos”, in Textos de Teoria y Critica y bibliografia sobre arquitectura 
moderna y contemporânea. Madrid: Ediciones Assimétricas, 67-74.

Moita, I. (ed.) (1983), Lisboa Quinhentista: a imagem e a vida da cidade. Lisboa: 
Direcção dos Serviços Culturais da Câmara Municipal de Lisboa.

Montaner, Josep Maria (2001), A modernidade superada, arquitectura, arte e 
pensamento no séc. XX. Barcelona: Gustavo Gili.

Monteiro, Claudio (2010), Escrever Direito por linhas rectas. Legislação e pla-
neamento urbanístico na Baixa de Lisboa (1755-1833). Lisboa: AAFDL.

Monteiro, Pardal (1935), “Espirito Clássico”, Sudoeste 3: 38-40.



320

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

Monteiro, Pardal (1950), Eugénio dos Santos precursor do urbanismo e da arqui-
tectura moderna. Lisboa: CML.

Moura, Eduardo Souto de (2003), “Fragmentos”, in A. Esposito e G. Leoni, 
Eduardo Souto de Moura. Milão: Electa, 366-367.

Murteira, Helena (1999), Lisboa da Restauração às Luzes. Lisboa: Presença.
Murteira, Helena (1999), “Lisboa – O Iluminismo e a Cidade”, in Lisboa – 

Utopias na Viragem do Milénio. Lisboa: CML, 69-79.
Oliveira, Cristovão Rodrigues de (1987), Summario em que brevemente… 

Lisboa: Livros Horizonte.
Oliveira, Eduardo Freire de (1885), Elementos para a Historia do Município de 

Lisboa. Lisboa: Typographia Universal, Tomo I.
Oliveira, Eduardo Freire de (1906), Elementos para a Historia do Município de 

Lisboa. Lisboa: Typographia Universal, Tomo XIV.
Oliveira, M. (2007), Eugénio dos Santos e Carvalho, Arquitecto e enge-

nheiro Militar (1711-1760): Cultura e Prática de Arquitectura. Tese de 
Doutoramento. Lisboa: UNL.

Pereira, Paulo (2006), “Lisboa Manuelina. Problemas de Conceito”, Revista de 
História da Arte 4: 43-55.

Pereira, Paulo (2011), Arte Portuguesa. Lisboa: Círculo de Leitores.
Pereira, Paulo (2014), Edifícios Discretos. Lisboa: Academia.edu. Disponível em: 

https://www.academia.edu/7423925/EDIF%C3%8DCIOS_DISCRETOS.
Pérez O., Fernando (1988), “Historia y proyecto en una condición post-mo-

derna”, Cuadernos de Extensión 13: 5-9.
Perrault, Claude (1673), Les dix livres d’architecture de Vitruve, corrigez et tra-

duits novellement en François avec des notes et des figures par Claude 
Perrualt, Paris: J. B. Coignard.

Pizarro Gómez, F. (1987), “La jornada de Felipe III a Portugal en 1619 y la 
arquitectura efímera”, in II Simpósio Luso-Espanhol de História da Arte. 
As Relações Artísticas entre Portugal e Espanha na Época dos Desco
brimentos. Coimbra: Minerva, 123-146.

Porphyrios, Demetri (1982), Classicism is not a style. Londres: Architectural 
Design.

Prieto, Eduardo (2019), “José Ignacio Linazasoro, una biografia intelectual”, 
Rita 12: 13-23.

Ribeiro, Orlando (1938), “Le site et la croissance de Lisbonne”, Bulletin de l’As-
sociation de géographes français 115: 99-103.



321

Paula André, Paulo Simões Rodrigues

Ribeiro, Orlando (1986), “Lisboa e o Tejo (fragmento de um livro em prepara-
ção sobre Lisboa)”, Olisipo 149: 49-54.

Rossa, Walter (1999), “A cidade portuguesa”, in P. Pereira (coord.), História da 
Arte Portuguesa. Lisboa: Temas e Debates, Vol. 3, 232-323.

Rossi, Aldo (1966), L’Architettura della Città. Padua: Marsilio Press.
Rowe, Colin (1999), “Neo ‘classicismo’ y arquitectura moderna”, in Maneirismo 

y arquitectura moderna y otros ensayos. Barcelona: Gustavo Gili, 119-154.
Sanches, A., (1756), Tratado de conservaçam da saude dos povos: obra util, e 

igualmente neseffaria aos Magiftrados, Capitaens Generaes, Capitaes de 
Mar, e Guerra, Prelados, Abbadeffas, Medicos, e Pays de familias. Paris: 
Bonardes e du Beux.

Scamozzi, Vicenzo (1685), Les cinq ordres d’Architecture de V. Scamozzi… tirez 
du sixieme livre de son idée générale  d’Architecture, avec les planches ori-
ginales, par A. C. d’Aviler, Paris: J. B. Coignard.

Silva, A. (1987), As Muralhas da Ribeira de Lisboa. Lisboa: Publicações Culturais 
da Camara Municipal de Lisboa.

Silva, Carlos Guardado da (2008) Lisboa Medieval. A organização e a estrutura-
ção do espaço urbano. Lisboa: Edições Colibri.

Silva, F. (1750), Elogio funebre e historico do muito alto, poderoso, augusto, pio e
fidelissimo Rey de Portugal, e Senhor D. João V. Lisboa: na Regia Officina 

Sylviana e da Academia Real.
Silva, J. (2006), “Lisboa Medieval. Breves reflexões“, Revista de História da Arte 

2: 37-42.
Sola-Morales, Ignasi (1981), “Las razones de un proyecto clásico”, in J. I. 

Linazasoro, El Proyecto clásico en arquitectura. Barcelona: Gustavo Gili.
Stern, Robert A. M. (1989), Clasicismo moderno. Madrid: Nerea.
Teixeira, Manuel e Margarida Valla (1999), O Urbanismo Português, séculos 

XIII-XVIII. Portugal Brasil. Lisboa: Livros Horizonte.
Telles, Gonçalo Ribeiro (1969), “Evolução dos Espaços Verdes de Lisboa”, 

Arquitectura 108: 44-50.
Trindade, Luisa (2016), “Uma outra representação da Rua Nova dos 

Mercadores, em Lisboa: a tábua do ‘martirio de S. Sebastião’ de Gregorio 
Lopes”, Medievalista 20. Disponível em: http://journals.openedition.org/
medievalista/1180; DOI: 10.4000/medievalista.1180.

Tzonis, Alexander, Liane Lefaivre e Denis Bilodeau (1984), El clasicismo en 
arquitectura, La poética del orden. Barcelona: Hermann Blume.



322

“Espírito clássico” no plano de renovação da cidade de Lisboa

Vieira, Álvaro Siza (1987), “Em demanen que parli de la meva activitat profe-
sional”, Quaderns d’arquitectura i urbanisme 159: 78-79.

Vignola, Giacomo Barrozzi (1665) Regles des cinq orders d’architecture de M. 
Jacques de Barrozzio de Vignole, Amesterdam: J. Danckers.

Viterbo, Francisco Sousa (1988), Dicionário histórico e documental dos arqui-
tectos, Engenheiros e construtores portugueses. Fac-símile da ed. de 1922. 
Vol. III. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda.

Zevi, Bruno (1958), “Mies là dove il razionale si logora nel classicismo”, 
L’architettura, cronache e storia 37: 439.



323

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura 
romana em Portugal no tempo do medievalismo  

(1838-1910)

Paulo Simões Rodrigues
Centro de História de Arte e Investigação Artística

Universidade de Évora
ORCID: 0000-0002-9258-2989

psr@uevora.pt

Resumo  Pretende-se demonstrar como, no século XIX, a consagração do con-
ceito de monumento nacional, embora decorrente da valorização da arte medieval 
enquanto representação da fundação e apogeu da nação portuguesa, não implicou 
a exclusão dos monumentos e vestígios arqueológicos romanos. Pelo contrário, 
integrou-os como testemunhos da ancestralidade e importância das cidades, vilas 
e povoações em que estavam localizados, sendo considerados um fator de prestígio 
histórico e distinção patrimonial. Verifica-se como esse processo se iniciou ainda no 
século XVIII, em plena época do predomínio do cânone artístico e cultural clássico, 
no contexto das atividades da Academia Real de História, e como foi determinado 
pela instauração do liberalismo no século XIX, sobretudo pela interpretação ideoló-
gica que os seus protagonistas fizeram da arte do passado. A análise dos critérios que 
levaram à classificação e conservação dos monumentos romanos durante o período 
em causa explicam os valores e significados que lhes foram então atribuídos.

Palavras-chave: Classicismo, Arquitetura Romana, Medievalismo, Portugal, Monu-
mento Nacional.

Abstract  The goal is to demonstrate how, in the 19th century, the consecration 
of the concept of national monument, although resulting from the valorization of 
medieval art as a representation of the foundation and apogee of the Portuguese 
nation, did not imply the exclusion of Roman monuments and archaeological 
remains. On the contrary, they were integrated as evidence of the ancestry and 
importance of the cities, towns and settlements in which they were located, being 
considered a factor of historical prestige and heritage distinction. It is verified how 
this process began still in the 18th century, at the height of the predominance of 
the classical artistic and cultural canon, in the context of the activities of the Royal 
Academy of Portuguese History, and how it was determined by the instauration of 
liberalism in the 19th century, above all by the ideological interpretation that its 
protagonists made of the art of the past. The analysis of the criteria that led to the 
classification and conservation of Roman monuments during the period in question 
explains the values and meanings that were then attributed to them.

Keywords: Classicism, Roman Architecture, Medievalism, Portugal, National 
Monument.



324

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

Introdução

Em 1838, ao referir-se às artes portuguesas da segunda metade do século 
XVIII, durante reinado de D. José I e sob a administração do Marquês de 
Pombal (1756-1777), o escritor e historiador Alexandre Herculano (1810-
1877) afirmou “que a litteratura e as artes tendiam a uma regeneração, mas 
não se percebia que não era possível fazer-se essa regeneração por via das 
tradições carunchosas da Grecia ou de Roma, porque de haverem revivido 
essas tradições, no principio do seculo dezasseis, tinha vindo indirectamente 
a ruina das artes e letras europeas, cuja tendência era outra, e outro devia 
ser o futuro”1. A perceção de Herculano estava correta em relação ao predo-
mínio da referência da matriz artística greco-romana nas artes portuguesa e 
europeia, que se manteve desde o Humanismo quatrocentista até ao início 
do século XIX2. 

A longa duração do modelo estético clássico esteve, inclusive, na origem 
da consciência da necessidade de conservar os vestígios materiais do passado 
enquanto objetos de saber, fazendo com que as primeiras medidas legislativas 
dirigidas à sua proteção privilegiassem, precisamente, os testemunhos da civi-
lização romana3. Mesmo quando essa produção legislativa ampliou os limites 
cronológicos dos objetos a conservar, como sucedeu em Portugal com o alvará 
promulgado por D. João V a 20 de agosto de 1721, que abrangeu os “Monu-
mentos antigos” dos tempos em que no território do reino tinham dominado 
os povos “Goticos” e “Arabios”, até ao reinado de D. Sebastião4, a atenção de 
antiquários, arqueólogos, eruditos e colecionadores continuou a privilegiar a des-
coberta, a preservação e o estudo das evidências materiais do passado romano, 
que se mantinha como cânone histórico, cultural e estético. A ampla abrangência 
temporal do alvará de D. João V estava em consonância com as competências da 
Academia Real de História Portuguesa, criada no ano anterior (1720), também 
por D. João V, no âmbito das quais aquele diploma tinha sido publicado. Cor-
respondia à função que havia sido atribuída à Academia de escrever as histórias 
eclesiástica e secular do território do reino de Portugal, cujos limites cronoló-
gicos ultrapassavam, a montante e a jusante, o período da ocupação romana da 

1  Herculano 1838: 275. Alexandre Herculano caraterizava a matriz clássica da arquitetura 
da cidade de Lisboa reconstruída por ordem do Marquês de Pombal, após o terramoto de 
1755, do seguinte modo: “nas obras do marquez, largos móles desordenados: edifícios mono-
tonos, mas uteis e necessarios: uma praça magnifica; mas affeiada de miseraveis paredes 
amarellas, para poupar alguns palmos de silharia; para poupar algum marmore em uma 
serra de marmore! O plano de todas as obras d’esta epocha parece traçado no entendimento 
de negociante hollandez”. Herculano 1838a: 267.

2  Choay 2014: 33.
3  Choay 2014: 45-59.
4  Ordenações e Leys do Reyno de Portugal... 1747: 149, 150.



325

Paulo Simões Rodrigues

Península Ibérica (sécs. II a.C. – V d.C.): “Tenho resoluto que se estabeleça uma 
Academia em que se escreva a Historia Eclesiastica deste Reino, e depois tudo 
o que pertence a toda a Historia dele, e de suas Conquistas”5. A instituição da 
Academia enquadrava-se no crescente interesse pelas histórias e identidades 
nacionais e locais verificado na Europa entre o Renascimento e o Iluminismo, 
protagonizado por eruditos e antiquários que recorriam à arqueologia para ultra-
passar o silêncio dos textos clássicos relativamente aos territórios e às épocas que 
constituíam os seus objetos de estudo e que escapavam às normas da história tra-
dicional, ou, pelo contrário, para confirmar materialmente a informação que as 
fontes escritas antigas veiculavam6.  No entanto, não obstante a ampla cronologia 
dos temas abordados pelos académicos nos seus discursos e textos, em relação às 
descobertas arqueológicas comunicadas à Academia, predominaram claramente 
os achados da época romana, como inscrições, cipos e moedas7. Estes achados, 
depois de copiados, eram remetidos para a Academia, que com eles constituiu 
um museu arqueológico, instalado no Palácio dos Duques de Bragança, em Lis-
boa, desaparecido com o terramoto de 17558.

Segundo Paulo Oliveira Ramos, um dos motivos da promulgação do Alvará 
de 1721 terá sido, precisamente, o mau estado de conservação a que estariam 
votados muitos dos monumentos romanos existentes no reino de Portugal, 
verificado pelo seu autor, Rodrigo Anes de Sá Almeida e Meneses (1676-1733), 
Marquês de Abrantes, aquando de uma jornada que fez pelo Alentejo (Alcácer-
-do-Sal, Santiago do Cacém, Castro Verde, Évora, Marvão e Abrantes), em data 
incerta, entre 1718 e 1721. O estado de abandono em que encontrou as ruínas 
de Miróbriga, antiga urbe de origem romana localizada nas proximidades de 
Santiago do Cacém, teve nele particular impacte, devido aos poucos vestígios 
que encontrou (“senão alguns alicerces”) das edificações que tinham sido des-
critas pelo erudito e antiquário eborense André de Resende, no século XVI. 
André de Resende foi o primeiro autor a sinalizar o que restava da cidade de 
Miróbriga, tendo então referido a existência de torres, muros, uma ponte, um 
aqueduto e uma fonte9.

1. Os antecedentes do medievalismo

A relevância que os testemunhos materiais do passado romano de Portu-
gal tiveram entre os monumentos antigos abrangidos pela aplicação do alvará 

5  Ver “Decreto porque Elrei N. Senhor D. João V foi servido instituir a Academia Real de 
Historia Portuguesa”. Colecção dos documentos, estatutos e memórias 1721: 17.

6  Schnapp 1993: 253, 271 e 337.
7  Colecção dos documentos, estatutos e memórias 1721: 160, 318, 319 e 344.
8  Ribeiro 1885.
9  Colecção dos documentos, estatutos e memórias 1721: 321-324; Ramos 2005: 90-92.



326

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

de 1721ter-se-á mantido com a sua republicação a 4 de fevereiro de 1802, sob 
a regência do futuro D. João VI. Está patente, por exemplo, na alusão que o 
classicista Luís António de Azevedo (1755-1818/20) faz aos dois diplomas na 
Dissertação critico-filologico-historica que escreveu sobre o teatro romano de 
Lisboa em 1815. Na respetiva “Advertencia preliminar”, Luís António de Aze-
vedo apresenta a dissertação como o seu contributo para “a conservação dos 
taes monumentos, conforme ordenão os mencionados Alvarás”10.

Por outro lado, foi também no século XVIII, a partir da sua segunda 
metade, que surgiram as primeiras manifestações de apreço pela arquitetura 
medieval, designadamente pelos estilos gótico e tardo-gótico. É possível encon-
trá-las registadas nas Memórias Paroquiais, inquérito realizado aos párocos de 
todas as freguesias do reino de Portugal no ano de 175811. Na memória relativa 
a Lisboa, o Mosteiro dos Jerónimos, em Belém, é adjetivado de “magnifico” e 
o Convento do Carmo é tido como “hum dos mais sumptuosos templos que 
tinha” aquela cidade12. Em Évora, a Sé era considerada “tão forte como bem 
dilimitada”, com as colunas “com tal simetria” dispostas “que depois de tantos 
seculos se admira a periçia de seu author”. Na mesma cidade, a Igreja do Con-
vento de São Francisco era descrita como “huma maravilha da arte” devido à 
sua abóbada que, sem suportes intermédios e apenas sustentada pelas paredes, 
parecia que flutuava no ar: 

[…] por que sendo de grande altura, e tendo de largo não entrando o vão das 
capellas, sessenta palmos, e duzentos e dezoito de comprido sem haver parede, 
que exceda a grossura de três palmos, [...], parece se firma no ar sua abóboda 
por falta de acompanhamento.13

Ainda em Lisboa, durante a reconstrução pós-terramoto de 1755 da Baixa 
da cidade, por volta de 1770, ao recuperar-se o que tinha restado da antiga 
Igreja da Misericórdia, para instalar, no seu lugar, a Igreja da Conceição dos 
Freires (atual Igreja da Conceição Velha), o portal sul da pré-existência, em 
estilo manuelino, foi preservado e integrado na fachada do novo templo, decisão 
que indicia uma atitude de valorização daquela estrutura tardo-gótica14.

Não são claros os fatores concretos que conduziram ao despoletar do inte-
resse pela arquitetura medieval no Portugal de Setecentos. Pelos termos usa-

10  Ramos 2005: 96-97; Azevedo 1815: III.
11  As Memórias Paroquiais consistiram num questionário composto por 60 perguntas, da 

autoria do padre oratoriano Luís António Cardoso, membro da Academia Real de História, 
e enviado por ordem do rei, D. José I. O seu objetivo era fixar uma descrição o mais exata 
possível das terras, rios e serras de Portugal. Portugal e Matos 1974: 9-10.  

12  Portugal e Matos 1974: 105, 132.
13  Grilo 1994-1995: 121.
14  Lima 2013: 135-137.



327

Paulo Simões Rodrigues

dos para descrever alguns dos edifícios medievais referenciados nas Memórias 
Paroquiais, em que lhes são reconhecidas qualidades atribuídas à arquitetura 
clássica, como a simetria da disposição das colunas da Sé de Évora, parecem ser 
estéticos. Mas terá sido determinado pelo valor de “antiguidade” dos edifícios 
em causa, por serem entendidos como uma fonte de conhecimento do tempo 
em que tinham sido construídos, por atestarem os factos que compunham a 
história eclesiástica e secular do reino, desde a sua fundação na Idade Média, 
em conformidade com o estabelecido pela Academia Real de História Portu-
guesa, como atrás verificámos15. Até porque em termos de valores estéticos, a 
atenção ao gótico mantém-se ambígua até à década de 1830, até à afirmação de 
Alexandre Herculano com que iniciámos o presente artigo. Em 1780, o Abade 
Correia e Serra (1750-1823), aludindo ao Mosteiro dos Jerónimos, em Belém, 
tanto encontrava belezas que o encantavam como lamentava que o arquiteto 
do edifício não tivesse imitado as belas formas da Grécia16. No seu Dicionário 
de Escultura17, o escultor Joaquim Machado de Castro (1731-1822) classificava 
o gótico de “mesquinho gosto” e, simultaneamente, via nele um “certo ar de 
atrevimento que o avisinhava do sublime”18. O pintor Cirilo Volkmar Machado 
(1748-1823) oscilava entre a convicção de que a ordem gótica não era arqui-
tetura19 e a afirmação de que em Portugal havia obras de “grande magnificien-
cia, tanto no estylo Gothico, como no Grego”20. Em 1827, o Cardeal Saraiva 
(Frei Francisco de São Luís, 1766-1845), numa memória que escreveu sobre 
o Mosteiro da Batalha (Memória História sobre o Mosteiro da Batalha), dava o 
edifício como símbolo da grandeza, formosura e sublimidade do pensamento e 
da arte, ao mesmo tempo que, páginas adiante, declarava que a maneira gótica 

15  A atestar a importância arqueológico-histórica das edificações que não seguiam o 
cânone da estética clássica, a menção, nas Memórias Paroquiais de Lisboa, a um chafariz 
sito na freguesia de São José, conhecido pela designação de “Andaluz”, nome que remetia 
para a presença islâmica na Península Ibérica, logo para uma época que no século XVIII era 
entendida como de interrupção da história do cristianismo. Apesar da associação do chafariz 
a uma fase não cristã da história do território português, logo marginal ao era pretendido 
pela história eclesiástica e secular da Academia Real de História, aquele equipamento era 
visto como “digno de memoria pela sua antiguidade”. Portugal e Matos 1974: 105, 132.

16  Em carta dirigida a R. de Vagondy, editor da Encyclopédie Méthodique. Rodrigues 
2002: 15.

17  Obra manuscrita que foi publicada impressa pela primeira vez em 1937. Foi redigida 
em data incerta, possivelmente na fase final da vida do seu autor.

18  O adjetivo sublime é utilizado por Machado de Castro com o significado de “beleza, 
elegância e magisterio com que se vê executada qualquer obra de Desenho, Pintura e Escul-
tura (...)”. Castro 1937: 50, 64.

19  Sobre a ordem gótica: “Aonde tudo he arbitrario não pode haver Ordem, nem Belleza, 
para merecer o nome de Architectura, aonde tudo é feio, e desproporcionado”. Machado 
1794: 71.

20  Machado 1823: 160.



328

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

de construir não era arquitetura, pois só aos gregos e aos romanos tinham sido 
reveladas, pela natureza, as proporções e as medidas certas21. 

2. �O pioneirismo de Garrett na valorização da arquitetura 
gótica

De salvaguardar, contudo, mais uma vez, que neste período entre séculos, 
o elogio do gótico poderia decorrer da identificação, nos seus edifícios, de 
elementos e de um sentido de ordem semelhantes aos verificados nas arqui-
teturas grega e romana, como vimos suceder com a Sé de Évora. De facto, 
em Portugal, o escritor Almeida Garrett (1799-1854) foi o primeiro autor 
a ver no gótico um sistema arquitetónico inteiramente autónomo do classi-
cismo, internamente coerente, com valores tipológicos e morfológicos espe-
cíficos, próprios das circunstâncias históricas que tinham determinado a sua 
edificação. A partir da leitura dos textos de J. J. Winckelmann (1717-1768), 
Friedrich Schlegel (1772-1829), Montesquieu (1689-1755) e Voltaire (1694-
1778), Garrett desenvolveu uma conceção historicista da arte que associava 
as características formais dos objetos artísticos às características do espaço 
(geográficas) e do tempo (políticas) em que tinham sido produzidos, em que os 
valores estéticos das obras estavam diretamente relacionados com as qualida-
des das épocas em que aquelas tinham sido criadas. Garrett começa por aplicar 
este determinismo geográfico e histórico à antiguidade clássica, associando 
a sua arte pujante e idealmente bela à prosperidade, liberdade e abundância 
da democracia grega e da república romana. Ao fazê-lo, Garrett foi além da 
defesa de um ideal artístico e acrescentou-lhe um sentido moralista e didático. 
Conservar e imitar a arte dos antigos na contemporaneidade era também dar 
a conhecer o modelo de um ideal político do passado através da sua expressão 
estética e, deste modo, educar os povos para o seguir, no sentido da liberdade 
e do progresso, que em Garrett significou no sentido do liberalismo que con-
duziu à instauração, em Portugal, no ano de 1820, da Carta Constitucional. 
Até 1823, para Garrett, como afirmámos, esse modelo estava nas civilizações 
grega e romana e era expresso pelo correspondente sistema artístico clássico22. 
A Idade Média e o estilo gótico (à altura, toda a arte medieval era designada 
de gótica) representavam o oposto:

Observai mais particularmente a arquitectura. Na clássica vedes rasgos nobres, 
proporções em grande, poucos enfeites, simples tudo. A Gótica nasceu entre 

21  Rodrigues 2002: 17.
22  Rodrigues 2002: 12-14.



329

Paulo Simões Rodrigues

ferros, e sob a escravidão militar, e religiosa, lanços curtos, muitos requifes, 
rendados, e cortados são o seu caracter e cunho.23

A partir de 1823, com o exilio em Inglaterra, causado pela Vila-Francada, a 
insurreição que reinstaurou o absolutismo em Portugal, a conceção que Garrett 
tem dos estilos clássico e gótico irá inverter-se:

Fatigados do grego e do romano em architecturas e pinturas, começámos a 
olhar para as bellezas de Westminster e da Batalha; e o apetite embotado da 
regular formusura dos Pantheon e Acropolis, começou, por variar, a inclinar-
-se para as menos clássicas, porêm não menos lindas nem menos elegantes 
formas da architectura e sculptura gothica.24

Em Inglaterra, entrará em contacto com o medievalismo arquitetónico das 
catedrais de Dudley e Worcester, edifícios que visitou e onde foi surpreendido 
pela qualidade do revivalismo neogótico do primeiro e pela “sumptuosa e belís-
sima architectura gothica” do segundo:

Os inglezes têem ultimamente restaurado este gosto de architectura, que tam 
bello é e tam solemne, e que o servilismo das imitações gregas, o rococó das 
monstruosidades graeco-gallas dos tres ultimos seculos tinha prescindindo e 
prescripto.
A architectura gothica com suas agudas arcadas, com suas compridas e estrei-
tas janelas, suas obscuras naves, sua melancholica solemnidade, é mais pró-
pria de um templo christao e de suas augustas funcções, do que a elegante, a 
garrida, e demasiado risonha architectura grega.25

Se, até aqui, Garrett tinha associado a arquitetura clássica às liberdades 
políticas dos gregos e romanos, a partir de agora, será na Idade Média, mais 
concretamente no feudalismo, que acredita estarem as raízes históricas do 
constitucionalismo oitocentista. Na catedral de Worcester, o escritor portu-
guês visitou o túmulo do rei João de Inglaterra, considerado pelos românticos 
como o fundador involuntário da liberdade inglesa por ter sido obrigado, pelos 
barões, a assinar a Magna Carta em 1215, documento que limitava o poder dos 
monarcas a favor dos privilégios da nobreza e que estaria na génese da consti-
tuição inglesa. À semelhança do que tinha sucedido em Inglaterra com a Magna 
Carta, Garrett entende que os privilégios feudais da nobreza medieval europeia 
haviam sido um meio de dividir o poder. Também considerava, contudo, que 

23  Carta de Almeida Garrett dirigida ao redator do jornal Borboleta Constitucional, 
publicada no n.º 111 de 21 de setembro de 1821. Cit. Lima 1923: 18, 19.

24  Garrett 1828: XI-XII.
25  Garrett 1877: 237.



330

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

o cerceamento imposto pela nobreza feudal ao despotismo da coroa era uma 
conquista política que apenas os britânicos tinham conseguido manter até ao 
século XIX. A comprová-lo, o neogótico da catedral de Dudley, demonstrativo 
de como, na Grã-Bretanha, desde a Idade Média, a direção do Estado permane-
ceu subordinada à vontade do povo, condição política que noutras nações tinha 
sido interrompida com a ascensão das monarquias absolutas, a partir do século 
XVI, e que em Portugal se pretendia retomar com o constitucionalismo liberal26. 
Acrescia que o gótico, em relação às ordens arquitetónicas clássicas, acarretava 
uma particularidade fundamental no contexto do liberalismo português e do 
romantismo europeu, o seu carácter nacional e identitário. A partir do decénio 
de 1820, no quadro da visão historicista, didática e até ideológica que Garrett 
tinha da arte, os ideias de liberdade representados pela arquitetura clássica 
revelaram-se demasiado abstratos e universais. A arquitetura medieval, pelo 
contrário, com as suas variações regionais, era a nossa arte verdadeiramente 
nacional e popular, resultante das circunstâncias históricas e geográficas espe-
cificas de Portugal, devendo, por esse motivo, ser preservada:

E a propósito, porque se não hade adoptar na nossa peninsula ésta designação 
de mosarabe para characterizar e classificar o genero architectonico especial 
nosso, em que o severo pensamento christão da architectura da meia idade se 
sente relaxar pelo contacto e exemplo dos habitos sensuaes moirescos, e de sua 
luxuosa e redundante elegancia.27

É de ressalvar, porém, que fora da abordagem exclusivamente teórica e 
ideologicamente comprometida de Garrett e Herculano, da perspetiva esté-
tica e da prática arquitetónicas, os valores dos léxicos arquitetónicos clássico 
e medieval mantiveram-se relativamente equivalentes durante toda a primeira 
metade do século XIX. Em 1833, recém regressado de um período de formação 
em Paris, no atelier de Pierre Fontaine e na École de Beaux-Arts28, o arquiteto 
Joaquim Possidónio da Silva (1806-1896), ao escrever um pequeno ensaio sobre 
o que era a arquitetura e o que os arquitetos aprendiam fora de Portugal, afir-
mava que enquanto as ordens clássicas compreendiam “tudo quanto a Archi-
tectura póde produzir de mais elevado e mais admirável”, a arquitetura gótica, 
“sem ser de gosto apurado com tudo merecia a attenção de ser examinada. 
A imaginação seguia uma nova carreira: ligou-se aos caprixosos preceitos da 
Architectura, e produziu varias vezes obras de um aspecto grandioso e com o 
caracter de seculos mais adiantados”29. Atenda-se ainda ao exemplo da opção 

26  Rodrigues 2002: 13-14.
27  Garrett 1846: 51.
28  Martins 2003: 58-60.
29  Silva 1833: 6 ,8.



331

Paulo Simões Rodrigues

pelo estilo neoclássico para o edifício do Teatro Nacional D. Maria II, um dos 
mais importantes equipamentos da capital portuguesa, inaugurado em 1846, 
com projeto da autoria do italiano Fortunato Lodi (1812-1882)30. 

3. �O medieval, o clássico e a consagração do conceito de monu-
mento nacional

Em relação à valorização e conservação da arquitetura do passado, a situa-
ção é mais complexa. A geração romântica e liberal de Garrett e Herculano 
foi também a geração da consagração do conceito de monumento nacional, o 
qual, como a própria designação indica, remetia para o passado particular da 
nação. Em 1840, o jornal O Panorama, dirigido por Alexandre Herculano, num 
artigo não assinado, definia os monumentos nacionais como “os documentos 
da historia d’uma nação, (...), porque com suas feições artísticas, disposições 
internas, inscripções e accessorios, estão continuamente dando lições do pas-
sado e indicando o presente”, sendo “possível estudar” neles “os usos e costu-
mes, as leis, a policia, e a religião dos povos que os construíram e habitaram, 
[...].”31 No que respeitava à nação portuguesa, esse passado era delimitado pela 
Idade Média, período histórico da sua fundação (século XII), consolidação 
(século XIV) e apogeu (séculos XV e XVI), favorecendo-se os monumentos 
que o representavam, como a Igreja de São Francisco do Porto, o Mosteiro dos 
Jerónimos, em Belém (“obra prima da architectura media entre o néo-gothico, 
e o chamado renascimento; edifício magnifico de uma epocha de transição 
na arte”), os mosteiros da Batalha e de Alcobaça, o Convento de Cristo de 
Tomar e a muralha fernandina de Lisboa32. Em termos genéricos, esta defini-
ção de monumento nacional perdurou até ao século XX, sustentada, a partir 
dos anos de 1870, por uma forte influência do positivismo entre os intelectuais 
portugueses, sobretudo do pensamento de Hippolyte Taine (1828-1893), que 
defendia que as características de uma obra de arte eram determinadas pelas 
condições sociais, ambientais e étnicas em que tinha sido criada, assim como 
pelas circunstâncias históricas particulares do momento da sua criação. Estas 
condições e circunstâncias projetavam-se materialmente na morfologia e estru-
tura dos objetos artísticos e arquitetónicos e, desta maneira, consubstanciavam 
um conjunto de leis que regulavam a criação artística, tornavam-na cientifica-
mente compreensível e explicavam as variações estilísticas, as diferenças entre 
as artes nacionais e até a originalidade de obras isoladas. Pela compreensão 
das leis da criação artística, o monumento nacional permitia, inversamente, 
o conhecimento dos diferentes fatores históricos, sociais e geográficos que 

30  França 1991: 241-242.
31  “Conservação ...” 1840: 205.
32  Herculano 1838: 276.



332

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

tinham determinado a sua construção e configuração33. Consequentemente, 
eram monumentos nacionais aquelas edificações que distinguissem o carácter 
“typico do trabalho, usos, costumes, progressos, estado industrial, influencias 
sociais e modo de ser intelectual, moral e material da sociedade portugueza 
nas diversas evoluções do seu desenvolvimento histórico, bem como as que” 
representassem ou memorizassem “os feitos mais distinctos da historia nacio-
nal”34. Entre os edifícios históricos que cumpriam estes critérios, continuaram 
a destacar-se, até ao século XX, os medievais e tardo-medievais, em particular 
os mosteiros da Batalha e de Santa Maria de Belém, que mantiveram intacto 
o seu estatuto de símbolos da época mais gloriosa da história nacional, aquela 
que se seguiu à crise dinástica de 1383-1385, marcada pela acessão ao poder da 
dinastia de Avis ainda no século XIV e pelo ciclo da expansão ultramarina e da 
construção do império português nos séculos XV e XVI. Enquanto o Mosteiro 
da Batalha era tido “como um capitulo da história da architectura portugueza, 
onde os estudiosos podem ler passos, que ella deu desde o glorioso reinado de 
D. João I até ao seu terceiro neto el-rei D. João III, periodo importantíssimo 
para o estudo d’aquella historia, porque abrange os progressos que levaram 
architectura nacional ao seu maior grau de perfeição e explendor, e principio da 
sua decadência”35, o de Santa Maria de Belém era “o mais evocativo, o mais tes-
temunhante, o mais profundamente étnico, o mais genuinamente português de 
todos os nossos monumentos”36. Os mosteiros da Batalha e de Santa Maria de 
Belém continuaram a ser os edifícios históricos mais reproduzidos (em fotogra-
fia ou gravura) e citados na imprensa e na literatura, os mais visitados e aqueles 
que tiveram as mais profundas e complexas campanhas de restauro do século 
XIX, com prolongamentos até ao século XX37. Ora, perante este contexto de 
pleno predomínio do simbolismo nacionalista da arquitetura medieval, impõe-
-se perguntar que valor e significado foram atribuídos, em Portugal, a partir de 
1840, aos vestígios arqueológicos e monumentos da arquitetura clássica, mais 
concretamente da arquitetura romana.

Tal como aconteceu com a construção de novos edifícios, em que não se 
abandonou completamente o modelo estético clássico quando o gosto pelo 
gótico se tornou preponderante, mostra-o o supracitado exemplo do Teatro 
Nacional D. Maria II, também a matriz arqueológica desse modelo, o que res-
tava do antigo edificado greco-romano, continuou a ser histórica e artistica-

33  Rodrigues 1998: 122-124.
34  Definição de monumento nacional estabelecida por decreto orgânico de 24 de outubro 

de 1901. Pereira 1908: 11.
35  Barbosa 1886: 62.
36  Ortigão 1943: 133-135. Texto publicado pela primeira vez em A Arte e a Natureza em 

Portugal (1903, Porto, vol. III).
37  Rodrigues 1998.



333

Paulo Simões Rodrigues

mente valorizada, apesar de não estar diretamente relacionada com a fundação 
das nacionalidades europeias. Assim sucedeu porque, no quadro do medieva-
lismo identitário de Oitocentos, não era o valor artístico e o significado histó-
rico da arquitetura clássica original romana que intelectuais e artistas punham 
em causa, mas a sua recuperação e imitação entre os séculos XVI e XVIII. Em 
1878, considerava-se que desde meados do século XVI, a arquitetura tinha 
deixado “de representar as ideias das sociedades, e de verdadeira e original, que 
era, tornou-se em miseravel arte de imitação. D’então por deante ficou a archi-
tectura pobre e mesquinha, nunca mais exprimiu cousa alguma”38. Quanto aos 
vestígios edificados da presença romana, a sua relevância histórica e artística 
mantinha-se porque atestavam e tornavam percetível a ancestralidade dos terri-
tórios em que estavam localizados, anterior à fundação da nacionalidade portu-
guesa, tornando-se, por esse motivo e pela sua raridade, um fator de prestígio e 
distinção de cidades, vilas e povoações. Era esse o significado da singularidade 
do templo romano da cidade de Évora, como explicava o historiador Gabriel 
Pereira (1847-1911) em 1886: 

O templo romano de Évora figura entre as principais antiguidades da penín-
sula hispânica, a primeira como representante da grande arte greco-latina, 
uma das melhores conservadas, única no seu género em todo o ocidente his-
pânico, […]. […]A importância de Evora ou Liberalitas Julia, município do 
antigo direito latino, cresceu na paz, na prosperidade material, no domínio 
dos imperadores, quando a península se cortou de magníficas estradas, os rios 
se passaram de sólidas pontes, e os grandes centros tiveram templos, arcos, 
circos, como os melhores da Itália, aquedutos, teatro e finalmente direitos e 
regalias iguais.39 

4. �A defesa e a conservação da arquitetura romana no tempo do 
medievalismo

Devido ao vínculo que se estabeleceu entre os monumentos da antiguidade 
romana e a história e o prestígio das localidades em que estavam situados, a sua 
proteção começava por ser, na maioria das vezes, uma iniciativa local, adqui-
rindo escala nacional em função da sua raridade, importância arqueológica ou 
dimensão, assim como da difusão que a sua descoberta pudesse ter na imprensa. 
O episódio da fundação da Sociedade Arqueológica Lusitana no ano de 1849 é 
paradigmático. Criada para proteger e administrar as ruínas romanas de Cae-
tobriga, na península de Tróia, nas proximidades de Setúbal, começou por ser 

38  “Assim, a adopção do estylo greco-romano como classico foi mera obra do acaso. Se 
o Egypto ou a India pertencessem à Europa, em vez da Italia e a Grecia, viriam os estylos 
egypcio ou indico constituir a arte da renascença”. Acácio 1878: 178.

39  Pereira 1947: 33, 42 (1ª edição de 1886).



334

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

uma iniciativa local, protagonizada por um dos párocos da cidade (o padre 
Manuel da Gama Xaró da freguesia de São Sebastião) e um grupo de cinco 
jovens40. No entanto, ganhou rapidamente uma dimensão nacional quando o 
grupo fundador conseguiu o apoio de D. Pedro de Sousa Holstein, o 1º duque 
de Palmela, e, por meio da influência política deste aristocrata, a proteção do 
rei D. Fernando II. Quando a criação da Sociedade foi formalmente autorizada, 
por alvará de 27 de março de 1850, e os respetivos estatutos publicados, o duque 
de Palmela foi nomeado seu presidente. Apesar de ambiciosa nos seus objeti-
vos, que incluíam a criação de um museu arqueológico em Setúbal, a ação da 
Sociedade Arqueológica Lusitana acabou por ser, até à sua extinção, em 1867, 
bastante limitada pela falta de recursos. Apenas conseguiu promover a reali-
zação de duas campanhas de escavações, nos anos de 1850-1851 e 1855-1856, 
e publicar três números de um boletim, os Annaes da Sociedade Archeologica 
Lusitana (1850-1851)41. 

Efetivamente, embora os vestígios da arquitetura romana fossem motivo 
de interesse e estudo para arqueólogos e historiadores, tanto amadores como 
profissionais, com os seus achados a serem noticiados na imprensa local e na 
especializada, como aconteceu com a Real Associação dos Arquitetos Civis e 
Arqueólogos Portugueses, criada em 186342, e o seu boletim oficial, cujo pri-
meiro número foi publicado em 1865, sempre que foi necessário hierarquizar os 
monumentos do passado em função da importância que lhes era atribuída pelo 
presente, os relativos ao passado romano foram quase única e exclusivamente 
representados pelo templo coríntio da cidade de Évora. O templo romano de 
Évora, erigido por volta dos séculos I e II d.C., era o mais completo e monu-
mental exemplar da arquitetura daquele período em território português. A sua 
monumentalidade e a qualidade da sua arquitetura de ordem coríntia demons-
travam materialmente que a cidade em que o templo estava localizado, Évora, 
e, por extensão, o território nacional tinham feito parte de uma das civilizações 
fundadoras da ideia de Europa, a romana:

Edificaram os romanos innumeraveis templos na Península Ibérica. Além 
das ruinas do que existiu em Evora têem aparecido em Portugal inscripções 
ou vestígios de outros juncto de Terena, e Villa Viçosa, em Beja, perto de 
Arrayollos, na villa do Torrão, em Lisboa, etc.; na Hespanha, em Tarragona, 
Coruña del Conde, Murviedro, Saragoça, etc., etc. Mas em parte nenhuma se 
conservou como em Evora, todo o envasamento do templo, e metade ou mais 

40  As ruínas romanas de Caetobriga terão sido descobertas no século XVI, presumivel-
mente pelo erudito eborense André de Resende. Fabião 1997: 105

41  Martins 2014: 203-216.
42  Começou por ter a denominação de Associação dos Arquitetos Civis e Arqueólogos 

Portugueses. A adjetivação “Real” foi introduzida em 1872.



335

Paulo Simões Rodrigues

das columnas com seus capiteis e architrave. São, por conseguinte, as ruinas 
do nosso templo as mais importantes em toda a Peninsula. Dá clara idèa do 
monumento, cuja forma, plano, majestade e perfeição artística ainda hoje com 
evidencia demonstram.
[…]
Julio Cesar, conquistando no centro e no meio-dia da Europa a Gallia, a Hes-
panha e a Lusitania, introduziu nestes pais as leis, os costumes e a civilisação 
romana.43

Embora chegasse a ser proposto, em 1876, por uma comissão nomeada 
pelo governo no ano anterior para organizar os museus e os serviços de monu-
mentos históricos e arqueologia do pais, que todos “os vestígios dos povos 
e civilizações anteriores à fundação da monarquia portuguesa, existentes ou 
encontrados no solo e subsolo do reino e seus domínios”44, fossem classificados 
como monumentos históricos nacionais, dos vestígios arquitetónicos pré-me-
dievais, apenas o templo romano de Évora foi levantado e classificado até 191045. 
Por exemplo, cerca de quatro anos mais tarde, em 1880, tendo a Academia 
Nacional de Belas Artes de Lisboa nomeado uma comissão para proceder à 
realização de um inventário do património artístico português, com a objetivo 
final de organizar um museu nacional, a sua ação ficou restrita às edificações 
medievais46. Nesse mesmo ano de 1880, a 30 Outubro, era nomeada uma outra 
comissão, esta no seio da Real Associação dos Arquitetos Civis e Arqueológos 
Portugueses, com a missão de propor critérios de classificação dos monumentos 
como históricos e artísticos nacionais e de indicar as edificações a serem con-
templadas por essa classificação. Esta nova comissão apresenta o seu relatório 
no ano seguinte e nele estabelece 6 classes de monumentos nacionais. Nos 
monumentos de primeira classe, os mais importantes histórica e artisticamente, 
são inscritas 18 edificações, das quais somente uma é do período romano, preci-
samente o templo da cidade de Évora, abrangido “por ser o mais notável padrão 

43  Simões 1888: 129.
44  Cordeiro 1876: 12.
45  Não sabemos se foi incluído no levantamento das plantas (desenho, medição e cadas-

tro) dos principais edifícios da arquitetura portuguesa efetuado por Possidónio da Silva 
em 1858, com o apoio do rei D. Pedro V, porque o paradeiro do arquivo de arqueologia e 
arquitetura que resultou desta campanha é desconhecido. No entanto, um dos biógrafos de 
Possidónio da Silva, Costa Godolphim, refere que o arquiteto terá levantado as plantas de 
73 imóveis, entre igrejas, conventos e edifícios diversos. Tendo em consideração as balizas 
cronológicas definidas, não o foi certamente no estudo dos edifícios construídos em Portugal 
realizado por uma comissão nomeada pela Associação dos Arquitetos Civis e Arqueólogos 
Portugueses em 1866. Rodrigues 1998: 63 e 64.

46  O trabalho da comissão incidiu no Norte do país, até ao rio Mondego. Rodrigues 1998: 
244-245.



336

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

da dominação romana”47. Nas restantes classes, apenas na segunda são incluídos 
outros vestígios da presença romana no território português: umas sepulturas 
localizadas em Panóias (Vila Real), as quais corresponderão a uma interpreta-
ção equivocada do recinto que atualmente é identificado como o Santuário de 
Panóias, e um par de cipos romanos, que pertenciam à Igreja de Santa Maria da 
Alcáçova de Santarém48. Ainda nesse ano de 1881 e na sequência do trabalho da 
comissão de monumentos nacionais da Real Associação dos Arquitetos Civis 
e Arqueólogos Portugueses, o ministro das Obras Públicas, Ernesto Rodolfo 
Hintze Ribeiro, encarregou um dos vogais dessa comissão, o arquiteto Joaquim 
Possidónio da Silva, um dos sócios fundadores da associação, de proceder ao 
inventário dos principais monumentos identificados pela comissão. O inventá-
rio consistia no levantamento gráfico de plantas, alçados e cortes dos edifícios 
em causa, assim como na redação das respetivas memórias descritivas. Para o 
realizar, Possidónio da Silva contou com o auxílio de uma pequena equipa de 3 
elementos, constituída pelo seu secretário (Júlio Carlos Mardel de Arriaga), por 
um condutor de 2ª Classe (Francisco Correia Leotte Júnior) e por um arquiteto 
auxiliar (João Lino de Carvalho). O relatório do trabalho desenvolvido pela 
equipa coordenada por Possidónio da Silva foi apresentado em 1884 e sabemos 
por esse documento que da época romana, entre os imóveis então inventaria-
dos, em que dominavam as igrejas medievais, constavam unicamente o templo 
de Évora e umas casas de Beja.

A condição de quase exceção com que o templo romano de Évora surgiu 
entre os restantes monumentos nacionais parece também decorrer da falta de 
um conhecimento exaustivo, rigoroso e sistematizado do património artístico 
português, em particular dos vestígios da arte romana, que os inventários de 
1880 e 1881, apesar de meritórios e pioneiros, não conseguiram colmatar. Os 
serviços de monumentos nacionais que se seguiram tentaram responder, sis-
tematicamente, a essa necessidade, mas sem sucesso. Assim aconteceu com a 
comissão de artistas, arqueólogos e escritores nomeada pelo recém-criado Minis-
tério da Instrução Pública e Belas-Artes em 1890. Esta comissão tinha a função 
de preparar o novo ministério para receber a superintendência da conservação 
e restauro do património artístico português, atribuição que implicava a “Inven-
tariação, guarda e exposição dos monumentos históricos nacionais e dos objetos 
em posse do Estado ou de corporações públicas” que importassem “à história da 
arte e do trabalho nacional”49. Um dos vogais da comissão, o jornalista e escritor 
Ramalho Ortigão, salientou a necessidade do inventário incluir não só os monu-
mentos históricos, mas também os vestígios arqueológicos e todo o género de 

47  “Monumentos ...” 1881a: 101.
48  “Monumentos ...” 1881b: 136-137.
49  Diário do Governo 1890: 1979.



337

Paulo Simões Rodrigues

objetos artísticos passíveis de constituírem um documento para a história da 
arte em Portugal50. A intenção de Ortigão terá sido, precisamente, ultrapassar 
as contingências que tinham limitado os dois inventários anteriores, mas não 
conseguiu concretizar a sua proposta, nem o inventário foi sequer realizado. 
A inoperacionalidade da comissão de 1890 levou ao estabelecimento de uma 
nova Comissão dos Monumentos Nacionais em 1893, desta vez subordinada ao 
Ministério das Obras Públicas. No ano seguinte, em 1894, a supracitada comis-
são dos monumentos nacionais organizou três questionários, com a finalidade de 
elaborar uma relação dos imóveis e das obras de arte merecedoras da proteção do 
Estado e proceder à sua classificação como monumentos históricos portugueses. 
O primeiro desses questionários era dirigido aos edifícios e objetos com valor 
arqueológico, histórico e artístico existentes em Portugal, o segundo aos monu-
mentos militares e o terceiro ao património da Igreja. O primeiro questionário 
identificava 10 tipologias de monumentos e objetos, das quais faziam parte os 
“monumentos e antiguidades romanos”. Os três questionários foram enviados 
para as câmaras municipais do país, que deveriam assegurar a sua distribuição 
pelas populações. Os questionários, contudo, desapareceram e a comissão nunca 
chegou a saber qual o seu destino51. Já no século XX, em 1903, o historiador 
Sousa Viterbo (1845-1910), vogal do Conselho dos Monumentos Nacionais, 
denunciava o facto de nem sequer terem sido iniciados os trabalhos preliminares 
do tão necessário inventário artístico nacional, quando ele era um instrumento 
fundamental para a implementação de uma qualquer política patrimonial52.

Em 1903, o Conselho dos Monumentos Nacionais era a entidade técnica 
e consultiva da Direção Geral de Obras Públicas e Minas, do Ministério das 
Obras Públicas, que tinha por função apoiar a sua política de conservação do 
património artístico. O Conselho dos Monumentos Nacionais era o resultado 
da restruturação de um organismo antecedente, o Conselho Superior dos 
Monumentos Nacionais, ocorrida no ano de 1901, que, por sua vez, tinha 
substituído a Comissão dos Monumentos Nacionais em 1898. Coube ao Con-
selho dos Monumentos Nacionais aprovar e publicar, em 1901, os primeiros 
critérios para a classificação do património arquitetónico português e, entre 
1907 e 1910, as duas primeiras listas oficiais de monumentos classificados 
como nacionais pelo Estado português53. A primeira lista foi publicada em 
1907 e era composta por 14 edificações, das quais 11 eram medievais ou tar-
do-medievais (mosteiros da Batalha, dos Jerónimos em Belém e de Alcobaça, 
o Convento de Cristo em Tomar, as ruínas da Igreja do Carmo em Lisboa, a 
Torre de Belém, a Sé Velha de Coimbra, as sés de Lisboa, Guarda e Évora, e a 

50  Ortigão 1896: 69, 183.
51  Pereira 1902: 3.
52  Viterbo 1911: 23-25.
53  Rodrigues 1998: 270-275.



338

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

Igreja de Santa Cruz de Coimbra), 2 do século XVIII (o Convento de Mafra e 
a Basílica da Estrela) e 1 romana, o templo de Évora, mais uma vez54. A relação 
completa foi publicada em 1908, tendo então sido classificados 465 monu-
mentos55. Dois anos mais tarde, a lista foi atualizada para 558 monumentos, 
distribuídos por 18 distritos administrativos, que integravam, além da arqui-
tetura, marcos miliários, cruzeiros, túmulos, padrões e pelourinhos. Também 
estava organizada por categorias de monumentos, havendo uma dedicada aos 
“Monumentos Lusitanos e Lusitano-Romanos”. No que respeita especifica-
mente aos monumentos romanos, eram classificados as ruínas de Conímbriga 
(Condeixa-a-Velha), Nabância (Tomar), Tróia (Setúbal) e Estói (Faro); 95 mar-
cos miliários (nos distritos de Viana do Castelo, Braga, Porto, Vila Real, Lisboa 
e Évora); 3 pontes (Amares, Chaves e Mértola); 3 arcos (Oliveira do Hospi-
tal, Évora e Beja); 1 fonte (Braga); 8 lápides com inscrições (Guimarães, Vila 
Real, Lisboa, Portalegre, Avis, Évora e Montemor-o-Novo); umas ruínas não 
identificadas em Arraiolos; e o templo de Évora56. A diversificação das tipolo-
gias dos monumentos romanos classificados como nacionais é sintomática da 
quantidade de achados arqueológicos que sucederam ao longo do século XIX 
e da crescente importância patrimonial e identitária da Arqueologia. O templo 
romano de Évora, porém, mantinha a sua singularidade e relevância patri-
monial não apenas pelo seu valor arqueológico e histórico, mas por também 
apresentar um muito relevante e raro valor artístico no contexto português. 
Foi esta singularidade que justificou a campanha de restauro de que foi objeto 
entre 1870 e 1871, uma das mais importantes do século XIX, juntamente com 
as dos mosteiros da Batalha e dos Jerónimos (Belém e Lisboa). A génese muni-
cipal da iniciativa de restaurar o templo de Diana57, como era então designado 
o templo romano de Évora, e o debate que os critérios seguidos na operação 
suscitaram são representativos do valor e significado que a arquitetura romana 
teve no século XIX, como verificaremos de seguida.

5. �O valor e o significado da arquitetura romana e o restauro 
do templo romano de Évora

A classificação do templo romano de Évora como monumento nacional 
advinha da sua relevância enquanto documento arquitetónico único da pre-

54  Foi publicada no Diário do Governo de 17 de janeiro de 1907. Fino 1908: 1-2.
55  Ministério das Obras Públicas... 1909: 34.
56  Foi publicada no Diário do Governo de 23 de junho de 1910. Fino 1910: 118-142.
57  A tese de que o templo romano de Évora era dedicado à deusa Diana remonta à lite-

ratura historiográfica e corográfica do século XVII e está relacionada com a presença do 
general romano Quinto Sertório na Península Ibérica, no séc. I a.C. Rodrigues 2009: 213, 
214, 237, 238.



339

Paulo Simões Rodrigues

sença romana em território português, por vezes até exageradamente estendida 
à Península Ibérica:

O que se alcança com certeza é que desde os Pyrineos até á extrema occidental 
da peninsula não há umas tão bellas ruinas architectonicas do grande povo, e 
que em Portugal é este arruinado templo o unico monumento, embora muti-
lado, da graciosa arte romana que possuimos.58

Os muitos artigos de divulgação e estudos de que foi objeto no século XIX, 
designadamente os de Augusto Filipe Simões e Gabriel Pereira59, testemunham 
essa importância patrimonial, validada logo em 1836, com o encerramento do 
açougue que ali funcionava desde a Idade Média, por ordem do então governa-
dor civil do distrito, António José de Ávila. As chaves do templo foram entre-
gues ao município de Évora, tendo o monumento ficado sob a responsabilidade 
administrativa da Biblioteca Pública, em conformidade com a legislação em 
vigor60. A medida revela a intenção de conferir uma dignidade monumental ao 
templo, pouco compatível com a sua utilização como matadouro, devendo ser 
entendida como um primeiro passo para a sua conservação. 

Reflexo da sua ocupação pelo açougue da cidade desde a Idade Média, o 
denominado Templo de Diana chegou ao século XIX significativamente modi-
ficado, com os vãos intercolunares preenchidos com panos de alvenaria, for-
mando paredes ameadas que subiam acima do nível do entablamento original. 
A face norte, onde fora rasgada uma porta de acesso ao interior, era rematada 
por um campanário colocado em 1500, por ordem do rei D. Manuel I e do 
vereador Mendes Cicioso. O lado ocidental encontrava-se incorporado, por 
uma série de corpos anexos, no edifício adjacente do antigo Tribunal do Santo 
Ofício. Após o encerramento do açougue, considerou-se, precisamente, a liber-
tação do templo dos anexos que o prendiam ao corpo do edifício da Inquisição, 
de modo a isolá-lo no centro de um largo. A iniciativa partiu do à altura diretor 
da Biblioteca Pública de Évora, Joaquim da Cunha Rivara (1809-1879), que a 
apresentou ao presidente da Câmara Municipal de Évora em Janeiro de 184261. 
Com esta operação, Cunha Rivara pretendeu recuperar o que ele achava ser a 
disposição primitiva do templo na malha urbana e conceder-lhe o destaque 
adequado ao mais relevante monumento romano do território português. Com-
pletava-se o propósito do bibliotecário com a realização de reparações indis-

58  Roteiro da cidade de Evora 1871: 15.
59  Simões 1888; Pereira 1947.
60  Desde 1802 que, localmente, eram as bibliotecas públicas, quando existiam, que esta-

vam encarregadas da inspeção e acolhimento dos monumentos antigos. Rodrigues 1998: 
60, 230.

61  Sarantopoulos 1998: 95, 98, 104.



340

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

pensáveis à boa conservação do velho monumento e com a possibilidade de o 
refuncionalizar instalando, no seu interior, uma gliptoteca. O plano de Cunha 
Rivara tinha apenas um obstáculo, os casarões arruinados que ligavam o Palá-
cio da Inquisição ao templo eram propriedade da duquesa de Palmela, filha do 
Conde da Póvoa, que os tinha adquirido em 1836, aquando da venda dos bens 
eclesiásticos, na sequência da sua nacionalização devido à abolição das ordens 
religiosas. A Câmara Municipal de Évora acolheu positivamente a proposta de 
Cunha Rivara e, após demoradas negociações, adquiriu os anexos do Palácio 
da Inquisição à duquesa e demoliu-os entre finais de 1844 e o início de 1845, 
operação que foi entendida como sendo um restauro: “e começou a restauração 
do Templo por desafronta-lo deste visinho importuno e antipathico”62.

Derrubados os anexos de ligação à Inquisição, foi possível a Cunha Rivara 
efetuar aquelas que foram as primeiras escavações arqueológicas no perímetro 
do templo romano de Évora. Os trabalhos arqueológicos decorreram no biénio 
de 1845 e 184663, não sem algumas vicissitudes no que respeita ao seu financia-
mento, que incluíram pedidos de subsídios ao governo e ao arcebispo de Évora, 
o contributo dos Eborenses por meio de uma subscrição pública e o seu cus-
teamento pelo próprio Rivara64. As escavações acabaram suspensas por falta de 
sustentação económica. Até lá, foram descobertos os tanques adjacentes ao tem-
plo, parte da base de uma estátua, três fragmentos de esculturas, uma pequena 
medalha e algumas lucernas65. Cunha Rivara providenciou ainda a colocação de 
algumas lápides antigas no interior do templo, medida que ensaiava a instalação 
da gliptoteca prevista no programa geral da operação66. 

Finalizada a campanha arqueológica, a atenção do município concentrou-
-se no arranjo do enquadramento urbano do templo que, melhorado, permitiria 
uma fruição plena dos vestígios da arquitetura romana e sublinharia o valor 
histórico do monumento. Esta foi a principal intenção da Câmara de Évora 
quando, em 1855, decidiu rasgar uma nobre e elegante praça arborizada frente 

62  Rivara 1845: 28.
63  Sarantopoulos 1998: 113.
64  A importância da descoberta dos tanques ou banhos fez com que a rainha D. Maria II 

concedesse, a 6 de Setembro de 1845, 200$000 réis para a campanha arqueológica do templo 
romano de Évora, quantia que ainda não tinha sido entregue passado um ano, conforme 
sabemos por carta enviada ao arcebispo de Évora a 4 de Abril de 1846, o que obrigou à 
interrupção dos trabalhos. Tentou uma subscrição pública, conseguindo cerca de sessenta 
mil réis que não foram suficientes, e apelou a um subsídio do Governo Civil, que não foi 
atendido. Ainda em 1845, em carta de 19 de Dezembro, Cunha Rivara pediu ao governo que o 
reembolsasse das quantias que ele provasse ter dispendido do seu “bolso particular”. Perante 
as dificuldades financeiras, em missiva ao Governador do distrito de 17 de Setembro de 1845, 
Cunha Rivara chegou a pôr a hipótese de utilizar presos condenados a trabalhos públicos nas 
escavações do templo. Rivara 1845: 6v, 7, 15-18, 28v; Sarantopoulos 1998: 115, 117-120, 129, 130.

65  Sarantopoulos 1998: 128.
66  Simões 1873: 188. 



341

Paulo Simões Rodrigues

ao alçado norte do templo. No seguimento dessa decisão, a 30 de Março de 
1858, a Câmara Municipal constituiu uma comissão de cidadãos “zelosos” para, 
por meio de uma subscrição voluntária, promover as obras de aformoseamento 
do terreiro em que estava o Templo de Diana. A sua concretização regularizou o 
piso do largo do templo ao nível das ruas mais próximas, operação que destruiu 
parcialmente os muros dos tanques romanos descobertos por Cunha Rivara e 
obrigou ao derrube de uns casarões do duque de Cadaval em 1859.Terminada 
em 1864, a praça tornou-se no primeiro jardim público de Évora, batizado de 
Passeio de Diana pela proximidade com o templo67. 

O reenquadramento urbano do templo não impediu que a sua estrutura, 
sem obras de consolidação de monta desde que o açougue fora encerrado, se 
fosse degradando devido à infiltração das águas da chuva, situação que provo-
cou a queda de parte da cobertura ainda antes da direção da Biblioteca Pública 
de Évora ser assumida pelo médico e historiador Augusto Filipe Simões (1835-
1884) em 186368. Apesar do seu estado semiarruinado, Augusto Filipe Simões 
conseguiu que a Câmara de Évora autorizasse a colocação no templo da coleção 
epigráfica de Frei Manuel do Cenáculo, arcebispo de Évora entre 1802 e 1814, 
constituída por muitas “inscripções romanas, godas e portuguezas de varias 
epochas”, medida que efetivava a gliptoteca idealizada por Cunha Rivara e que 
levou à alteração do nome do templo para Museu Cenáculo no ano de 186969. 

Passados três anos sobre a nomeação de Augusto Filipe Simões para a 
direção da Biblioteca Pública, um artigo saído no jornal O Alentejano aludia ao 
“soffrível estado” do templo, ao seu “exterior immundo e d’alguma fórma repel-
lente”, reclamando que fosse limpo, consertado, embelezado e até aproveitado 
para eventos culturais – teatro, saraus literários, reuniões científicas, artísticas 
e musicais – ou para escola noturna de desenho linear e línguas estrangeiras70. 
Com grandes fendas a ameaçarem as paredes de derrocada, o que acarretaria a 
perda das colunas e da arquitrave romanas71, a situação tornou-se intolerável e 
Augusto Filipe Simões viu-se obrigado, no ano de 1869, a publicar um relatório 
em que propunha a renovação do Museu Cenáculo. Apoiado nos conselhos 
técnicos de Caetano da Câmara Manuel (1835-1910) e João Macário dos Santos, 
engenheiros de obras públicas do distrito de Évora, e, a seu pedido, do arquiteto 
italiano Giuseppe Cinatti, que à data era responsável pelo restauro do Mosteiro 
dos Jerónimos em Lisboa e pelos projetos do palácio de José Maria Perdigão 
e do Jardim Público em Évora, o relatório de Augusto Filipe Simões ensaiava 

67  Os custos da obra foram suportados por uma subscrição de cidadãos. O Passeio de 
Diana tem hoje a designação de Jardim Conde de Schomberg. Simões 1888: 118-141.

68  Simões 1873: 188.
69  Simões 1869: 4, 5, 9.
70  M. 1866: 1
71  Simões 1873: 188.



342

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

uma tentativa de recuperar a pureza da ordem coríntia do templo por via da 
expurgação dos acrescentos medievais, no espírito dos princípios teorizados 
pelo arquiteto e engenheiro francês Eugène Viollet-le-Duc (1814-1879). Consi-
derava Augusto Filipe Simões que a reparação das paredes medievais seria, além 
de dispendiosa, de mau gosto, porque perpetuava um vandalismo que nunca 
devia ter sucedido, a adulteração da arquitetura clássica original. Demolir os 
acrescentos medievais, deixando somente o que era obra romana, era vantajoso 
estética e economicamente, posição que denotava uma clara desvalorização do 
significado histórico das estruturas medievas, a favor dos elementos arquite-
tónicos romanos. Augusto Filipe Simões rematava o relatório defendendo a 
manutenção da coleção arqueológica dentro do templo, mesmo sem a proteção 
proporcionada pelas paredes pós-romanas, dado que se encontrava exposta às 
intempéries desde a queda parcial do telhado do monumento, antes de 1863:

É grande infelicidade, porem, que em tempos antigos mutilassem e adulte-
rassem o templo de Diana de sorte que do edificio primitivo não resta senão 
a base, alumas columnas e parte da architrave. Tudo o mais foi barbaramente 
accrescentado e substituido ao que as mãos habeis dos architectos e esculpto-
res romanos tinham alevantado, conforme os preceitos da arte que os gregos 
aprenderam. [...] A reparação do que é romano e a demolição do restante é a 
obra unica e razoavelmente admíssivel. [...] O concerto de todo o edificio tal 
como está, além de muito dispendioso, pareceria de mau gosto aos entendidos 
por perpetuar um vandalismo que nunca deveria ter existido. A reparação do 
que é romano e a demolição do restante é a obra unica e razoavelmente admis-
sivel. Não se podendo conservar todo o edificio pela ruina das paredes; que 
a infiltração das aguas pluviaes augmenta de anno para anno, não havendo 
n’elle coisa importante além da parte romana; não sendo de modo nenhum 
licito sacrifical-a á obra da barbaria; tornar-se-hia inutil e até prejudicial todo 
o escrupulo que se oppozesse ao plano que apresento à consideração de V. Ex.ª 
e que não é só meu mas das pessoas conhecedoras das bellas artes que teem 
vindo a Evora. A todas tenho ouvido lamentar que não se desobstrua e separe 
a parte romana das outras que a conspurcam.72

A proposta de Augusto Filipe Simões, porém, encontrou resistências 
significativas entre os cidadãos eborenses, divididos em duas sensibilidades 
incompatíveis. Os mais pragmáticos defendiam o abandono e consequente desa-
parecimento do monumento ou a sua demolição, a fim de promover a rápida 
renovação daquela área da cidade. Outros pugnavam pela conservação integral 
do templo nas condições materiais em que se encontrava, com os acrescentos 

72  Simões 1869: 7-9.



343

Paulo Simões Rodrigues

medievais e quinhentistas73, por acreditarem que eram de origem islâmica74. 
Esta era uma posição muito próxima da de John Ruskin (1819-1900)75, crítico 
de arte inglês que entendia os monumentos como estratificações em que era 
possível identificar diferentes fases da história da comunidade que o produziu. 

A pressão exercida pelas duas fações foi suficiente para levantar dúvidas 
ao presidente da Câmara Municipal de Évora, o Visconde da Esperança, acerca 
da opção mais correta a tomar em relação ao estado do Templo de Diana. Para 
chegar a uma solução que não o comprometesse excessivamente, decidiu reali-
zar uma consulta, à escala nacional, a vinte personalidades consideradas auto-
ridades nas áreas da Arqueologia, da História e da Arquitetura. Foram eles 
Alexandre Herculano (historiador), António Augusto Teixeira de Vasconce-
los (escritor, jornalista e vice-presidente da Academia de Ciências de Lisboa), 
Abade António Dâmaso de Castro e Sousa (historiador), António Feliciano de 
Castilho (poeta que fora bibliotecário mor do Reino), Eduardo Allen (diretor 
do Museu Municipal do Porto), Francisco de Assis Rodrigues (Diretor Geral da 
Academia Real de Belas Artes de Lisboa), Francisco da Fonseca Correia Torres, 
Giuseppe Cinatti (arquiteto), Inácio de Vilhena Barbosa (jornalista, escritor e 
historiador), João Correia Aires de Campos (diretor do Museu Arqueológico 
do Instituto de Coimbra), João Maria Feijó (engenheiro e arqueólogo), João 
Pires da Fonte (arquiteto, professor da Academia de Belas Arte de Lisboa e um 
dos sócios fundadores da Real Associação dos Arquitetos Civis e Arqueólogos 
Portugueses), Joaquim Possidónio Narciso da Silva (arquiteto, arqueólogo, sócio 
fundador e presidente da Real Associação dos Arquitetos Civis e Arqueólogos 
Portugueses), José Maria de Abreu (catedrático de Filosofia da Universidade de 
Coimbra), José Maria Eugénio de Almeida (Provedor da Casa Pia e principal 
responsável pela primeira fase do restauro do Mosteiro dos Jerónimos), José 
da Silva Mendes Leal (escritor, historiador e bibliotecário-mor do reino), Luís 
Augusto Rebelo da Silva (escritor, historiador e um dos primeiros professores 
de História do Curso Superior de Letras), Manuel Bernardo Lopes Fernandes 
(numismata e conservador do Gabinete Numismático da Real Academia das 
Ciências), marquês de Sousa Holstein (Vice Inspetor da Academia Real de Belas 
Artes de Lisboa), Vítor Bastos (escultor e professor de escultura na Academia 
Portuense de Belas Artes) e o Visconde de Juromenha (erudito)76.

73  Simões 1888: 118-141.
74  “Era vulgar a idéa de que o templo, por ter ameias, servira de mesquita aos moiros. E 

corre até impressa esta fabula com as outras de que tinham tecido commodamente a historia 
d’aquelle edificio. Como prova irrefragavel de que fôra mesquita, não faltou em Evora quem 
allegasse o campanario que estava entre as ameias. Ora o campanario moirisco, mandara-o 
construir em 1500 el-rei D. Manuel para o sino de correr!” Simões 1873: 189-190.

75  Rodrigues 1998: 331-333.
76  Actas... 1869-1872: 43v, 44, 49v, 50. Sessões de 17 janeiro e 7 fevereiro 1870.



344

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

Os pareceres foram unânimes. Todos preconizaram a expurgação de tudo 
o que não fosse romano, dos elementos tidos como anacrónicos. O medievalista 
Alexandre Herculano, em Maio de 1870, autorizava o presidente a Câmara a 
transmitir a sua opinião de “que ali não devia ficar nada que não fosse primitivo 
e romano, porque tudo o mais não tinha merecimento algum histórico nem 
artístico e só poderia servir para arrastar dia a dia na sua ruína o que era real-
mente precioso”77. O escultor Vítor Bastos (1830-1894) entendia que se devia 
“tirar de cima do monumento a massa informe com seu nicho e espécie de 
ameias, que assoberba o monumento dando a esta bella reliquia uma apparencia 
militar que está tam pouco em harmonia com o fim para que o monumento era 
destinado, e que sobre o templo é um anachronismo, por isso pertence a outra 
epocha”. Havia ainda quem também aprovasse o estabelecimento de um museu 
arqueológico no templo, como o escritor António Feliciano de Castilho (1800-
1875) e o historiador e arqueólogo Inácio de Vilhena Barbosa (1811-1890), 
ou salientasse a escolha do italiano Cinatti, “pelo habito de ver monumentos 
romanos na sua patria”, para a realização do restauro, como sucedia com o Vis-
conde de Juromenha (1807-1887)78. A declaração do Visconde de Juromenha 
sugere que embora Augusto Filipe Simões não o explicite no Relatorio á cerca 
da renovação do Museu Cenaculo, quando pediu ao “artista José Cinatti” que 
visitasse e examinasse o templo de Diana, a sua intenção seria, desde logo, caso 
lhe fosse permitido, cumprir a obra e entregá-la ao arquiteto italiano, estando 
a participação dele já implícita na consulta aos entendidos.

Resultando a consulta numa concordância unânime, a vereação, presidida 
pelo Visconde da Esperança, estava legitimada para expurgar o monumento dos 
componentes estranhos à arquitetura romana, mas nunca saberemos se real-
mente o faria. Em eleições entretanto realizadas para o biénio de 1870 a 187279, 
Manuel de Paula da Rocha Viana, um oficial da biblioteca pública, substituiu 
o Visconde da Esperança na superintendência da edilidade, devendo-se-lhe a 
decisão camarária de restaurar o templo romano em conformidade com o pro-
posto por Augusto Filipe Simões e os pareceres de historiadores, arqueólogos 
e académicos. A direção da campanha foi atribuída ao arquiteto italiano Giu-
seppe Cinatti80 e a sua execução iniciou-se a 17 de Junho de 187081. O núcleo 
epigráfico depositado no templo foi transferido para o piso inferior da chamada 

77  Barata 1872: 206, 207. 
78  Barata 1872: 196-199.
79  Barata 1872: 195.
80  Segundo Augusto Filipe Simões, Cinatti tinha-se oferecido para dirigir a obra quando 

foi chamado pelo bibliotecário para examinar o templo. Simões 1873: 189.
81  Actas ... 1869-1872: fls. 78v, 161v, 162. Sessões de 17 junho e 11 novembro 1871.



345

Paulo Simões Rodrigues

Galeria das Damas82, corpo arquitetónico do antigo paço real de São Francisco 
de Évora que tinha sido integrado por Cinatti no Jardim Público da cidade e 
que sofreu obras para o receber. A transferência do acervo epigráfico do Museu 
Cenáculo para as estruturas sobreviventes do antigo paço real de São Francisco 
diferia do sugerido por Augusto Filipe Simões no seu relatório. 

Num gesto simbólico, foram Manuel Rocha Viana e Giuseppe Cinatti 
que, subindo ao cimo do templo por uma escada, iniciaram os trabalhos de 
demolição:

A despeito dos que viam n’aquellas paredes uma construcção arabe, em 17 
de Junho de 1870, estando em Evora o snr. Cinatti, encostaram-se escadas de 
mão àquelles muros, e por uma d’ellas subiram os srs. Vianna e Cinatti. 
Junto das ameias deu o Presidente da Camara ao notavel artista um camar-
tello com que este, jubiloso, deu a primeira pancada n’uma das ameias, que, 
momentos depois, desabava sem saudade das artes e do bom gosto.83

A empreitada iniciou-se com trabalhos preliminares que consistiram no 
levantamento de possíveis elementos ou fragmentos de valor histórico e/ou 
artístico depositados no revestimento do templo e na realização de uma prospe-
ção no podium. Destes trabalhos resultaram a descoberta de fustes, fragmentos 
de capitéis, inscrições e o conhecimento de algumas técnicas de construção 
romanas84. Passando à execução propriamente dita, derrubaram-se as pare-
des intercolunares e engatou-se a arquitrave, sobre a qual foi integrado um 
fragmento de um friso encontrado embutido numa das paredes dos Paços do 
Concelho85. No final de 1871, com o calcetamento da área de implantação do 
templo e a colocação de uma grade a cercá-lo, para travar o acesso do público, 
a obra ficou concluída.

Com o seu restauro, o templo romano de Évora foi recriado enquanto 
ruína, mas estilisticamente apurada, que na sua semi-existência física e na sua 
absoluta pureza arquitetónica se tornou no símbolo perfeito de uma distante 
época histórica. Na ruína, o que restou une-se ao que o tempo omitiu, fazendo 
com que essa ausência, que apenas permite a sugestão, resista a qualquer contes-
tação. A presença física dos elementos e das estruturas que sobreviveram evo-
cam, por analogia com os arquétipos da arquitetura clássica, o que desapareceu, 
demonstrando a irreversibilidade do passado e, simultaneamente, sublinhando 

82  Corresponde ao edifício conhecido atualmente pela designação de Palácio de D. 
Manuel.

83  Barata 1872: 197-199; Simões 1873: 187-190.
84  Moedas de prata e cobre dos reinados de D. João II, D. Manuel I e D. João III, e uma 

pedra com a inscrição do nome D. João Gonçalves Vilalobos. Barata 1872: 200, 201.
85  Monte 1985: 58.



346

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

uma antiguidade que, de tão antiga, é já só destroço, fragmento, e, por isso, 
aberta a todas as interpretações86: 

[…] o templo romano de Evora, ostenta hoje na parte mais elevada da cidade, 
apesar de mutilado, a donairosa elegancia da arte greco-romana, deixando 
retratar no azul do ceu seus lindos capiteis corinthios, deliciando artistas, ins-
pirando saudades do passado, a poesia das ruinas em toda a sua magestade, 
maiormente em noutes de luar, quando a lua em ceu nublado, de espaço a 
espaço se nos mostra através de suas columnas denegridas. É esplendido! É 
sem duvida o brasão mais venerando de Evora e de suas antiguidades.87 

Conclusão

No restauro do templo romano de Évora há uma vivência romântica da 
ruína que muito deve ao crítico de arte inglês John Ruskin, embora ignore a 
sua postura anti-restauro, pois concebe a ruína como algo a reconstruir ou até 
a fabricar, não a conservar tal como sobreviveu ao passar dos séculos88. No 
século XIX, o restauro do templo de Évora, ao implicar a retirada das estrutu-
ras e materiais medievais, recriou uma ruína tal como o restauro de catedrais 
e mosteiros medievais recriou as arquiteturas românica, gótica e manuelina. 
Ao fazê-lo, consubstanciou o significado da herança da arquitetura romana 
no tempo do medievalismo, paralela a esta última: representar um passado 
que não sendo exclusivamente nacional, nem identitário, incorporava a nação 
numa antiguidade civilizacional europeia. Ter sido uma campanha de iniciativa 
sobretudo municipal, embora não deixando de ter o apoio do governo central, 
confirma que essa antiguidade civilizacional europeia era um sinal de distinção 
que destacava, simbolicamente, em primeiro lugar, as cidades, vilas e povoações 
onde o vestígio arqueológico estava localizado, dependendo o seu reconheci-
mento à escala nacional da dimensão e singularidade arquitetónica do monu-
mento. Foi o que sucedeu com o templo romano de Évora, que não deixou de 
ser incluído entre os primeiros monumentos da nação portuguesa ao longo de 
todo o tempo do medievalismo, não obstante as opiniões mais comprometidas 
ideologicamente, como foram as de Garrett ou Herculano.

86  Ustárroz 1997: 26-35.
87  Barata 1872: 202.
88  Fernandes 1998: 53.



347

Paulo Simões Rodrigues

Bibliografia

Acácio, A. (1878), “Philosophia da Arte. Decadencia (Quarta transformação)”, 
in Museu Illustrado. Album Litterario. Porto: Typographia Commercial 
Portuense, vol. I, 177-179.

Actas da Câmara Municipal de Évora (1869-1872). Livro 73. Arquivo Distrital 
de Évora, exemplar manuscrito.

Azevedo, L. A. de (1815), Dissertação critico-fillógico-histórica sobre o verda-
deiro anno, manifestas causas, e a atendíveis circumstancias da erecção do 
Tablado e Orquestra do antigo Theatro Romano, descoberto na excavação 
da Rua de S. Mamede, perto do Castello desta Cidade, com a intelligencia 
da sua Inscripção em honra de Nero, e notícia instructiva d’outras memo-
rias alli mesmo achadas, até agora apparecidas. Composta e Dirigida ao 
Illustrissimo E Excelentissimo Sr. D. Antonio Maria de Castello-Branco, 
Marquez de Bellas. Lisboa: Imp. Da Viúva Neves e Filhos.

Barata, A. F. (1872), “Restauração do templo romano em Évora”, in Instituto 
Vasco da Gama. Nova Goa: Imprensa Nacional.

Barbosa, I. V. (1886), Monumentos de Portugal. Históricos, Artísticos e Archeo-
lógicos. [s.l.]: Castro Irmão Ed.

Castro, J. M. de (1937), Dicionário de Escultura. Lisboa: Livraria Coelho.
Choay, F. (2014), A Alegoria do Património. Lisboa: Edições 70.
Colecção dos documentos, estatutos e memórias da Academia Real de História 

Portuguesa, que neste ano de 1721 se compuseram e se imprimiram por 
ordem por ordem dos seus censores, dedicado a el rei nosso senhor, seu 
augustíssimo protetor e ordenada pelo conde de Villamayor, secretário da 
mesma academia (1721). Lisboa: Oficina de Pascoal da Syla.

“Conservação dos monumentos nacionais” (1840), O Panorama 165: 205.
Cordeiro, L. (1876), Relatório dirigido ao Illustrissimo e Excellentissimo Senhor 

Ministro e Secretario D’ estado dos Negócios do Reino pela Comissão 
Nomeada por Decreto de 10 de Novembro de 1875 para propor a reforma 
do ensino artístico e a organisação do serviço de Museus, Monumentos 
Históricos e Archeologia. Primeira Parte. Relatório e Projectos. Lisboa: 
Imprensa Nacional.

Diário do Governo 191 (1890): 1979.
Fabião, C. (1997), “Percursos da Arqueologia Clássica em Portugal. Da 

Sociedade Archeologica Lusitana (1849-1857) ao moderno projeto de 
Conimbriga (1962-1979)”, in G. Mora, M. Díaz-Andreu (coords.), La 
cristalización del pasado: génesis y desarrollo del marco institucional de la 



348

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

arqueología en España. Málaga: Servicio de Publicaciones de la Univer-
sidad de Málaga – Centro de Estudios Históricos, 105-123.

Fernandes, M. da C. L. A. (1998), Os “restauros” e a memória da cidade de Évora 
(1836-1986). Dissertação de Mestrado. Évora: Universidade de Évora. 

Fino, G. C. da G. C. (1908), Collecção de Legislação Relativa aos Serviços do 
Ministério das Obras Públicas. Legislação de 1907. Lisboa: Imprensa 
Nacional, vol. XVI.

Fino, G. C. da G. C. (1910), Collecção de Legislação Relativa aos Serviços do 
Ministério das Obras Públicas. Legislação de 1910. Lisboa: Imprensa 
Nacional, vol. XVIII.

França, J.-A. (1991, 3ª ed.), A Arte em Portugal no Século XX. Lisboa: Bertrand 
Editora, vol. I.

Garrett, A. (1828), Adozinda. Londres: Boosey & Son.
Garrett, A. (1877), “O Castelo de Dudley. Folhas tiradas do album de um emi-

grado”, in Obras do V. de Almeida Garrett. Lisboa: Imprensa Nacional, 
vol. XXIV, 229-254.

Garrett, A. (1846), Viagens na Minha Terra. Lisboa: Na Typographia da Gazeta 
dos Tribunaes, vol. II.

Grilo, M. L. B. (1994-1995), “O Concelho de Évora nas Memórias Paroquiais de 
1758 (II Parte)”, A Cidade de Évora 1: 89-140.

Herculano, A. (1838), “Monumentos II”, O Panorama 70: 275-277.
Herculano, A. (1838a), “Os Monumentos”, O Panorama 69: 266-268.
Lima, H. de C. (1923), Joaquim Rafael, pintor e escultor portuense – Breves 

notas biográficas e compilação dos seus escritos. Coimbra: Imprensa da 
Universidade.

Lima, M. M. G. da C. (2013), Conceitos e Atitudes de Intervenção Arquitetónica 
em Portugal (1755-1834), Lisboa: Faculdade de Letras da Universidade 
de Lisboa, tese de doutoramento.

M. (1866), “Variedades. Monumentos de Evora. Sua Conservação – seu apro-
veitamento – o Templo de Diana – O Alvitre”, O Alentejano: 1.

Machado, C. V. (1794), Conversações sobre a pintura, escultura e architectura. 
Lisboa: Oficina Simão Thaddeo Ferreira.

Machado, C. V. (1823), Colecção de Memórias relativas às vidas dos pintores, 
e escultores, architectos e gravadores portuguezes, E dos Estrangeiros, 
que estiveram em Portugal, recolhidas e ordenadas por Cyrillo Volkmar 
Machado. Lisboa: Imprensa de Victorino Rodrigues da Silva.



349

Paulo Simões Rodrigues

Martins, A. C. (2003), Possidónio da Silva (1806-1896) e o Elogio da Memó-
ria. Um percurso na Arqueologia de Oitocentos. Lisboa: Associação dos 
Arqueólogos Portugueses.

Martins, A. C. (2014), “A Sociedade Archeologica Luzitana no contexto da 
arqueologia de oitocentos”, Setúbal Arqueológica 15: 203-216.

Ministério das Obras Públicas, Comércio e Indústria. Conselho dos Monumen-
tos Nacionais (1909), Classificação dos Monumentos Nacionais. Lisboa: 
Imprensa Nacional.

“Monumentos Nacionais, Padrões Históricos e Comemorativos de Varões Illus-
tres. Que são elementos apreciaveis para o estudo da História das Artes 
em Portugal” (1881a), Boletim da Real Associação dos Architectos Civis e 
Archeologos Portugueses 7: 100-103.

Monte, G. do (1985), Évora, Catedral da Luz… Efemérides. [s.l].: [s.n.], vol. 2.
“Monumentos Nacionais, Padrões Históricos e Comemorativos de Varões Illus-

tres. Que são elementos apreciaveis para o estudo da História das Artes 
em Portugal” (1881b). Boletim da Real Associação dos Architectos Civis e 
Archeologos Portugueses 9: 135-140.

Ordenações e Leys do Reyno de Portugal, Confirmadas e estabelecidas pelo Senhor 
Rey D. João IV. Novamente impressas E acrescentadas com tres Collecções, 
a primeira, de Leys Extravagantes; a segunda, de Decretos, e Cartas; e 
a terceira, de Assentos da Casa da Supplicação, e Relação do Porto, Por 
Mandado do muito alto e poderoso Rey D. João V. Nosso Senhor. Livro 
Quarto (1747). Lisboa: Mosteiro de São Vicente de Fora, Câmara Real 
de Sua Magestade.

Ortigão, R. (1896), O Culto da Arte em Portugal. Lisboa: Livraria Bertrand.
Ortigão, R. (1943), “Os Jerónimos (Belém)”, in Arte Portuguesa. [s.l.]: Livraria 

Clássica Editora, 133-135. 
Pereira, G. (1947), “Évora Romana. 1ª Parte. O templo romano. As inscrições 

lapidares”, in Estudos Eborenses. Évora: Edições Nazareth, vol. 1: 30-55.
Pereira, G. (1908), “Monumentos Nacionais”, Architectura Portugueza 3: 11.
Pereira, G. (1902), Monumentos Nacionais II. Lisboa: Typ. Do Dia.
Portugal, F. e A. de Matos (1974), Lisboa em 1758. Memórias Paroquiais de 

Lisboa. Lisboa: Câmara Municipal de Lisboa.
Ramos, P. O. (2005), “O Alvará Régio de 20 de Abril de 1721 e D. Rodrigo Anes 

de Sá Almeida e Meneses, o 1º Marquês de Abrantes. Uma Leitura”, Dis-
cursos: Língua, Cultura e Sociedade 6: 87-97.



350

O valor e o significado dos vestígios da arquitetura romana em Portugal no tempo  
do medievalismo (1838-1910)

Ribeiro, S. (1885), Historia dos Estabelecimentos Scientificos, Literarios e Artisti-
cos de Portugal nos Sucessivos Reinados da Monarquia. Lisboa: Typogra-
phia da Academia Real das Sciencias, tomo XIV.

Rivara, J. H. da C. (1845), O Templo de Diana e o Aqueducto de Sertorio em 
Evora. Biblioteca Pública de Évora, Fundo Rivara, Armário III e IV, n.º 
30, peça 2 (manuscrito).

Rodrigues, P. S. (2002), “A Arte como Metáfora da História”, in Garrett e as 
Artes. Actas do Ciclo de Conferências. Évora: Centro de História da Arte 
– Universidade de Évora, 9-40.

Rodrigues, P. A. R. S. (1998), Património, Identidade e História. O Valor e o 
Significado dos Monumentos Nacionais no Portugal de Oitocentos. Dis-
sertação de Mestrado. Lisboa: Faculdade de Ciências Sociais e Humanas 
da Universidade Nova de Lisboa.

Rodrigues, P. S. (2009), A Apologia da Cidade Antiga. A Formação da Identidade 
de Évora (sécs. XVI-XIX). Tese de Doutoramento. Évora: Universidade 
de Évora.

Roteiro da cidade de Evora e breve noticia dos seus principaes monumentos 
(1871). Évora: Imprensa do Governo Civil.

Sarantopoulos, P. (1998), O Templo e as Termas. Dois edifícios públicos da Évora 
romana. Contributos para uma recuperação e valorização integrada. Dis-
sertação de Mestrado. Évora: Universidade de Évora.

Silva, J. P. da (1833), O que foi e é Architectura, e o que aprendem os Architectos 
fora de Portugal. Lisboa: Na Imprensa Silviana.

Silva, J. N. P. da (1885), “Monumentos Nacionaes. Extracto do Relatório da 
Comissão dos Monumentos Nacionaes ao Ill.mo e Ex.mo Sr. Ministro 
das Obras Publicas, Commercio e Industria, em 1884, pelo presidente da 
referida commissão, que foi auctorizado a fazer esta publicação”, Boletim 
Real da Associação dos Architectos Civis e Archeologos Portugueses 10-11: 
153-158, 166-174.

Simões, A. F.  (1869), Relatório Acerca da Renovação do Museu do Cenáculo, 
Dirigido ao Ex.mo Sr. Visconde da Esperança, Presidente da Câmara 
Municipal de Évora. Évora: Typographia da Folha do Sul.

Simões, A. F. (1873), “O Templo Romano de Évora IX. Conclusão”, Artes e Letras 
12: 188.

Simões, A. F. (1888), “O Templo Romano de Evora”, in Escriptos Diversos. Coim-
bra: Imprensa da Universidade, 118-141.

Schnapp, A. (1993), La Conquête du Passé. Aux origines de l’archeologie. Paris: 
Édition Carré.



351

Paulo Simões Rodrigues

Ustárroz, A. (1997), La lección de las Ruinas. Presencia del pensamiento griego 
y del pensamiento romano en la arquitectura. Barcelona: Fudacion Caja 
de Arquitectos.

Viterbo, S. (1912), “A fotografia e o inventário artístico nacional”, in Cem Artigos 
de Jornal inseridos no “Diário de Notícias” de Lisboa. Artigo publicado a 
26 de março de 1903. Lisboa: Tipografia Universal, 23-25.



(Página deixada propositadamente em branco)



353

Spanish modernity and roman antiquity:  
between theatrical revival and political  

transformation (1920-1944)

Vasileios Balaskas
University of Malaga

National and Kapodistrian University of Athens
ORCID: 0000-0003-2537-0414

vsl.balaskas@gmail.com

Abstract  The classical tradition was gradually introduced to the Spanish public as a 
way to reach European modernity since the late 19th century. By popularizing Roman 
texts and monuments, Spanish intellectuals and national institutions established a 
national archive of heritage that could serve socio-cultural demands. At the same time, 
state intervention in the revival of classical drama shaped the reception of antiquity 
and conditioned its socio-political scope. In this article, I analyze how Spanish institu-
tions and political representatives exploited classical heritage and produced the first 
ancient drama productions at Roman venues in the 1930s as socio-political statements. 
By engaging with archival material and historical sources, I explore the different reuses 
of these monuments and the afterlife of productions organized there. Finally, during 
Franco’s regime and the rise of the Falange until the mid-1940s, their appropriation to 
display power consolidated its significance as an ideological and political apparatus 
of the Spanish state.

Introduction

In the early 20th century, intellectuals, writers, and artists in Spain began 
to systematically engage with Graeco-Roman antiquity and produced an artis-
tic corpus that permeated the Spanish socio-cultural expression1. This cultural 
elite assumed the role of the caretaker of the ‘ruins’ of classical antiquity and 
claimed the need to bring them back to life, as we read in the Spanish illustrated 
magazine Por Esos Mundos in its June 1916 edition:

Oh, old mutilated and vanished cities, eternal values of times and cultures, 
pages of stone on which the wise man leaning over them deciphers, like a 
modern geomancer, the millenarian hieroglyph of his civilization.2

1  Morenilla Talens 2006: 437–45; Balaskas 2020.
2  ‘Oh, viejas ciudades mutiladas y desaparecidas, eternos valores de los tiempos y de 

las culturas, páginas de piedra en las que el sabio, sobre ellas inclinado, descifra como un 
moderno geomante el geroglífico milenario de su civilización’ (Morenas de Tejada 1916: 632).



354

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

Many of these intellectuals viewed the early decades of the 20th century 
as an opportunity to align themselves with international tendencies that would 
include Spain into the European modernity and would lead to tourist develop-
ment. Similarly, after losing the last colonies of its old Empire in 18983, Spain 
needed to consolidate a unified national identity within the new boundaries. 
Under these circumstances, Spain could renovate its traditional social structures 
and could embrace modern movements that alluded to a globalized world, 
urbanization, and collective perception of social life through the use of modern 
advancements and technologies. Cultural homogenization could also alleviate 
peripheral proto-nationalisms, which sought their ideological space by imple-
menting alternative collective narratives in the peninsula4. As a result, classical 
antiquity managed to reach the Spanish audiences through literature and theatre 
by being identified with new trends of European modernity5. This opened up an 
opportunity to renovate the Spanish theatre through the prestige and ‘glorious 
character’ of Greco-Roman culture6. 

National institutions that had emerged in the previous decades methodi-
cally sought during the late 19th and early 20th centuries to document, study, 
consolidate, and disseminate their cultural heritage as national capital7. These 
systematic efforts aimed to entangle the national populace with national heri-
tage and the territorial space in which it was located, performing a nostalgic 
reconfiguration of national past. 

The experience of the First War World converted these activities into ques-
tions of national significance in the self-determination and standardization 
of the nations. Such a dynamic procedure can be comprehended as the con-
stitution of a national archive that offered the opportunity to both convert 
these monuments to lieux de memoire and appropriate them as vehicles for the 
nations’ sociocultural modernization8.

In addition, what characterizes the socio-cultural perspective of the Euro-
pean inter-war period is that public reception of these monuments was a quest 
that such activities had to substantially consider and experiment with, as these 
developments addressed the notion of a unified populace and corresponded to 
the pursuit of national reach and state sponsored initiative. Thus, a popular – 
rather than elite – engagement with national heritage would be crucial for the 
successful implementation of the geographical self-determination of the nation 
states.

3  Díaz-Andreu 2003: 35.
4  Hobsbawm 2012: 106–7, 119–20.
5  García Jurado 1997; González-Vázquez 2019.
6  Morenilla Talens 2006: 437–9.
7  Plantzos 2014: ch. 7.
8  Nora 1989; Plantzos 2014: 255–65.



355

Vasileios Balaskas

However, since Spanish populace did not perceive classical antiquity as 
national heritage, the ideological engagement with classical culture was weak9. 
At the same time, the revival of Roman drama developed slower and systematic 
theatrical productions were still scarce in the late 19th century. For instance, 
performances produced by the Catalan playwright Adrià Gual, especially in 
Barcelona, and student productions comprised the majority of the theatrical 
initiatives of the period, but they did not produce a powerful collective impact10.

By aligning themselves with this socio-political orientation, Spanish intel-
lectual elites gradually sought to form a Spanish archive of national heritage11. 
Following the extensive archaeological intervention in Roman antiquities that 
ensued the Spanish legislation in 191112, a series of attempts were made to intro-
duce classical heritage to the Spanish society. As Merida’s popularity acquired a 
national dimension13 during the 1920s, a theatrical revival at the Roman theatre 
was a natural development and followed the emergent excursionist trends.

In the meantime, the first calls for the systematic reuse of Roman theatres 
came from intellectuals with an international background who aimed to align 
Spanish cultural tradition with the European modernist reception of classical 
antiquities14. To heal the feeling of nostalgia towards the classical past, archae-
ologists and classicists committed themselves to reconstruct the monuments’ 
symbolic integrity and reuse them as modern venues. One such example is 
Enrique Salanava’s nostalgic reflection on converting the Roman theatre of 
Merida into a site of modern productions in the model of the Roman theatre 
of Orange15. However, despite the prevalence of Roman heritage in Spain, the 
identification with the classics often entailed a fusion of Greco-Roman elements 
that were not always clearly distinct.

Roman monuments would come to represent an abstract vision of pros-
perity, regional prestige, and tourist expansion. The national press began to 
dedicate illustrated features to the legendary Roman monuments that attested 
to the Roman presence and the classical tradition in the peninsula, but it did 
not become part of the collective narratives of the Spanish nationalism in the 
period. Roman theatres and amphitheatres received particular media attention 
as they often conserved their overwhelming and monumental material aspect 
in the natural landscape16. The theatres of Acinipo (Ronda), Clunia (Peñalba 

9  Balaskas 2020.
10  González-Vázquez 2019; Balaskas 2020.
11  Cean-Bermúdez 1932; Díaz-Andreu 1995; Ríos Reviejo 2014.
12  Junta Superior de Excavaciones y Antigüedades 1922; Díaz-Andreu 2003: 39.
13  Monleón 2004: 61–75.
14  Taberné 1926: 5; Díaz-Andreu 1996.
15  Balaskas 2020: 473.
16  Ruiz y Pablo 1925: 5; Díaz de Escovar 1930: 28; Díaz-Andreu 2016.



356

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

de Castro), Bilbilis (Calatayud), Emerita Augusta (Mérida), Italica (Sevilla) 
found their way to the public as Roman monuments of excursionist interest 
and adventurous or exotic outlook, along with their European counterparts17. 
This culminated in the establishment of the Second Spanish Republic in 1931 
and its attempt to introduce social and cultural reform. In total, a series of 
political instabilities provided the frame for cultural renovation and national 
reconfiguration during the short-lived republican regime. Following the Span-
ish Civil War and the establishment of Franco’s dictatorship some years later, 
a fascist identification with Roman antiquity dominated the cultural revivals 
of ancient theatres in Spain.

To explore these political transformations in the reception of Roman antiq-
uity in Spain, I begin by addressing the use of classical culture by the Republi-
can regime in the early 1930s. Next, I continue with an analysis of its theatrical 
productions at the Roman theatre of Merida and an interpretation of its socio-
cultural impact. I finish by examining the appropriation of the Roman tradition 
by the fascist component of Franco’s dictatorship, the Falange. Its perception 
and popularization of the idea of romanità epitomized the fascist appropriation 
of classical culture in Spain until the early 1940s.

1. �The Republican Revival of Roman Theatre and the first State-
-Sponsored Productions

The paramount need for the newly established regimes of the 1930s to 
legitimize their power and address the national populace via sociocultural 
institutions highly influenced the inter-war perception of theatre as national 
heritage. As a result, regular theatrical spectacles at classical venues emerged 
and attempted to forge an ideological identification with collective memory. 
However, the fact that ancient venues were often located far from the urban cen-
tres directed such ideological interests towards the local population that lived 
nearby and preserved a distinct, experiential perception of these monuments. 

At the same time, an avant-garde perception of theatre emerged to reform 
the aesthetic tradition as well as to popularize and politicize art. Nationalization 
of the theatrical stage was one of the main quests in the theatrical production 
in Europe18. A series of theatrical questions that marked the development of 
the artistic activity (such as the role of director and the emergence of national 
theatres) were interpreted as part of this tradition and greatly influenced the 
theatrical production.

Despite the attempt of cultural homogenization and pedagogic tutelage in 
the 1920s, the lack of ideological engagement of the Spanish populace with clas-

17  Anonymous 1928: 21–28; E. R. V. 1936: 8.
18  McConachie 2008; Fischer-Lichte 2017: esp. ch. 4.



357

Vasileios Balaskas

sical culture as national heritage became apparent. The public that ideologically 
engaged with the symbolic materiality of classical antiquity was limited, while 
the social and political turmoil of the 1930s fundamentally shaped the course 
of perception of Roman heritage and, for the first time, state sponsored events 
were produced as national landmarks.

In particular, after the loss of political and institutional support, Spanish 
dictator Miguel Primo de Rivera was forced to resign in March 1930. The hon-
our and prestige of king Alfonso XIII, who had initially permitted the establish-
ment of the seven-year dictatorship in 1923, was also heavily damaged. Despite 
his desperate attempts to reverse the political course, he was forced to abdicate 
in April 1931 by the outcome of the municipal elections and the revolutionary 
committee that a little later proclaimed the republican regime. It was under 
these circumstances that the new regime introduced a new sociocultural reform, 
which intended to overcome elitism, popularize artistic expression, and legiti-
mize its modernizing status.

At the same time, following the socio-cultural prestige that Merida had 
acquired during the previous years, and the numerous cultural revivals that 
had taken place at the Roman theatre, its use as ideological vehicle for the new 
regime was expected. Although Roman tradition did not become a de facto 
cultural expression of the Republic, antiquity often inspired the new regime to 
readily express its socio-political orientation19.

It was the Minister of Public Instruction and Fine Arts, Fernando de los 
Ríos, who undertook the first official initiative for the systematic use of Roman 
theatres in Spain in 193220. His collaboration with the Mayor of Merida and the 
company Xirgu-Borràs, which performed at that period in the Teatro Español 
in Madrid, resulted in the production of Seneca’s Medea at the Roman Theatre. 
The play was translated into Spanish by Miguel de Unamuno and was directed 
by the playwright and director Cipriano de Rivas Cherif. Margarita Xirgu and 
Enrique Borràs starred in the celebrated performance on 18 June 1933, which 
marked the republican socio-cultural perception of the classical tradition.

This event corresponded to the energetic intellectual ambition and the 
republican ideals that emerged with the Generation of ’27 and popularized 
artistic expression21. During this endeavour, Seneca’s role as a national author 
found its place in the cultural manifestation of the Republic. In such terms, the 
Republic and the Generation of ’27 had appropriated senequism as a represen-
tation of the spirit of the Spanish nation during a time when the intellectual 
bourgeoisie sought to determine its spiritual values22. In Seneca’s version of 

19  Company i Mateo 2017: 260–83; Balaskas 2020.
20  González-Vázquez 2015: 497; 2016: 109–10.
21  Monleón 2008.
22  Baldwin 2020.



358

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

Medea laid an opportunity of expressing an ideological identification with the 
Spanish national past and an allusion to collective memory23. Seneca’s birth in 
the Spanish city of Cordoba provided a platform for a collective identification 
of the play with the Spanish national heritage, as this version provided the 
justification to label the festival as a Spanish national and political landmark24. 

The engagement of the festival of Merida with national values contributed 
to the creation of a state tradition of classical drama in Spain, in the model 
of other Graeco-Roman theatres in Europe. The national exclusivity that the 
Republican initiative sought to ascribe to the production focused on Seneca’s 
engagement with national memory and its ideological connection with the 
Spanish public.

Maintenance works took place before the spectacle to prepare the Roman 
theatre for the reception of the public. These included carpentry works, main-
tenance of the road that leads to the theatre, and works on the monument’s 
stage.25 Jose Ramon Mélida’s – the official excavator of the archaeological site of 
Merida – strict policy on the revival of the theatre had obliged Rivas-Cherif to 
pledge that no architectural elements would be added to the stage26. In addition, 
aspirations for annual theatre festivals in Merida and Sagunto were revealed 
by the organizers, who suggested the large-scale, systematic reuse of classical 
venues around the country:

Merida and Sagunto could be the two centres of these cycles, and both cities 
would eventually represent in Spain and the world what Verona and Syracuse 
in Italy and Bayreuth in Germany mean […] France in its midday Roman 
theaters, Greece in Delphi, Italy, as we have already said, in Syracuse and 
Verona, have popularized the performances of classical theater.27

After Merida’s performance, Rivas Cherif had an ambitious plan. He visited 
the Roman theatre of Sagunto to inspect the site and organize the logistics for 
the performance28. Medea was programmed to be staged at the Roman theatre 

23  González-Vázquez 2015: 494–5.
24  Balaskas 2020.
25  Municipal Historical Archive of Merida, Local Government of Merida, Book of Acts, 

Plenary (MHAM/LGM/BA/P), Session 3 July 1933: 74.
26  De Rivas Cherif 1991: 110, 263–9.
27  ‘Mérida y Sagunto podrían ser los dos centros de esos ciclos, y ambas ciudades acaba-

rían por representar en España y en el mundo lo que significan Verona y Siracusa en Italia y 
Bayreuth en Alemania […] Francia en sus teatros romanos del Mediodía, Grecia en Delfos, 
Italia, como ya hemos dicho, en Siracusa y Verona, han hecho famosas las interpretaciones 
del teatro clásico’ (Chabás 1933b: 12). The term cycle (Spanish ciclo, Italian ciclo) is used here 
to signify annual festival, as in the Festival of Syracuse.

28  Anonymous 1933a: 12.



359

Vasileios Balaskas

of the town during the annual local festivities29, while some restauration works 
were issued earlier that year30. However, due to the monument’s instability, the 
performance was finally suspended31. Roman monuments in Tarragona and 
Italica were also proposed to be part of the festivals32. Rivas Cherif ’s intention 
was to perform Spartacus and other spectacles that would correspond to the 
authentic revival of open-air theatre33; this is why he contemplated performing 
an “oriental” play, possibly Kalidasa’s Sakuntala, at the Arab palace of Alham-
bra, gladiators’ contests at the Roman amphitheatre of Merida, and horse races 
at its Circus. “That would be like bringing Spain back to life”34 he commented.

In artistic terms, the theatrical revival of Merida was also projected as an 
international expression that especially connected to France and Italy. Merida’s 
aspirations to follow European theatrical trends can be seen in its identification 
as the Spanish Rome in every opportunity. Beyond the invitation of the ambas-
sador of Italy Raffaele Guariglia35 and his propagandistic gesture that promoted 
the Italian fascist ideals36, the ministry of Fine-Arts of Rome later invited the 
company to perform Medea, together with other plays at the Roman forum and 
other venues in Italy37. In addition, an unsuccessful collaboration with the Sor-
bonne University in France for the production of Seneca’s Medea in Paris at the 
same period showcased the international reach of this early Spanish initiative 
for a professional theatrical tradition. To some extent, the French and Italian 
implication, with parallel cultural events, reflected the countries’ interest in the 
Spanish case and the sociopolitical character of this cultural production.

The following year, the Festival of Merida was named Semana Romana 
(Roman Week) and followed a programme similar to other European festivals 
offering a variety of productions that included Seneca’s Medea, Hofmannsthal’s 
Elektra,38 and classical dances. Its more thorough production and tourist-ori-

29  Anonymous 1933b: 10.
30  Additionally, a year earlier, a subvention of 1.800 pesetas was agreed by the Ministry 

of Public Instruction and Fine Arts, due to the dilapidated condition of the theatre, in the 
form of rescue intervention (Official State Gazette 210, 28 July 1932: 735–6).

31  Anonymous 1933c: 3.
32  Chabás 1933a: 6.
33  Anonymous 1933d: 6.
34  ‘Eso sería como ir resucitando a España’ (Muñoz 1933: 20).
35  Domínguez Méndez 2013. Official State Gazette 208, 27 July 1933: 607. Despite Guari-

glia’s diplomatic presence and ceremonious gesture, the Journal Dioniso only referred to 
Merida’s performances in the following summer season, by dedicating a brief feature (Arias 
1935/1936: 51).

36  Plantzos and Balaskas (forthcoming).
37  However, the italo-abisinian war suspended the project (Rivas Cherif 1991).
38  One of the Elektra performances had to be cancelled due to delay of the sets in their 

transportation to Merida. The improvised solution was to perform Francisco Alonso’s play 
Las Leandras instead (Anonymous 1934: 6).



360

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

ented organization during the annual local festivities popularized the Festival 
despite the emergence of political controversies39. 

However, despite the local and national attempt to create a Festival that 
would engage the Spanish populace with a republican approach to Roman tra-
dition, productions in Merida did not create an ideological space that would 
convert the Roman site into a lieu de mémoire. Despite the lack of collective 
identification with the classical culture in Spain, bourgeois intellectuals, writ-
ers, and artists who identified themselves with the new republican experience, 
actively engaged with the Graeco-Roman tradition to express the socio-political 
developments that took place in the country. This ideological concern can be 
seen in intellectuals such as the poet Luis Cernuda who argued: “I can only 
deplore that Greece will never touch the Spanish heart or mind, the most 
remote and ignorant, in Europe, of the ‘the glory that Greece once was’”.40

2. �Falange and Fascist Romanità under Franco’s Regime

The fascistization of the Spanish political scene had already begun in the 
1920s, following Mussolini’s rise to power in Italy and active attempts by Ital-
ian fascism to expand its sphere of influence and intervene in Spanish society 
during the Spanish Republic41. Diplomatic relations between Spain and fascist 
Italy were initiated during Primo de Rivera’s dictatorship, but a geopolitical 
dispute over territories in North Africa had distanced the two regimes42. In 
contrast, the main fascist party in Spain, the Falange43, had established system-
atic relations with the Italian regime since its foundation in 1933. At the same 
time, Republican socio-political reform radicalized the Falange, although the 
latter did not produce its propaganda material and performances until after the 
Spanish Civil War.

39  Monleón 2004: 76–82; Balaskas 2020.
40  ‘No puedo menos que deplorar que Grecia nunca tocara al corazón ni a la mente 

española, los más remotos e ignorantes, en Europa, de “la gloria que fue Grecia”’ (Cernuda 
1993: 657).

41  Plantzos and Balaskas (forthcoming). It was also part of fascism’s desire to expand 
Italian influence abroad through interventions in cultural policy and propaganda (Ben-Ghiat 
2001; Domínguez Méndez 2013).

42  Tusell Gómez and Saz Campos 1982; Díaz-Andreu 2016.
43  It was founded in October 1933 with the name Falange Española. Due to poor elec-

tion results in 1934, the party merged with the nationalist and fascist movement Juntas de 
Ofensiva Nacional-Sindicalista and was renamed Falange Española de las Juntas de Ofensiva 
Nacional Sindicalista (FE de las JONS). When, after the Civil War, Francisco Franco dictated 
a fusion of the party with the carlist movement Comunión Tradicionalista, it adopted its 
definitive name Falange Española Tradicionalista de las Juntas de Ofensiva Nacional Sindi-
calista (FET de las JONS).



361

Vasileios Balaskas

However, it was mainly during and immediately after the Spanish Civil War 
that cultural production came to reflect these sociopolitical contacts. During 
the Second World War (1939–1945), fascism also employed this aestheticized 
approach to politics in the Axis territories. Although Spain did not actively 
participate in the war, the Falange continued to interchange socio-cultural ideas 
and practices with Mussolini’s regime. Classical productions in Spain served to 
reinforce power and authority, representing fascism’s ability to control cultural 
production and public space44. Roman culture became a powerful apparatus 
to express a Mediterranean mare nostrum that hosted the Spanish and Roman 
Empire as a parallel power that radiated imperial and nationalist force.

According to Falasca-Zamponi, fascism beguiled the masses by anaesthe-
tizing their senses and offering a cultic experience45. It emphasized a deified 
perception of politics combined with sensory alienation. Drawing on Benjamin’s 
accounts of the aestheticization of politics under fascism, Falasca-Zamponi 
contends that this paradoxical combination led to the negation of human nature 
and a distortion of reality beyond social and aesthetic limits46. The introduc-
tion of aesthetics into politics not only perpetuated early 20th century modern-
ist nationalism but also transformed sociopolitical reality into a community 
building project47. Esposito also draws on Benjamin’s accounts and attests that:

It seems reasonable not only to view fascism as a political religion, and there-
fore a result of the sacralization of politics, but also to keep in mind the aesthe-
ticization of politics that finds expression in it [...] Through its objectification 
in public buildings, rituals, ceremonies and mass culture (e.g., the Esposizione 
dell’aeronautica italiana, or popular war books), it became the central ele-
ment in the aesthetic-cultural generation of community. In fascism the values, 
norms and heroes of community were aesthetically staged and experienced as 
integral parts of a cult practice.48

Although Franco’s military dictatorship was ideologically closer to Metaxas’ 
Greece and Salazar’s Portugal49, the political platform that contributed to the 
Republican defeat in the Spanish Civil War initially adopted a fascistized form 
of government50. The Falange systematically disseminated fascist discourse 
and assimilated Mussolini’s cultural aesthetics in an attempt to reach moder-

44  Falasca-Zamponi 1997: 1–8; Griffin 2007: 70–4.
45  Falasca-Zamponi 1997: 9–14.
46  Ibid.
47  Koepnick 1996.
48  Esposito 2015: 353.
49  Kallis 2003; Katsoudas 2004; Kallis 2007.
50  Paxton 2013; Rodríguez Barreira 2014.



362

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

nity. Consequently, public events51 and artistic performances in ancient venues 
alluded to Roman imperial ideals.

Thus, ancient spaces were transformed into sites for spectacular politics52. 
The use of classical theatres in Spain reflected feelings of nostalgia for eternal 
renown and the palingenetic myth that fascism safeguarded53. In this context, 
performances at Roman venues in Spain often fused the fascist imagination of 
Roman culture and the Spanish Golden Age tradition, in a way that they rep-
resented an authentic cultural identity. Public events and theatre, thus, became 
the ideal channels for shaping reality, rewriting history, and disseminating a 
metaphysical version of past and future through the use of new technology54. 
For instance, the Italian LUCE Institute and the Spanish NO-DO55 served as 
audiovisual apparatuses that systematically disseminated the regimes’ powerful 
propaganda. During that period, the Falange presented Spain as a fascist nation 
whose imperial status was based on a uniform, patriotic identity56.

The adoption of a new calendar in emulation of fascist Italy also evidenced 
this fascist orientation57. The alternative calendar was used mainly for bureau-
cratic, official, or media documents and propaganda after the coup of 1936. In 
particular, the war years 1936, 1937, 1938, and 1939 were named the I, II, III, 
and IV Año Triunfal (1st, 2nd, 3rd, and 4th Triumphal Year), respectively. Following 
the final victory against the legitimate Republican regime, the year 1939 was 
renamed the Año de la Victoria (Year of Victory).

Journals such as Jerarqvia58 and Vértice introduced an ultra-nationalist 
narrative that appropriated imperial romanità as a national issue, although they 
did not manage to disseminate fascist discourse as effectively as their Italian 
counterparts. Meanwhile, Spanish archaeologists and classicists who supported 
the Falange, such as Martín Almagro Basch and Eugenio d’Ors, contributed 
to the appropriation of the political aspect of Roman antiquities in Spain and 
their perception as imperial assets59. For instance, Almagro Basch’s systematic 
excavation of Empúries in Catalonia showcased the Spanish version of fascis-
tized heritage. Imperial objectives and a fascistized Mediterranean identity were 
apparent in the presentation of his journal Ampurias:

51  Vázquez Astorga 2004; Duplá Ansuátegui 2017; Plantzos and Balaskas (forthcoming).
52  Falasca-Zamponi 1997: ch. 1; Griffin 2007: ch. 8.
53  Griffin 2007: 224–7.
54  Griffin 1991: 29–30; Ben-Ghiat 2001: 174–80.
55  The series of cinema newsreels NO-DO (Noticiario y Documentales) significantly 

contributed to the state propaganda by projecting audiovisual reports to the Spanish citizens 
from 1943.

56  Duplá Ansuátegui 2003: 75; Saz Campos 2004; Gallego Margaleff 2005.
57  De Francisco Olmos 2009.
58  Duplá Ansuátegui 2012.
59  López Izquierdo 1942; Gracia Alonso 2009: ch. 7.



363

Vasileios Balaskas

Its name comes from the Greco-Roman city from which the Greeks brought 
a touch of Mediterranean civilization to the Peninsula. Empúries is the wes-
ternmost Greek city. The Romans disembarked there for the first time to fight 
Carthage. Cato the Elder built the first civilized settlement there. Following 
the Roman conquest, Spain ceased to be a land of tribes and became an impe-
rial land.60

As Wulff Alonso61 suggests, this case illustrates how archaeologists and 
classicists consolidated Spanish identification with the Roman past. Monumen-
tal archaeology gradually replaced liberal ideals62 and public celebrations were 
regularly adorned with temporary architectural decoration that symbolically 
evoked the imperial aesthetics of the Roman empire63. The celebration of the 
bimillenary of the Roman Emperor Augustus in cities such as Zaragoza and 
Tarragona (1938–1940) embodied the regime’s ideological identification with 
Italian fascism64. Similarly, in a spectacular public ceremony during a visit of the 
Italian Conde Galeazzo Ciano65 to Spain in July 1939, even Franco momentarily 
adopted a fascist profile:

The feelings of friendship between our two countries are born out of a com-
mon history, in which at times it was the turn of the Roman legions to fertilize 
our land with their blood, and at other times it fell to the Spanish to leave their 
ashes in the sister lands of Italy.66

Under these circumstances, the theatre of Merida became an ideal space 
to celebrate a Spanish romanità, an identity that the Falange imposed in its 
attempt to emulate Italian fascism, evidencing an ideological use of the theatre 

60  ‘Su nombre es el de la ciudad greco-romana por donde los griegos trajeron a la 
Península el soplo de la civilización mediterránea. Ampurias es la última ciudad griega de 
occidente. En ella los romanos desembarcan por primera vez para combatir a Cartago. Y 
en ella asienta Catón el Grande el primer gran campamento civilizador. Tras la conquista 
romana España dejó de ser tierra de tribus y pasó a ser tierra imperial’ (Almagro Basch 
1939: 3).

61  2003: 231–4.
62  Gracia Alonso 2012.
63  For the works and importance of the Department of Plastics of the National Service 

of Press and Propaganda, the responsible for decorating those events, see Vázquez Astorga 
2004.

64  Duplá Ansuátegui 2017; Plantzos and Balaskas (forthcoming).
65  Minister of Foreign Affairs and Secretary of Press and Propaganda in Mussolini’s 

government.
66  “Los sentimientos de amistad entre nuestros dos países han nacido de una historia en 

común, en la que unas veces tocó a las legiones romanas fecundar con su sangre nuestras 
tierras, y otras cupo a los españoles el honor de dejar sus cenizas en las tierras hermanas de 
Italia” (Anonymous 1939a: 3).



364

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

that reflected the political values that classical heritage had acquired. The glo-
rification of Merida by the falangist archaeologist Julio Martínez Santa-Olalla, 
who presented the city as one of the most splendid creations of the Roman 
world in Spain67, attested to this new identity. During the Spanish Civil War, 
the theatre was used to stage a monumental performance that commemorated 
the assistance of Italian legionaries from the Corpo Truppe Volontarie, who 
had fought alongside Franco’s troops68. The Italian soldiers were headed to the 
port of Cadiz on their way back to their homeland, and Merida offered an ideal 
Roman backdrop: 

The streets of Merida were adorned with flags and at various points were 
placed posters with quotes from the Generalissimo and General Astray that 
exalted Italy and the legionaries, as well as photographs of the Caudillo and 
Mussolini. In the Roman Theatre, medals were presented by Spanish women 
who offered them as mementoes.69

Considering that the theatre was used by local civilians as a refuge during 
bombardment of the city in the Civil War, the ceremony cynically demonstrated 
the militaristic fervour of fascist imperialism70. The legionaries also received 
a warm welcome in Seville and Cadiz, where fascist celebrations exalted the 
imperial romanità71.

In the following years, few productions were staged in the Roman the-
atre, merely a handful of plays and some military celebrations commemorating 
meaningful events. According to Paxton (2013), the creation and social impact 
of new institutions in early Francoist Spain reflected the fascistization of the 
regime, as evidenced, for example, by the Sección Femenina, the women’s branch 
of the Falange72. Thus, the regime’s first classical drama production, Plautus’ 
Aulularia, was organized by the Carro de la Farándula, a theatre company oper-
ating within the Sección Femenina and financed by the Merida city council73.

67  Martínez Santa-Olalla 1941: 32.
68  Rodrigo 2016: ch. 2.
69  ‘Las calles de Mérida estaban engalanadas con banderas y en diversos puntos se 

colocaron carteles con frases del Generalísimo y del General Millán Astray de exaltación 
a Italia y a los legionarios, así como fotografías del Caudillo y de Mussolini. En el Teatro 
Romano tuvo lugar la entrega de unas medallas que las mujeres españolas les impusieron 
como recuerdo’ (Anonymous 1938: 4).

70  López Díaz 2011: 420. Merida was a strategic location that connected the northern 
and southern zones of the rebel army, which captured and secured control of the city in 
August 1936.

71  Vázquez Astorga 2004.
72  Ibid.
73  MHAM/LGM/BA/P, Session 3 October 1939, 11v. See also González-Vázquez 2015.



365

Vasileios Balaskas

The press reiterated the imperial objectives of the performance, which 
were to “associate the city’s name with its magnificent imperial Roman monu-
ments and […] to use these ruins to disseminate classical culture and art”74. In 
addition, allusions to Catholic dogma inaugurated a national tradition that was 
systematically reproduced at the Roman theatre over the following decades75. 
Therefore, the initiative of the Carro de la Farándula to perform classical drama 
at the theatre, in keeping with the spirit of similar productions in Italy, can be 
considered part of the fascistization of Spain.

The choice of play was a question of theatrical tradition76. From the late 
19th century until the 1930s, Aulularia was translated several times into Span-
ish, sometimes directly from the Latin and others from French editions77. 
Besides being an undemanding play for public consumption, Aulularia followed 
a philological tradition that had facilitated earlier staging at interior venues. The 
performance did not attract a wide audience, but its repetition in Madrid three 
months later was met with great success. Press critics praised the performance 
and repeatedly referred to the fresh, diachronic quality of Plautus’ comedies78. 

The performance was staged on 1 October to commemorate Franco’s ascen-
sion to power79. At the same time, the provincial delegate of the theatre voiced 
the play’s objectives when he claimed that classical drama symbolically con-
nected Spanish literature with national monuments80. Hence, the Falange pre-
sented itself as the caretaker of Roman civilization in the Spanish periphery.

The Sección Femenina returned to the Roman theatre for a solemn event 
in 1944. The site offered the ideal symbolism for the institution’s 8th National 
Council (Consejo Nacional). The youth organization of the Falange, the National 
Delegation of the Youth Front (Delegación Nacional del Frente de Juventudes), 
also helped to organize the event. Flags, falangist insignias, a small-scale parade, 
and a secular ceremony followed a Catholic mass at the church of Saint Eula-
lia. The local authorities offered a warm welcome to the military personnel, 
politicians, and spectators in attendance. The political event included official 
speeches, such one given by the general vice-secretary of the Falange, Manuel 

74  ‘asociar el nombre de la ciudad a sus magníficos monumentos de la Roma Imperial 
y […] utilizar las ruinas de estos para difundir la cultura y el arte clásico’ (Anonymous 
1939b: 4). This notion of Hispanidad that the fascist component of the regime attempted so 
desperately to implement during the first years also found its way through literature. See, 
for instance, Giménez Caballero 1939.

75  Araujo-Costa 1940: 11.
76  MHAM/LGM/BA/P, Session, 18 September 1939: 5v–6.
77  Blanco López 2010: 208–9.
78  I. S. 1939: 3; De la Cueva 1939: 5.
79  González-Vázquez 2015; 2016.
80  Onetro Villacañas 1939; Monleón 2004: 85.



366

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

de Mora-Figueroa,81 in which he repeatedly alluded to his vision of a Spanish 
empire and a National syndicalist political system. The Youth Front band later 
sang the Falange anthem, ‘Cara al Sol’, and guests were presented with special 
medals. Folkloric dance exhibitions by the Sección Femenina completed the 
event82.

Overall, it was an act of reaffirmation of Falangist commitment to the 
imperial fascist vision, a time when the process of desfascistization of the 
regime had already begun83 and most of the Falangists who actively supported 
the alliance with the Axis powers had lost power. During this process, a trium-
phal resuscitation of the Roman past portrayed the theatre of Merida as proof 
of national unity84.

Conclusions

Despite Spain’s belated commitment to the classical ideal, intellectuals, art-
ists, and classicists began to actively engage with classical drama in an attempt 
to reach modernity. Following European models of interpretation and theatri-
cal performance, they hesitantly began staging classical drama in an academic 
context.

This cultural development turned public attention to ancient theatres, 
many of which were situated in peripheral locations. In the early 20th century, 
the engagement of bourgeois intellectuals with the classical tradition engen-
dered a distinctive use of Roman theatres, where performances of ancient 
drama eventually shaped the perception of antiquity as national heritage. How-
ever, the public success and republican advocacy of festivals of classical drama 
were not enough to convert them into national landmarks that re-established 
the lost roots with Roman antiquity.

The republican revival of 1933 and 1934 in Merida clearly alluded to an 
ancient intellectual past, and the theatre’s long history of redeployment had 
already established it as a venue for national cultural expression. And even 
though public response and collective identification did not always synchronize 
with national expectations, the theatre’s connection with European modernity 
was acclaimed by the liberal bourgeoisie, whose identification with classical 
antiquities was based on Romantic nostalgia.

81  Mora-Figueroa was an ancient member of the Falange and supporter of the alliance 
with the Axis forces. He had also served in the Blue Division, a unit of Spanish volunteers 
who fought within the Wehrmacht on the Soviet Front during the Second World War.

82  For audiovisual documentation, see the RTVE, http://www.rtve.es/filmoteca/no-do/
not-58/1468395/.

83  Gallego Margaleff 2013.
84  De la Barrera 2006: 121–6; Ortueta 2010.



367

Vasileios Balaskas

After the Spanish Civil War and during the first years of the Second World 
War, theatrical production under Franco’s dictatorship and Falange’s influence 
in Spain implied not only an artistic statement but also a political demonstra-
tion of the interconnection between power and aesthetics. The cultural activities 
of the Falange emulated Mussolini’s authoritarian perception of the classical 
past and appropriated the idea of a powerful empire. Although theatrical activ-
ity of the period was scarce in Spain, Roman antiquity played a central role in 
the Falange’s cultural politics until 1942 and became a source of militaristic 
authority. In particular, classical monuments – especially the theatre of Merida 
– acquired a powerful symbolic nature in productions organized by fascist 
institutions. Classical theatre and public events that took place there in the 
early years of the regime were transformed into socio-cultural manifestations 
of the dogmatic authority of the Falange and the fascist perception of romanità.



368

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

Bibliography

Almagro Basch Martín (1939), “Editorial”, Ampurias 1: 1–4.
Anonymous (1928), “Cómo se Divertían en la Antigüedad: Teatros, Anfiteatros 

y Circos”, La Esfera 1 December 1928: 21–8.
Anonymous (1933a), “¿Se Va a Representar ‘Medea’ en el Teatro Romano de 

Sagunto?”, Luz 1 July 1933: 12.
Anonymous (1933b), “Se Realizan Gestiones para Representar ‘Medea’ en el 

Teatro Romano de Sagunto” Ahora 2 July 1933: 10.
Anonymous (1933c), “Se Dará Una Representación de ‘Medea’ en Salamanca”, 

La Voz 27 July 1933: 3.
Anonymous (1933d), “El Teatro Español: La Nueva Temporada Constituirá una 

Gran Campaña Artística y Cultural”, Luz 22 September 1933: 6.
Anonymous (1934), “La Semana Romana de Mérida”, Gutiérrez 15 September 

1934: 6.
Anonymous (1938), “La Despedida que ayer Tributó Cádiz a los Legionarios 

Italianos”, La Prensa 16 October 1938: 4.
Anonymous (1939a), “Habla el Caudillo”, Labor 17 July 1939: 3.
Anonymous (1939b), “El Teatro Nacional de la Falange”, Proa 24 September 

1939: 4.
Araujo-Costa, Luis (1940), “La Vida Teatral en 1939”, ABC Madrid 2 January 

1940: 11.
Arias, Paolo Enrico (1935-1936), ‘Theatralia’, Dioniso 5: 50–5.
Balaskas, Vasileios (2020), ‘Collective Memory and Spanish Cultural Politics: 

The Revival of the Roman Theatre of Merida (1910–1935)’, Classical 
Reception Journal 12 (4): 470–85.

Baldwin, Oliver (2020), ‘A Spaniard in Essence: Seneca and the Spanish Volks-
geist’, International Journal of the Classical Tradition 28: 335–52.

Ben-Ghiat, Ruth (2001), Fascist Modernities: Italy 1922–1945, Berkeley-Los 
Angeles-Londres: University of California Press.

Blanco López, Salomé (2010) ‘La Comedia Latina: Plauto y Terencio’, in 
Francisco García Jurado, Ramiro González Delgado, Marta González 
González, and José Carlos Mainer (eds.), La Historia de la Literatura 
Grecolatina Durante la Edad de Plata de la Cultura Española (1868–1936). 
Malaga: Universidad de Málaga, 197–214.



369

Vasileios Balaskas

Cean-Bermúdez, Juan Agustin (1932), Sumario de las Antigüedades Roma-
nas que Hay en España: En Especial las Pertenecientes a las Bellas Artes. 
Madrid: Imprenta de D. Miguel de Burgos.

Cernuda, Luis (1993), Obra Completa, vol. 2. Edited by Derek Harris and Luis 
Maristany. Madrid: Siruela.

Chabás, Juan (1933a), “Ante la Representación de ‘Medea’”, Luz 15 May 1933: 6.
Chabás, Juan (1933b), “El Ejemplo de Mérida”, Luz 20 June 1933: 12.
Company i Mateo, Rafael (2017), El Poder en la Butxaca: Imatges dels Gover-

nants en les Monedes d’ Espanya (S. XVIII-XXI). Valencia: Museu Valen-
cià de la Il-lustració i de la Modernitat and Diputació de València. 

De Francisco Olmos, José María (2009), “Los Calendarios Propios de los 
Regímenes Totalitarios en el Período de Entreguerras: La Doble Datación 
en la Documentación Oficial del ‘Bando Nacional’ durante la Guerra 
Civil Española (1936–1939)”, Revista General de Información y Docu-
mentación 19: 265–95.

De la Barrera Antón, José Luis (2006), Memorias y Olvidos en la Historia de 
Mérida. Merida: Artes Gráficas Rejas.

De la Cueva, José (1939), “‘El Carro de la Farándula’: ‘La Aulularia’”, Informa-
ciones 11 December 1939: 5.

De Rivas Cherif, Cipriano (1991), Cómo Hacer Teatro: Apuntes de Orientación 
Profesional en las Artes y Oficios del Teatro Español. Valencia: Pretextos.

Díaz-Andreu, Margarita (1995), “Archaeology and Nationalism in Spain”, in 
Philip L. Kohl and Clare Fawcett (eds.), Nationalism, Politics, and the 
Practice of Archaeology. Cambridge: Cambridge University Press, 39–56.

Díaz-Andreu, Margarita (1996), “Constructing Identities though Culture: The 
Past in the Forging of Europe”, in Paul Graves-Brown, Siân Jones, and 
Clive Gamble (eds.), Cultural Identity and Archaeology. London: Rout-
ledge, 48–61.

Díaz-Andreu, Margarita (2003), “Arqueología y Dictaduras: Italia, Alemania y 
España”, in Fernando Wulff Alonso and Manuel Álvarez Martí-Aguilar 
(eds.), Antigüedad y Franquismo (1936–1975). Malaga: Centro de Edicio-
nes de la Diputación de Málaga, 33–74.

Díaz-Andreu, Margarita (2016), “Romanità in Spain? The Contacts Between 
Spanish and Italian Classical Archaeologists during the Dictatorship 
of Primo de Rivera (1923–1930)”, in Géraldine Delley, Margarita Díaz-
Andreu, François Djindjian, Víctor M. Fernández, Alessandro Guidi, 
and Marc-Antoine Kaeser (eds.), History of Archaeology: International 



370

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

Perspectives, Proceedings of the XVII UISPP World Congress (1–7 Septem-
ber 2014). Oxford: Archaeopress Publishing Ltd, 35-49.

Díaz de Escovar, Narciso (1930), “Los Teatros Romanos”, La Unión Ilustrada 9 
February 1930: 28.

Domínguez Méndez, Rubén (2013), “El Embajador Raffaele Guariglia en España 
(1932–1935): Reacción Italiana ante una Eventual Pérdida de Fuerza en 
su Política Mediterránea y Americana”, Revista de Historia Iberoameri-
cana 6 (1): 56–72.

Duplá Ansuátegui, Antonio (2003), “Falange e Historia Antigua”, in Fernando 
Wulff Alonso and Manuel Álvarez Martí-Aguilar (eds.), Antigüedad y 
Franquismo: (1936–1975). Malaga: Centro de Ediciones de la Diputación 
de Málaga, 75–94.

Duplá Ansuátegui, Antonio (2012), “La Revista Falangista Jerarqvia y el Modelo 
Imperial Romano”, Vasconia 38: 813–37.

Duplá Ansuátegui, Antonio (2017), “Augusto y el Franquismo: Ecos del Bimile-
nario de Augusto en España”, Revista de Historiografía 27: 137–62.

E. R. V. (1936), “Recuerdos Romanos en España: Carmona e Itálica con sus 
Piedras Llenas de Años y de Sugerencias”, El Sol 15 March 1936: 8.

Esposito, Fernando (2015), Fascism, Aviation and Mythical Modernity. New 
York: Palgrave Macmillan.

Falasca-Zamponi, Simonetta (1997), Fascist Spectacle: The Aesthetics of Power 
in Mussolini’s Italy. Berkeley-Los Angeles: University of California Press.

Fischer-Lichte, Erika (2017). Tragedy’s Endurance: Performances of Greek Trag-
edies and Cultural Identity in Germany since 1800. New York: Oxford 
University Press.

Gallego Margaleff, Fernando José (2005), “Ángeles con Espadas: Algunas Obser-
vaciones sobre la Estrategia Falangista entre la Revolución de Octubre y 
el Triunfo del Frente Popular”, in Fernando José Gallego Margaleff and 
Francisco Morente (eds.), Fascismo en España: Ensayos sobre los Orígenes 
Sociales y Culturales del Franquismo. Barcelona: El Viejo Topo, 179–209. 

Gallego Margaleff, Fernando José (2013), “¿Un Puente Demasiado Lejano? Fas-
cismo, Falange y Franquismo en la Fundación y en la Agonía del Régi-
men”, in Miguel Ángel Ruiz Carnicer (ed.), Falange: Las Culturas Políticas 
del Fascismo en la España de Franco (1936–1975). Zaragoza: Institución 
Fernando el Católico, 77–108.

García Jurado, Francisco (1997), “¿Por qué Nació la Juntura ‘Tradición Clásica’? 
Razones Historiográficas para un Concepto Moderno”. Cuadernos de 
Filología Clásica: Estudios Latinos 27 (1): 161–92.



371

Vasileios Balaskas

Giménez Caballero, Ernesto (1939). Roma Madre. Madrid: Jerarqvia.
González-Vázquez, Carmen, 2015. ‘The Performances of Greco-Roman Plays 

in Spain (1933–1945)’. Classical Receptions Journal vol. 7 (3): 491–515.
González-Vázquez, Carmen (2016), “Un Recorrido con los Clásicos Griegos y 

Romanos por la Escena Española (1900–1950)”, ADE Teatro 159: 105–17.
González-Vázquez, Carmen, (2019), “Adrià Gual y los Comienzos de las Rep-

resentaciones Modernas de los Clásicos en España”, in María Teresa 
Amado Rodríguez, Begoña Ortega Villaro, and Maria de Fátima Sousa e 
Silva (eds.), Clásicos en Escena Ayer y Hoy. Coimbra: Coimbra University 
Press: 251–74.

Gracia Alonso, Francisco (2009), La Arqueología durante el Primer Franquismo 
(1939–1956). Barcelona: Bellaterra Arqueología.

Gracia Alonso, Francisco (2012), “Academic Relations between Italian and 
Spanish Archaeologists and Prehistorians, 1916–1936”, Bulletin of the 
History of Archaeology 22 (2): 12–22.

Griffin, Roger (1991), The Nature of Fascism. London: Routledge. 
Griffin, Roger (2007). Modernism and Fascism: The Sense of a Beginning under 

Mussolini and Hitler. New York: Palgrave Macmillan.
Hobsbawm, Eric J. (2012, 2nd ed.), Nations and Nationalism since 1780: Pro-

gramme, Myth, Reality. Cambridge: Cambridge University Press.
Ioannidou, Eleftheria (2010/2011), “Toward a National Heterotopia: Ancient 

Theaters and the Cultural Politics of Performing Ancient Drama in Mod-
ern Greece”, Comparative Drama 44/45: 385–403.

I. S. (1939), “Teatro del Círculo de Bellas Artes: ‘La Aulularia’, de Plauto”, Hoja 
del Lunes, Madrid 11 December 1939: 3.

Junta Superior de Excavaciones y Antigüedades (1922), Ley y Reglamento de 
Excavaciones y Antigüedades de 7 de Julio de 1911 y 1º de Marzo de 1912 
y Ley Relativa a la Declaración y Conservación de Monumentos Arquitec-
tónicos Artísticos de 4 de Marzo de 1915. Madrid: Tipografía de la ‘Revista 
de Archivos’.

Kallis, Aristotle (2003), “‘Fascism’, ‘Para-fascism’ and ‘Fascistization’: On the 
Similarities of Three Conceptual Categories”. European History Quarterly 
vol 33 (2): 219–49.

Kallis, Aristotle (2007), “Fascism and Religion: The Metaxas Regime in Greece 
and the ‘Third Hellenic Civilisation’: Some Theoretical Observations on 
‘Fascism’, ‘Political Religion’ and ‘Clerical Fascism’”, Totalitarian Move-
ments and Political Religions 8 (2): 229–46.



372

Spanish modernity and roman antiquity: between theatrical revival and political 
transformation (1920-1944)

Katsoudas, Konstantinos (2004), “Μία Δικτατορία που δεν Είναι Δικτατορία: Οι 
Ισπανοί Εθνικιστές και η 4η Αυγούστου”, Mnimon 26: 157–81.

Koepnick, Lutz (1996), “Allegory and Power: Walter Benjamin and the Politics 
of Representation”, Soundings 79 (1/2): 59–78. 

López Díaz, Juan Carlos (2011), Mérida y la II República: Historia de un Tiempo 
y sus Protagonistas. Merida: Ayuntamiento de Mérida.

López Izquierdo, Rafael (1942), “El Teatro Italiano al Aire Libre”, Vértice 57: 
49–50.

Martínez Santa-Olalla, Julio (1941), “Estampas Hispanorromanas: Mérida de 
Augusto”, Legiones y Falanges 12: 32.

McConachie, Bruce (2008), “Towards a History of National Theatres in Europe”, 
in Stephen E. Wilmer (ed.), National Theatres in a Changing Europe. New 
York: Palgrave Macmillan, 49-60.

Monleón, José (2004), Mérida: Los Caminos de un Encuentro Popular con los 
Clásicos Grecolatinos. Mérida: Consorcio Patronato del Festival de Teatro 
Clásico de Mérida.

Monleón, José (2008), “El Teatro y la II República”, Tertulia Republicana 1: 9–27.
Morenas de Tejada, Ricardo (1916), “Ciudades Muertas y Enterradas de España”, 

Por Esos Mundos 1 June 1916: 632–36.
Morenilla Talens, Carmen (2006), “La Tragedia Griega en la Renovación de la 

Escena en España”, in José Vicente Bañuls, Francesco de Martino, and 
Carmen Morenilla Talens (eds.), El Teatro Greco-Latino y su Recepción 
en la Tradición Occidental. Bari: Levante Editori, 431–84.

Municipal Historical Archive of Merida, Local Government of Merida, Book of 
Acts, Plenary (MHAM/LGM/BA/P).

Muñoz, Matilde (1933), “Una Fecha en el Teatro Nacional: Después del Estreno 
de ‘Medea’”, Crónica 2 July 1933: 20.

Nora, Pierre (1989), “Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire”, 
Representations 26: 7–24.

Onetro Villacañas, Demetrio (1939), “Una Nueva Representación del ‘Carro de 
la Farándula’”, Arriba 29 September 1939.

Ortueta, Elena de (2010), “La Percepción del Patrimonio: De Monumento a 
Bien Cultural”, in Proceedings of the Conference Cambios y Permanencias 
en los Inicios del Siglo XX: De la Ruina al Monumento (8–9 October 2010). 
Mérida: Ayuntamiento de Mérida, 43–75.

Paxton, O. Robert (2013), “Franco’s Spain in Comparative Perspective”, in 
Miguel Angel Ruiz Carnicer (ed.), Falange: Las Culturas Políticas del 



373

Vasileios Balaskas

Fascismo en la España de Franco (1936–1975). Zaragoza: Diputación de 
Zaragoza, 13-23.

Plantzos, Dimitris (2014), Οι Αρχαιολογίες του Κλασικού: Αναθεωρώντας τον 
Εμπειρικό Κανόνα. Athens: Ekdoseis tou Eikostou Protou.

Plantzos, Dimitris, and Vasileios Balaskas (forthcoming), “Reinventing Romani-
tas: Exchanges of Classical Antiquities as Symbolic Gifts between Italy 
and Spain (1933-1943)”, Journal of Comparative Fascist Studies.

Ríos Reviejo, María Teresa (2014), “De Mapas y Guías”, in Carolina Miguel 
Arroyo and María Teresa Ríos Reviejo (ed.), Visite España: La Memoria 
Rescatada. Madrid: Biblioteca Nacional de España and Museo Nacional 
del Romanticismo, 67-97.

Rodríguez Barreira, Óscar (2014), “The Many Heads of the Hydra: Local Para-
fascism in Spain and Europe, 1936–50”, Journal of Contemporary History 
49 (4): 702–26.

Ruiz y Pablo, Ángel (1925), “Historia del Teatro Español”, La Vanguardia 14 
February 1925: 5.

Saz Campos, Ismael (2004), “Fascism, Fascistization and Developmentalism in 
Franco’s Dictatorship”, Social History 29 (3): 342–57.

Taberné, Isidro (1926), “Messina, Taormina y el Volcán Etna”, Flores y Abejas 
11 July 1926: 5.

Tusell Gómez, Javier, and Ismael Saz Campos (1982), “Mussolini y Primo de 
Rivera: Las Relaciones Políticas y Diplomáticas de Dos Dictaduras Medi-
terráneas”, Boletín de la Real Academia de la Historia 179 (3): 413–84.

Vázquez Astorga, Mónica (2004), “Celebraciones de Masas con Significado 
Político: Los Ceremoniales Proyectados desde el Departamento de 
Plástica en los Años de la Guerra Civil Española”, Artigrama 19: 197–226.

Wulff Alonso, Fernando (2003), Las Esencias Patrias: Historiografía e Historia 
Antigua en la Construcción de la Identidad Española (Siglos XVI–XX). 
Barcelona: Crítica.



(Página deixada propositadamente em branco)



375

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos1

Nuno Simões Rodrigues
Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos

Universidade de Coimbra
Centro de História e Centro de Estudos Clássicos

Universidade de Lisboa
ORCID: 0000-0001-6109-4096

nonnius@letras.ulisboa.pt

Resumo  Este estudo pretende salientar a presença de temas romanos, como o de Túlia 
Menor, e suas fontes, como Tito Lívio e Ovídio, na cultura portuguesa de Oitocentos, 
nomeadamente na pintura. Através das obras que Columbano Bordalo Pinheiro e 
Veloso Salgado apresentaram ao concurso para Professor da Cadeira de Pintura Histó-
rica da Academia Real de Belas-Artes de Lisboa, em 1897, comprova-se que os temas 
romanos faziam parte também das criações artístico-culturais do Portugal finissecular.

Palavras-chave: Túlia Menor, Tito Lívio, Ovídio, Pintura Histórica, Columbano 
Bordalo Pinheiro, Veloso Salgado.

Abstract  This essay aims to highlight the presence of Roman themes, such as that 
of Tullia Minor, and its sources, such as Livy and Ovid, in 19th century Portuguese 
culture, namely in painting. Through the works that Columbano Bordalo Pinheiro 
and Veloso Salgado presented within their application to the position of Professor of 
Historical Painting at the Royal Academy of Fine Arts of Lisbon, in 1897, it is proven 
that Roman themes were also part of the artistic and cultural creations of late 19th 
century Portugal.

Keywords: Tullia Minor, Livy, Ovid, Historical Painting, Columbano Bordalo 
Pinheiro, Veloso.

1.  Túlia entre as mulheres livianas

Túlia Menor é uma das poucas mulheres que Tito Lívio recorda em Ab 
Vrbe condita (1.46; 48; 59.12). Vários autores salientaram já que as mulheres 

1  Estudo financiado por Fundos Nacionais através da FCT – Fundação para a Ciência e 
a Tecnologia, I.P., no âmbito dos projetos Rome our Home: (Auto)biographical Tradition and 
the Shaping of Identity(ies) (PTDC/LLT-OUT/28431/2017) do Centro de Estudos Clássicos e 
Humanísticos da Universidade de Coimbra; UIDB/04311/2020 e UIDP/04311/2020 do Centro 
de História da Universidade de Lisboa; e UIDB/00019/2020 e UIDP/00019/2020 do Centro 
de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa. Cumpre-nos ainda agradecer à Senhora 
Diretora do Museu Nacional de Arte Contemporânea – Museu do Chiado, Doutora Emília 
Ferreira; às Dra. Alexandra Encarnação e Dra. Tânia Olim, do Arquivo de Documentação 
Fotográfica da DGPC; e ao Dr. Nuno Prates, conservador da Casa dos Patudos – Museu de 
Alpiarça, a cedência de permissões e reproduções das figuras usadas neste estudo.



376

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

não são uma prioridade na historiografia liviana. Mas isso não significa que elas 
não sejam para o historiador romano um assunto historiográfico e, apesar de 
não abundarem, as figuras e os retratos femininos marcam presença, concen-
trando-se sobretudo nos livros I e II, os da fundação e das primeiras narrativas 
sobre o caput orbis. Lívio refere especificamente o papel das mulheres, ou o 
protagonismo delas, em 21 episódios da sua obra historiográfica. Ora, nove 
desses episódios concentram-se nos dois primeiros livros. Em contrapartida, 
nos restantes 33 livros, as mulheres têm um papel de destaque em apenas cinco 
momentos2. Recentemente, P. Keegan reuniu e analisou esses episódios livianos 
num estudo único, o que nos permite uma percepção mais concreta e objectiva 
da relevância dos papéis femininos na obra do autor latino3. O livro de Keegan 
veio confirmar que Tito Lívio não só é um grande historiador como um exí-
mio criador de imagens femininas, ainda que em parco número, devendo-se 
a ele parte significativa de representações paradigmáticas da mulher romana. 
Dizemos mais: Tito Lívio é o criador de retratos de mulheres romanas que se 
instalaram de modo definitivo na tradição e imaginário ocidentais e que se 
tornaram símbolos da Roma Antiga. Referimo‑nos a figuras como Hersília (Liv. 
1.11), Tarpeia (1.11), Horácia (Liv. 1.26), Tanaquil (Liv. 1.34; 39-41; 47), Túlia 
Menor (Liv. 1.46; 48; 59.12), Lucrécia (Liv. 1.57‑60), Clélia (2.13) e Virgínia 
(Liv. 3.44-49)4.

Com efeito, as mulheres livianas são marcantes, em termos de memória 
histórica. O ethos com que Lívio as define tem uma força tal que faz delas pre-
senças incontornáveis da sua historiografia. Seria difícil recordar a introdução 
da dinastia tarquínia em Roma sem o papel ativo de Tanaquil; o heroísmo 
feminino romano tem o nome de Clélia; em termos de narrativa historiográ-
fica, o que provoca a mudança de regime político em Roma (de monarquia 
para república) é o episódio centrado em Lucrécia; Virgínia está na origem de 
parte significativa do Direito romano; e a perfídia feminina também não se fez 
ausente no carácter daquela que é uma espécie de primeira Lady MacBeth da 
cultura ocidental e que leva o nome de Túlia Menor5.

Apesar de ser uma figura eminentemente negativa, ou talvez por isso, Túlia 
Menor constitui uma das presenças femininas mais importantes nos Ab Vrbe 
condita libri. Como tentámos demonstrar num outro foro, Túlia é mesmo usada 
como um paradigma de negatividade ou anti-modelo de identidade da matrona 
romana ideal, especialmente funcional no período augustano, o da produção 

2  Smethurst 1950: 80.
3  Keegan 2021.
4  Sobre o papel das mulheres na obra de Lívio, vide ainda Haouachi 2016.
5  Sobre a relação de Lady MacBeth com Túlia Menor, vide Godshalk 1965.



377

Nuno Simões Rodrigues

liviana6. Por conseguinte, Túlia Menor acaba por se constituir personagem 
fundamental da galeria historiográfica de Tito Lívio.

Segundo o historiador romano, na sequência dos acontecimentos que o 
levaram a tornar-se rei de Roma, Sérvio Túlio uniu em casamento dois jovens 
príncipes da casa Tarquínia, Lúcio e Arrunte (eventualmente netos de Tarquí-
nio Prisco e de Tanaquil7), às as suas próprias filhas, Túlia Maior e Túlia Menor 
(Liv. 1.42.1). No entanto, não tendo sido entronizado de acordo com o costume 
(Liv. 1.41-42; 1.48.10), Sérvio Túlio começou a ser alvo da censura política de 
um dos próprios genros, o jovem Lúcio Tarquínio. Este, por um lado, procurou 
apoio entre os senadores; e, por outro, deixou‑se influenciar pela impetuosidade 
política da sua então mulher, a filha mais nova do próprio Sérvio Túlio, (Liv. 
1.46.2-3).

Na verdade, Lúcio Tarquínio começou por se casar com Túlia Maior, a filha 
mais velha de Sérvio Túlio, a qual evidenciava uma passividade política que, 
no espírito romano, seria própria das mulheres (Liv. 1.47.6), adequada a um 
romano politicamente interventivo e ambicioso, como era o seu marido. Por 
sua vez, Túlia Menor, casada com Arrunte, invejava a irmã, pelo marido que lhe 
coubera em sorte, e admirava o cunhado, pelo fulgor político que revelava (Liv. 
1.47.5-9). A esta Túlia, Tito Lívio chama ferox (“fogosa, indomável, intrépida, 
corajosa, orgulhosa, altiva, ousada”), não sendo o adjectivo por certo estranho 
às atitudes e agência política da filha do rei (cf. Liv. 1.46.6).

Lívio relata o clima de conspiração que se teria então criado entre Lúcio 
Tarquínio e Túlia Menor e que culmina na união de ambos, na sequência da 
morte desejada dos respetivos cônjuges (Liv. 1.46.7-9). Pouco, no texto de Lívio, 
permite afirmar de modo explícito que Lúcio Tarquínio ou Túlia Menor tives-
sem estado directamente envolvidos na morte dos seus mulher e marido. Mas 
também não podemos negar que o historiador cria ambiente suficiente para que 
disso o seu leitor/auditor suspeite (Liv. 1.47.8-9), transformando Túlia Menor 
em duplamente homicida ou, mais especificamente, fratricida e sororicida, 
pela morte do cunhado e da própria irmã. Esta ideia é reforçada poucas linhas 
abaixo, quando, ao se referir às ameaças que começaram a cair sobre Sérvio 
Túlio, Lívio afirma iam enim ab scelere ad aliud spectare mulier scelus (“Já, na 
verdade, a mulher se voltava de um crime para outro crime.” 1.47.1, trad. P. F. 

6  Rodrigues 2022.
7  Na verdade, Liv. 1.46.4 expressa dúvidas quanto à relação de parentesco de Lúcio Tar-

quínio com Tarquínio Prisco, dizendo desconhecer se seria filho se neto do rei. Ainda assim, 
Lívio considera mais provável que fosse filho. Dionísio de Halicarnasso di-lo neto (4.6-7). 
Fábio Pictor, que é a fonte conhecida mais antiga, tinha-o também como filho (frg. 11 Peter). 
Cf. ainda Liv. 1.48.2.



378

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

Alberto)8. Neste passo, o historiador é particularmente revelador das funções 
que Túlia Menor repudiava, mas que deveria assumir enquanto romana e prin-
cesa da casa real. Diz ainda Lívio: 

non sibi defuisse cui nupta diceretur, nec cum quo tacita seruiret; defuisse qui se 
regno dignum putaret, qui meminisset se esse Prisci Tarquini filium, qui habere 
quam sperare regnum mallet.

Não era de um marido que tinha falta, nem com quem em silêncio passasse a 
vida como serva. Tinha sim falta de alguém que julgasse ser ele próprio digno 
do poder real, que se lembrasse de que era filho de Tarquínio Prisco, que pre-
ferisse possuir o poder do que esperar por ele.9 

Isto é, em vez de assumir uma passividade doméstica própria do seu esta-
tuto de mulher, de matrona, Túlia Menor era demasiado ativa em termos polí-
ticos e públicos e por isso rejeitável enquanto modelo de feminilidade. A esse 
intervencionismo político não se podem deixar de associar práticas ainda mais 
reprováveis, como são os crimes de homicídio contra a própria família e o pró-
prio sangue. No retrato de Túlia, estes são o corolário de uma representação 
negativa e indesejável como modelo de identidade positiva, funcionando em 
alternativa como o oposto disso.

Não deixa mesmo de ser paradoxal que, por um lado, Túlia atormente 
o marido com o que Tito Lívio classifica de muliebris furia (“fúria feminina”, 
1.47.7) e com argumentos que assentam no facto de ele ser descendente de um 
rei, Tarquínio Prisco, o que justifica a exigência que a mulher dele faz, a res-
peito da reivindicação da condição régia do pai. Mas, por outro lado, Túlia é a 
mulher que não hesita em passar por cima do cadáver do seu próprio pai (Liv. 
1.48.7; 1.59.10). 

É ainda de recordar a insinuação que Lívio faz acerca do então considerado 
muito provável envolvimento da princesa no regicídio na pessoa de Sérvio Túlio 
(1.48.5). Lívio retira-a então daquele que deveria ser o seu espaço natural como 
matrona romana, o doméstico, e introdu-la no espaço público, usufruindo do 
carpentum, carro coberto usado por matronas de estatuto especial e em oca-
siões específicas10, tomando a iniciativa de proclamar o marido rei, perante os 
homens presentes (1.48.5). Muito claramente, Túlia Menor usurpa uma função 
que não lhe pertence.

8  Já D.C. 2.1 e Ov., Fast. 6.601-20 referem explicitamente o envolvimento dos dois cunha-
dos na morte dos respetivos cônjuges.

9  Liv. 1.47.2, trad. P. F. Alberto.
10  Sobre o carpentum e sua relação com as mulheres, vide Latham 2016: 118-21.



379

Nuno Simões Rodrigues

Mas o momento em que Túlia não hesita em passar com o carro por cima 
do cadáver ensanguentado do pai é talvez o mais importante neste retrato, quer 
pelo simbolismo que evoca, quer pelas conotações religiosas que implica11. 
Relativamente a estas, o próprio Lívio é explícito, ao referir, de modo intencio-
nalmente patético, que Túlia era no momento perseguida pelas Fúrias da irmã 
e do marido (o que também implica a participação da filha mais nova de Sérvio 
Túlio no homicídio de ambos os familiares), que dela se tinham apoderado e a 
enlouqueceram ao ponto de desrespeitar o corpo do próprio pai. Lívio associa-a 
assim ao nefando crime de parricidium (Liv. 1.48.7; cf. 1.60.13). Recorde‑se que 
as Fúrias são as entidades romanas, equivalentes às Erínias gregas, encarrega-
das de vingar os crimes de sangue perpetrados pelo membro de uma mesma 
família. Esta era uma concepção religiosa intrínseca ao pensamento romano 
(cf. Cic. Nat. deorum 3.18.46). Por outro lado, o simbolismo do episódio ganha 
conotações político‑culturais ainda mais significativas: o desrespeito de Túlia 
pelo corpo do pai funciona como a antítese de uma acção como a de Eneias, 
quando se recusa a deixar Tróia sem levar consigo, carregando-o às costas, 
o próprio pai, incapacitado de andar, convocando-se assim valores romanos 
essenciais como o mos maiorum e a pietas. Note-se como o historiador descreve 
o momento, frisando a importância do lugar de memória e respectiva etiologia 
na Roma Antiga12: 

[…] cum se domum reciperet peruenissetque ad summum Cyprium uicum, ubi 
Dianium nuper fuit, flectenti carpentum dextra in Vrbium cliuum ut in collem 
Esquiliarum eueheretur, restitit pauidus atque inhibuit freno is qui iumenta 
agebat iacentemque dominae Seruium trucidatum ostendit. Foedum inhu-
manumque inde traditur scelus monumentoque locus est – Sceleratum uicum 
uocant – quo amens, agitantibus furiis sororis ac uiri, Tullia per patris cor-
pus carpentum egisse fertur, partemque sanguinis ac caedis paternae cruento 
uehiculo, contaminata ipsa respersaque, tulisse ad penates suos uirique sui.

[…] quando se recolhia a casa e estava já a chegar ao cimo da Rua Cípria, 
onde outrora havia um templo de Diana, ao virar a carruagem à direita para 
a rua Úrbia que a levaria até à colina do Esquilino, o cocheiro estacou ater-
rado. Puxando as rédeas, apontou à sua senhora o corpo trucidado de Sérvio 
jazendo no chão. É daqui que se conta um medonho e desumano crime, e o 
local evoca‑o: chamam‑lhe a Rua do Crime. Nele, diz-se que Túlia, fora de si, 

11  O episódio mereceu igualmente a atenção de Ov., Fast. 6.601-610. Como refere Matthes 
(2000: 35), o poder das mulheres romanas é mais significativo por aquilo que elas represen-
tam ou simbolizam do que pelo que elas são de facto.

12  A quantidade de pormenores topográficos fornecida por Lívio deverá ter a função de 
associar o acontecimento a um lugar e desse modo criar uma memória que deveria funcionar 
como se fosse um genius loci.



380

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

perseguida pelas Fúrias da irmã e do marido, fez o carro passar sobre o corpo 
do pai. E no veículo ensanguentado trouxe sangue do pai assassinado, ficando 
ela própria também manchada e contaminada, junto dos seus penates e dos do 
seu esposo, pela cólera dos quais desfecho semelhante em breve se seguiria ao 
péssimo início do reinado.13

Neste sentido, Túlia Menor representa o repúdio por valores essenciais 
da romanidade, constituindo-se uxor mala14, uma antirromana e um modelo 
nos antípodas de Lucrécia, por exemplo. O facto de Ovídio lhe ter dedicado 
também alguns versos nos Fastos, em que predomina a mesma filosofia, con-
firma-o (Fast. 6.601-610). A importância do episódio é tal que, segundo Tito 
Lívio, os Romanos o teriam perpetuado no nome que deram à rua onde tudo 
aconteceu: Sceleratus uicus (Liv. 1.48.7). A etiologia do nome da artéria funciona 
assim como memorial de um ato censurável e que não deveria ser repetido por 
nenhuma romana.

Perante estes dados, podemos afirmar que, de acordo com a narrativa 
de Lívio – que deverá representar uma concepção inerente à época augus-
tana – a figura de Túlia Menor funciona como a negação ou antinomia de 
várias das ideias morais e cívicas que na mesma narrativa Lucrécia representa. 
Recorde-se, por isso, uma vez mais, a pertinência de o episódio da matrona 
exemplar ser inserido no contexto do domínio romano dos Tarquínios, sendo 
o agressor de Lucrécia um familiar próximo de Lúcio Tarquínio e de Túlia 
Menor. Por conseguinte, e se Lucrécia passa por ser um símbolo da própria 
Roma, Túlia é um símbolo de tudo o que Roma não deve ser em termos ideais.

Túlia é, para o imaginário romano, a negação: da fides, pela deslealdade que 
manifesta para com o seu rei (é antes mulher de perfidia)15; da pietas e do mos 
maiorum, pelo desrespeito que mostra para com o pai (Túlia é, aliás, impia); da 
gloria, pelo desprezo público que suscita; da uirtus e da honor, pela negação da 
modestia, da continentia e da honestas; da grauitas, por interferir publicamente 
no foro do masculino a que não pertence; da auctoritas, porque a ostenta, sendo 
que esta deve ser um valor essencialmente masculino; da clementia, que recusa 
à irmã e ao cunhado; da concordia, pela desunião que promove no seio da pró-
pria família e do Estado; da libertas, por favorecer a acessão de um tirano ao 
poder; do otium cum dignitate, por parecer preferir a agitação da vida pública 
à tranquilidade da vida doméstica; do labor, que parece desconsiderar como 
atividade honesta; da sapientia e da humanitas, por promover a violência ao 
invés de a rejeitar. Em suma, Túlia é a negação da res publica romana, é um 

13  Liv. 1.48.7, trad. P. F. Alberto.
14  Rodrigues 2005: 80.
15  Marques 2007: 77-9.



381

Nuno Simões Rodrigues

modelo de superbia16 e, por isso, matriz negativa ou anti-modelo de identidade 
feminina em Roma.

Será, assim, pertinente relembrar as raízes não romanas de Túlia Menor, 
pois acabam por mitigar o impacte negativo que uma personagem como esta 
poderá eventualmente ter na concepção da História de Roma. Efetivamente, 
Tito Lívio, tal como Dionísio de Halicarnasso, referem que Sérvio Túlio era 
filho de um homem com o mesmo nome e de uma mulher (Ocrísia, segundo 
Dionísio de Halicarnasso), membros da nobreza de Cornículo (Liv. 1.39.5-6;  
D. H. 4.1‑2; cf. Ov. Fast. 6.627-630). Embora fosse uma cidade do Lácio, Cor-
nículo era uma outra comunidade, diferente de Roma. Assim sendo, por via 
materna, Túlia era neta de um grego (coríntio) e de uma etrusca e, por via 
paterna, de latinos não romanos17.

2.  Túlia, de femina politica a femina malefica

É, pois, este o contexto que orienta a caracterização de Túlia Menor na 
historiografia de Tito Lívio, eventualmente a principal fonte da maioria das 
representações, antigas e modernas, desta matrona romana. Com efeito, o tema 
de Túlia teve uma receção assinalável na arte europeia, sobretudo do Barroco 
ao século XIX18. A título de exemplo, podemos citar alguns casos, pois, durante 
esse período, foram vários os artistas que a pintaram, sempre como protago-
nista da cena em que, desrespeitando o próprio sangue, passa com o carro por 
cima do cadáver do pai. Desses artistas, destacamos pintores franceses, como 
Michel‑François Dandré-Bardon (1735)19, Jean Bardin (c. 1765)20, François-
‑Guillaume Ménageot (1765)21, Théodore Géricault (1808)22; italianos, como 

16  Como refere Stevenson (2010-2011: 180), a superbia é particularmente associada a figu-
ras negativas como Amúlio e Tarquínio‑o‑Soberbo. Tratámos o conjunto destas questões 
em Rodrigues 2022.

17  Uma outra tradição considerava também a origem etrusca de Sérvio Túlio, Oratio 
Claudii ILS 212. Sobre as várias tradições acerca da origem de Sérvio Túlio, vide Alberto 
1999: 146-7, n. 234. Vide também Cornell 2008: 131-2.

18  Embora com menos impacte, o tema de Túlia Menor foi também dramaticamente 
tratado, como atesta o caso de La Tullia, tragédia do italiano Lodovico Martelli, de 1533.

19  Esta obra foi a prova que garantiu a Dandré-Bardon a oportunidade de ingressar na 
Académie Royal de Peinture et de Sculpture, em Paris. O quadro encontra-se hoje no Museu 
Fabre, em Montpellier (https://pt.m.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Dandr%C3%A9-Bardon-
-Tullie.JPG).

20  Obra exposta no Landesmuseum Mainz, na Alemanha (https://pt.wikipedia.org/wiki/
Ficheiro:Bardin_Tullia.jpg).

21  Pintura que se conserva no Museu de Belas Artes de Nancy, França (https://www.
wikidata.org/wiki/Q59555841).

22  Obra que integra coleção privada, em leilão (https://www.dorotheum.com/
en/l/6928567/, consultado a 29 de maio de 2022).



382

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

Giuseppe Bartolomeo Chiari (1687)23; holandeses, como Johannes Lingelbach 
(1664)24; espanhóis, como Antonio González Velázquez (1788)25; e alemães, 
como Ernst Hildebrand (1885-1887)26. Foi também tema de desenhos e estam-
pas que, sobretudo no século XIX, ilustravam edições de Tito Lívio ou anto-
logias que reuniam textos sobre a Roma Antiga. Um dos nomes a citar nesta 
categoria é o do italiano Ciro Ferri27.

Na verdade, reproduzir em pintura cenas extraídas de Tito Lívio era uma 
prática que remontava, pelo menos, ao Renascimento28. O século XVIII conhe-
ceu um entusiasmo renovado com a obra do historiador romano, enquanto 
fonte de inspiração para artistas europeus, como demonstra o caso de Jacques-
-Louis David29. Vários dos exemplos antes citados, a propósito da representação 
do episódio de Túlia Menor, vêm também em apoio desta afirmação. Por con-
seguinte, reencontrar o autor de Ab Vrbe condita como tema de obras de arte 
oitocentistas não surpreende.

Menos comum é a escolha de temas livianos protagonizados por mulheres. 
Por norma, os artistas europeus valorizaram outros episódios, como o caso de 
Le serment des Horaces de David confirma. Mas outros exemplos poderiam ser 
citados, nomeadamente os que aos vários episódios das Guerras Púnicas dizem 
respeito. Por outro lado, como assinalámos, os temas femininos, apesar de mar-
cantes, não abundam na historiografia liviana e, de todos eles, o de Lucrécia será 
eventualmente o mais significativo. Com efeito, conhecemos representações do 
tema de Lucrécia na arte europeia em abundância. Entre essas representações, 
há inclusive exemplos portugueses, como o Tarquínio e Lucrécia de Miguel 

23  Atualmente propriedade do Burghley House Historic Trust (https://en.wikipedia.org/
wiki/Tullia_driving_her_Chariot_over_her_Father).

24  O tema foi pintado por Lingelbach pelo menos duas vezes. Um dos quadros pertence 
a coleção privada, em leilão (https://www.christies.com/en/lot/lot-4428345, consultado a 29 
de maio de 2022). Sobre o outro exemplar, sabemos menos (https://www.mutualart.com/Art-
work/The-Death-of-Servius-Tullius-with-Tullia/03284279718A0F087086FA3C7B97D34B).

25  Obra em coleção privada (http://www.artnet.com/artists/antonio-gonzalez-velazquez/
tullia-driving-her-chariot-over-her-fathers-body-VEetjRfB3o4eMTzuY7FbUg2).

26  Desenho datado de 1885-1887 (https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tullia,_
Tochter_des_Servius_Tullius.jpeg).

27  Ferri desenhou o tema de Túlia entre 1655 e 1670 e o desenho conserva-se hoje no 
Museu Metropolitano de Nova Iorque, coleção Robert Lehman (https://www.metmuseum.
org/art/collection/search/459511).

28  Sobre a receção de Tito Lívio na Europa renascentista, vide Maréchaux 2015.
29  A título de mero exemplo, recordamos o caso de Le serment des Horaces, terminado 

em 1785, hoje conservado no Museu do Louvre, que se baseia num episódio de Tito Lívio 
(1.24-6) e que teve uma receção assinalável na cultura ocidental, nomeadamente ao servir 
de justificação “histórica” para a chamada “saudação romana”, usada pelos fascistas e pelos 
nacionais-socialistas, alegadamente baseada numa prática romana antiga. Sobre esta ques-
tão, vide Winkler 2009.



383

Nuno Simões Rodrigues

Ângelo Lupi (fig. 1), mestre que no século XIX pintou o tema, baseando-se na 
obra homónima de Giovanni Bilivert (1585‑1644)30.

Fig, 1 – “Tarquínio e Lucrécia” de Miguel Ângelo Lupi. Pintura também conhecida 
como “A morte de Maria Teles”. Século XIX. ©Colecção da Casa dos Patudos – Museu 
de Alpiarça. Nº INV – CP MA 85.144.

Apesar da parcimónia feminina quer em Lívio quer na receção pictórica 
da sua historiografia, outras figuras de mulheres lá foram marcando a sua pre-
sença na tradição artística europeia e, entre elas, Túlia Menor, como referimos.  
O facto de, na economia da obra liviana, Túlia Menor não ser uma figura etica-
mente modelar, antes o oposto, também terá condicionado a sua escolha como 
tema de pintores, sobretudo os anteriores ao século XIX. Com efeito, nos anos 
de oitocentos cresce o interesse por figuras femininas que fugiam ao estereó-
tipo da donzela pura, inocente e modelo de comportamento social, ou da mãe 
extremosa que reproduzia os valores associados à matrona romana ideal da 
Antiguidade Clássica, ou da mulher vitimizada que, apesar de tudo, persistia 
nas representações do imaginário ocidental. As últimas décadas do século XIX 
são também as do interesse pelo arquétipo das mulheres desviantes, a femme 
fatale, tal como P. Bade a definiu no final da década de 70 do século passado31.

O gosto pela representação de mulheres poderosas, históricas ou lite-
rárias, aumentou no século XIX. É, pois, nesse âmbito que se integra o apa-

30  Peça hoje conservada na coleção da Casa dos Patudos (Alpiarça) e ali também conhe-
cida como A Morte de Maria Teles. Sobre as vicissitudes desta obra, identificação do tema 
incluída, vide Falcão 2007.

31  Bade 1979.



384

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

recimento e difusão do tema da femme fatale. Este tópico, porém, tem um 
enquadramento específico e emerge num contexto oitocentista, que E. Bor-
nay designa por “puritanismo burguês especialmente sexofóbico”32, o qual 
se desenvolve no âmbito de uma sociedade que teme o papel emergente e 
cada vez mais ativo da mulher no trabalho e na vida pública; que desconfia 
dos movimentos feministas, nomeadamente o das sufragistas; que vê com 
apreensão o aumento significativo da prostituição, resultante de uma socie-
dade cada vez mais urbana e que desse modo procura formas de escape a 
circunstâncias várias, da pobreza à normalização de costumes; que receia a 
difusão de epidemias venéreas, como a sífilis, directamente relacionadas com 
a questão anterior; e que acompanha o desenvolvimento de teorias antifemi-
nistas que, de certo modo, tentam legitimar e normalizar as reações misóginas 
e patriarcais instituídas desde a Antiguidade e antes referidas33. A mulher 
fatal representa tudo o que de negativo há nisso e ganha forma concreta em 
figuras histórico‑literárias que de certo modo encarnam essas mesmas ideias. 
As campeãs dessa representação são personagens que radicam na Antiguidade 
Pré-Clássica e Clássica, como as bíblicas Dalila, Judite e Salomé34 ou Lilite, 
cuja memória se preserva nas mais antigas tradições judaicas35. A construção 
dessa misoginia finissecular oitocentista faz-se sobretudo em determinados 
grupos estéticos, da literatura à pintura, como os simbolistas, mas também na 
chamada pintura académica, tantas vezes depreciada e relegada para segundo 
plano pelos críticos de finais de Oitocentos e até do século XX36. O elemento 
comum a quase todas as representações é a sensualidade que parece dominar 
as personagens referidas. As construções de Dalila, Judite, Salomé, Lilite são 
dominadas pelo aspecto físico das figuras das mulheres que lhes emprestam 
o corpo: cabelos longos, formas voluptuosas, rostos contidos em auras de 
mistério, nudez sugerida ou prenunciada, de modo a suscitar no espectador 
o desejo de saber/ver mais. Estas mesmas características preenchem os requi-

32  Bornay 2021: 16.
33  De entre os autores que difundem essas posições, Bornay (2021: 16) destaca Schope-

nhauer, Nietzsche, Nordau, Weininger e Lombroso.
34  Apesar de não nomeada no passo bíblico em que aparece (Mc 6.17-29, em que é identi-

ficada apenas por “a filha de Herodíade”), a figura da enteada de Herodes Ântipas tem sido 
associada à Salomé referida por Flávio Josefo: a filha de Herodíade que se casou com Filipe 
(AJ 18.136).

35  Sobre Dalila neste contexto, vide e.g. Blyth 2017; sobre Judite e Salomé, vide e.g. Dijks-
tra 1986 e Morão 2001; sobre Lilite, vide Hurwitz 1992. No século XIX, Lilite também é por 
vezes associada a outras figuras próximo‑orientais, como Salambô (personagem recriada no 
âmbito da cultura fenício-cartaginesa, a partir do romance homónimo de G. Flaubert, 1862) 
e Ishtar, a deusa babilónica. Vide Dijkstra 1986, 308-9.

36  Sobre esta questão, vide Bornay 2021, 17. Vide ainda sobre este tema Dijkstra 1986. 
Não raramente, estas mulheres são também símbolos do Outro, em particular do Oriental. 
Vide Saïd 2003: 180.



385

Nuno Simões Rodrigues

sitos para uma feminilidade vista como uma ameaça, que referimos acima e 
que em grande medida contextualizam a tal misoginia de fin-de-siècle. De 
certo modo, uma outra pintura portuguesa de fim de século, de José de Brito 
(1895), parece traduzir de modo crítico mais ou menos consciente e sob a 
capa de um tema ao gosto histórico da época essa relação com o feminino e 
o que o tema representa na época. Referimo‑nos à pintura conhecida como 
Mártir do Fanatismo, que integra atualmente a coleção do Museu Nacional de 
Arte Contemporânea – Museu do Chiado, na qual se representa uma vítima 
da Inquisição às mãos dos seus algozes (fig. 2). Nesta pintura, uma mulher 
nua e de corpo luminoso contrasta com a escuridão em que os clérigos inqui-
sitoriais se encontram enquanto a entregam a cruéis sevícias. A composição 
parece evocar também o terror masculino que de algum modo tenta controlar a 
ameaça que o corpo feminino representa para o seu poder e integridade social. 
Por sua vez, a rapariga, na sua luminosidade, evoca os mártires do cristianismo 
antigo na arena romana, esboçados na parede atrás dela, identificando‑se assim 
também com modelos da Antiguidade Clássica.

Fig. 2 – “Mártir do fanatismo” de José de Brito. 1895. ©Museu Nacional de Arte Contem-
porânea – Museu do Chiado. Nº IFN 20760. Fotografia de José Pessoa (2000). Direção-
-Geral do Património Cultural / Arquivo de Documentação Fotográfica (DGPC/ADF).



386

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

E Túlia Menor, como se relaciona com estas reflexões? Efetivamente, a 
femme fatale não foi a única mulher poderosa a suscitar o interesse de poetas, 
romancistas, dramaturgos e pintores. Há um outro tipo de mulheres, que não 
sendo propriamente fatais, ou apenas ou “meramente” fatais, que merece parti-
cular atenção dos génios criadores – ou recriadores – oitocentistas, das bíblicas 
Jezabel e Atália à grega Cleópatra VII e à escocesa Lady MacBeth. Estas são 
figuras que ultrapassam os limites impostos à femme fatale, pois não arruínam 
os homens gratuitamente, por um mero capricho erótico. Elas são sobretudos 
definidas pelo seu amor ao poder. Traidoras ao que deve ser o género a que 
pertencem na perspectiva patriarcal que as dá a conhecer, elas enquadram-se 
melhor sob o epíteto de femina perfida.

Com efeito, a figura romana de Túlia Menor traduz uma ideia de femi-
nilidade que não se enquadra nos modelos desejáveis: da virgem, da mãe, da 
boa esposa, da vítima inocente. Como Lívio a definiu, Túlia é ferox, no sentido 
de feroz, indomada, selvagem, corajosa, mas não necessariamente no bom 
sentido da velha uirtus romana. Túlia é sobretudo pérfida. Na sua história 
também não há elementos suficientes para fazer dela um modelo de sensuali-
dade ou de erotismo. Com efeito, apesar de a parte significativa do argumento 
que a sustenta na historiografia liviana girar em torno dos seus casamentos, 
um primeiro falhado e um segundo concretizado sobretudo por razões polí-
ticas, falta no texto aura erótica (aura essa que está presente nas narrativas 
sobre Dalila, Judite, Salomé e até Lilite), que viesse depois a desenvolver-se na 
construção de uma Túlia fatale. Com efeito, a fatalidade associada às figuras 
que encarnam a femme fatale de fim de século origina-se também no efeito 
que elas têm em figuras masculinas pertencentes ao mesmo corpus de que são 
recolhidas: Sansão, no caso de Dalila; Holofernes, no caso de Judite; João Bap-
tista, no caso de Salomé; Adão, no caso de Lilite. Estas mulheres revelam-se 
fatais para os homens que atravessam os seus caminhos. Com a exceção de 
Adão (uma vez que a tradição judaica conta que Lilite foi rejeitada antes que 
tivesse oportunidade de destruir o seu parceiro masculino), todas elas levam 
os respetivos parceiros ao abismo e à destruição. Nesta perspectiva, a maioria 
destas mulheres representa o Mal37.

Não é isso que se passa com Túlia Menor, ainda que Lívio sugira que ela 
teria estado envolvida na morte do primeiro marido (1.47). Havendo sangue 

37  Usamos o substantivo “maioria” de modo a salvaguardar o caso de Judite. Com 
efeito, Judite passa por ser uma metáfora de Israel e dos Judeus, no contexto original em 
que é construída, pelo que, independentemente dos sentidos da sua receção e ao contrário 
de Dalila ou Salomé, esta personagem não tem necessariamente um simbolismo negativo 
no quadro cultural em que emerge. Não obstante, foi figura particularmente tratada 
na pintura ocidental, mais como mulher fatal do que como heroína nacional. Vide e.g.  
Ramos 2005.



387

Nuno Simões Rodrigues

nas mãos de Túlia, ele pouco ou nada tem de passional ou de romântico, pelo 
menos na fonte que recebemos da Antiguidade. Este fator esvazia, em parte, a 
figura de Túlia enquanto candidata a femme fatale finissecular. Mas ainda assim, 
Túlia não deixa de ser uma mulher com uma agência política assinalável, inde-
pendentemente do lado da História em que se encontra e, muito provavelmente, 
foi essa mesma agência que lhe valeu algum protagonismo na receção do tema 
na cultura europeia. Na Antiguidade, Túlia é sobretudo a indesejável femina 
politica. Na posteridade, a filha de Sérvio Túlio é sobretudo a censurável femina 
perfida et malefica, representa o mal encarnado no feminino e, por isso também, 
uma espécie de femme fatale alternativa. Mas o século XIX também soube olhar 
para ela. Esse foi o caso dos portugueses Columbano Bordalo Pinheiro e Veloso 
Salgado.

3.  A Túlia de Columbano

Em 1897, abriu concurso para Professor de Pintura Histórica, na Acade-
mia Real de Belas-Artes de Lisboa, para substituir o aposentado José Ferreira 
Chaves. Este havia ocupado essa cadeira depois de Miguel Ângelo Lupi, que 
a regera desde 1867 até à sua morte, em 1883. A concurso, apresentaram-se 
os pintores Ernesto Condeixa, Veloso Salgado, João Galhardo e Columbano 
Bordalo Pinheiro. O júri foi constituído pelo pintor Luciano Freire e pelos 
escultores Simões de Almeida e Alberto Nunes. Segundo as fontes disponíveis, 
os candidatos apresentaram-se a concurso com várias provas, entre elas quadros 
por si pintados, como expectável, mas cujo tema havia sido sorteado38. O sorteio 
ditou um tópico da História da Roma Antiga, Túlia passando sobre o cadáver do 
pai. Como vimos, o tema não era absolutamente original na pintura europeia e 
a fonte que lhe subjazia era muito provavelmente a obra de Tito Lívio e, even-
tualmente, a de Ovídio39.

Há que notar que Columbano não ganhou este concurso. Aliás, ficou em 
último lugar, tendo a cadeira sido entregue a Veloso Salgado, que já a regia 
interinamente desde 189540. Columbano ainda recorreu e, ao que parece, teve 
até apoio régio na contestação que fez do resultado, além do de nomes sonan-

38  Sobre estas questões, vide Elias 2011: 113. Uma das fontes citada pela autora é o Diário 
Popular de 24 de Março de 1897: 1. Outra das provas apresentadas pelos candidatos foi uma 
tese sobre “Pintura de História na Península no século XIX”. Vide Elias 2011: 113-4.

39  Fast. 6.627-630. Não esqueçamos que o tema é igualmente tratado por Dionísio de 
Halicarnasso (4.39.4), todavia, a importância e receção deste historiador na cultura ocidental 
não tem comparação com a que se verifica relativamente a Tito Lívio ou até mesmo a Ovídio. 
Desde logo, há que referir que as obras de Lívio e de Ovídio estão escritas em latim, enquanto 
a de Dionísio foi composta em grego, o que as condicionou significativamente em termos 
de receção.

40  Gouveia 2020: 9, 11.



388

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

tes no meio cultural português da época (Carlos Reis, Monteiro Ramalho, 
Rafael Bordalo Pinheiro, Henrique Lopes de Mendonça e Júlio Dantas), mas a 
contestação ter‑lhe-á valido de pouco41. O cargo de Professor de Pintura His-
tórica na Academia Real de Belas-Artes de Lisboa só lhe viria a ser atribuído 
no final do ano de 1901, quando Columbano tinha já uma carreira artística 
assinalável42. Aliás, nesse mesmo ano, o pintor recebeu uma encomenda para 
o então Museu da Artilharia, pela qual ficava encarregado de pintar dez qua-
dros que decorariam duas salas do referido museu e que deveriam ser inspi-
rados n’Os Lusíadas. As vicissitudes associadas a tal empresa foram várias e 
Columbano acabou por pintar apenas quatro dos dez quadros inicialmente 
encomendados (um por cada canto do poema)43. Mas importa assinalar que 
as obras do Museu de Artilharia, tratando temas da História de Portugal e da 
Cultura Portuguesa, mas também da Cultura Clássica – como mostra o caso 
do Concílio dos Deuses (fig. 3), ainda que tratado no âmbito de Os Lusíadas – 
foram posteriores à sua Túlia44.

Apesar do desaire no concurso para a docência, os documentos da época 
revelam que a desilusão ou rejeição da pintura romana de Columbano não foi 
absoluta. Com efeito, como demonstrou M. Elias, foram várias as vozes que 
falaram em favor da obra. No Diário Popular, o quadro foi classificado como 
de “concepção bela e grande”, “o único que logrou apossar-se da expressão 
trágica do assumpto”45. Eventualmente guiados pela crítica publicada em 1897, 
alguns investigadores persistiram em aplicar o adjectivo “trágico” à Túlia de 
Columbano. Parece-nos, contudo, que o recurso a esse termo, para analisar 
uma obra de arte de tema clássico, coloca, como veremos, alguns problemas 
teóricos.

41  Sobre esta questão e fontes que a tratam, Elias 2011: 114-5. Uma das alegações que 
Columbano apresentou, em vão, terá sido o facto de Veloso Salgado, que ficou em primeiro 
lugar, ter feito alterações entre o estudo apresentado e a tela final com a composição de Túlia 
Menor. Gouveia 2020: 11.

42  Elias 2011: 124.
43  As pinturas de Columbano no Museu (hoje) Militar são: O concílio dos deuses (1904), 

As Nereides ajudam os navegadores portugueses (1902), A morte de Inês de Castro (1902) e  
O Velho do Restelo (1901).

44  Esta observação prende-se com o facto de, aquando da apresentação da Túlia, uma 
das críticas feitas ao concurso em que Columbano apresentou o quadro ter sido de Fialho 
de Almeida, que se lhe referiu como “mascarada vergonhosa” e ao júri como “chéchés 
decretando pontos de historia romana, num paiz com três grandes seculos d’epopeia por 
pintar”. Num outro lugar, Ribeiro Artur referiu-se ao assunto clássico como “pedantismo”. 
Recorremos e citamos uma vez mais as referências incluídas no estudo de Elias (2011: 460), 
que estudou o processo.

45  Elias 2011: 460.



389

Nuno Simões Rodrigues

Fig. 3 – “Concílio dos Deuses. Estudo” de Columbano Bordalo Pinheiro. 1904. ©Casa-
-Museu Dr. Anastácio Gonçalves. Nº CMAG 951 (SIC 371). Fotografia de José Pessoa 
(2002). Direção-Geral do Património Cultural / Arquivo de Documentação Fotográfica 
(DGPC/ADF). Versão definitiva conservada no Museu Militar, Lisboa.

A tela de Columbano é dominada por cores escuras, oscilando entre os 
cinzas e os tons terra (fig. 4). Nela, vemos uma mulher sobre uma biga, que é 
conduzida por um jovem auriga. Este aponta para um cadáver caído no chão, 
prestes a ser pisado pelas rodas da biga, depois de os dois cavalos, assustados 
com tal acção, já terem passado por ele. A reacção dos animais contrasta com 
a impassividade da mulher. O rapaz parece indicar-lhe que o corpo do homem 
é o do pai dela, tal como acontece nos textos antigos, nomeadamente em Tito 
Lívio (1.48.7) e em Ovídio (6.601-20). Notemos, aliás, que a fortuna de Ovídio 
enquanto autor clássico na cultura ocidental nos leva a salientar também a hipó-
tese de o poeta augustano ter sido outras das fontes usadas por Columbano para 
a composição da sua Túlia. Com efeito, leiamos o que diz o poeta nos Fastos:

ipse sub Esquiliis, ubi erat sua regia, caesus
concidit in dura sanguinulentus humo,
filia carpento patrios initura penates
ibat per medias alta feroxque vias.
corpus ut aspexit, lacrimis auriga profusis
restitit, hunc tali corripit illa sono:
“uadis, an expectas pretium pietatis amarum?



390

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

duc, inquam, invitas ipsa per ora rotas.”
certa fides facti: dictus Sceleratus ab illa
uicus, et aeterna res ea pressa nota.

Sob o Esquilino, onde era o palácio, cai
ensanguentado sobre o duro chão.
À casa dos deuses paternos, ia a filha
num carro, feroz e altiva, pelas ruas.
O auriga, ao ver o corpo, 
pára e derrama abundantes lágrimas;
mas logo ela lhe diz:
“Continuas ou esperas a recompensa da tua amarga lealdade?
Ordeno-te que passes com as tuas rodas por cima do rosto dele!”
Prova inequívoca deste facto: 
aquela rua passou por isto a chamar-se Profanada,
e eterna é a fama com que tal acção ficou marcada.46

Fig. 4 – “Túlia” de Columbano Bordalo Pinheiro. 1897. ©Museu Nacional de Arte Con-
temporânea – Museu do Chiado. Nº 642. Fotografia de Arnaldo Soares (1994). Direção-
‑Geral do Património Cultural / Arquivo de Documentação Fotográfica (DGPC/ADF).

46  Ov., Fast. 601-10, trad. M. M. Gouvêa Jr.



391

Nuno Simões Rodrigues

Cumpre-nos recordar que Ovídio era um autor suficientemente conhecido 
e importante para as elites culturais europeias para que o consideremos um 
sério candidato a ser uma fonte em que o pintor se terá baseado para reconsti-
tuir a cena na sua obra47. Em Portugal, conhecemos pelo menos uma tradução 
oitocentista dos Fastos de Ovídio que prova que a obra do poeta augustano era 
relativamente acessível ao leitor português que não dominasse o latim48. Mas 
há um aspecto na pintura de Columbano que nos leva a crer que a sua fonte de 
base terá sido não o texto de Ovídio (independentemente de o ter conhecido 
ou não), mas sim o de Tito Lívio. Com efeito, recordamos que também a obra 
do historiador estava, no tempo de Columbano, já em parte vertida para por-
tuguês49. Lívio afirma que tudo aconteceu

a quo facessere iussa ex tanto tumultu cum se domum reciperet 
peruenissetque ad summum Cyprium uicum, ubi Dianium nuper fuit, 
flectenti carpentum dextra in Urbium cliuum ut in collem Esquiliarum 
eueheretur restitit pauidus […]

quando se recolhia a casa e estava já a chegar ao cimo da rua Cípria, onde 
outrora havia um templo de Diana, ao virar a carruagem à direita para a rua 
Úrbia que a levaria até à colina do Esquilino, o cocheiro estacou aterrado […]50

Entre a quantidade de dados topográficos, cuja função é vincular a narra-
tiva relativa ao passado à realidade do presente definido pelo tempo do próprio 
historiador, Lívio indica como referência a rua onde “outrora havia um templo 
de Diana” (ubi Dianium nuper fuit). Ora, é uma estrutura arquitetónica, que 
remete para um templo de matriz e traçado greco‑romano, que o espectador 

47  Ovídio (as Metamorfoses, em particular) foi desde sempre fonte de inspiração quer 
para a literatura quer para as artes plásticas, na Europa. Em Portugal, inspirou e.g. o pintor 
João Marques de Oliveira a pintar Céfalo e Prócris, obra de 1879, hoje conservada no Museu 
Soares dos Reis (Porto). Vide Rodrigues 2003. Também Adolfo Rodrigues terá pintado em 
1892, com base nas Herod. 18-19 do mesmo poeta romano, o quadro Hero e Leandro, vide O 
Occidente 524, 11 de julho de 1893.

48  António Feliciano de Castilho publicou uma tradução dos Fastos em 1862: Os Fastos 
de Públio Ovídio Nasão, Lisboa, Academia Real das Ciências, 1862. Sobre as várias traduções 
portuguesas de Ovídio, em particular as do século XIX, vide Ureña Prieto 2006: 235-47.

49  Evidentemente, as edições latinas destes textos terão sempre estado disponíveis para 
a sociedade do século XIX; a existência de edições portuguesas só reforça o nosso ponto 
de vista, que intende demonstrar que os textos de Tito Lívio ou de Ovídio eram de acesso 
relativamente fácil na época de Columbano. De Tito Lívio, ou de pelo menos parte da sua 
obra, conhecemos várias edições portuguesas oitocentistas, e.g. História Romana, Livro I 
de Tito Lívio, traduzida em português com o texto ao lado por José Victorino Barreto Feio, 
Hamburgo, Of. de Langhoff, em 1829.

50  Liv. 1.48.6. Trad. P. F. Alberto. Sublinhado nosso.



392

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

vislumbra como pano de fundo da cena de Túlia em Columbano. Mais do que 
um mero exercício académico de reproduzir uma forma clássica, parece-nos 
que a escolha do motivo para dar consistência ao enquadramento da composi-
ção é também, senão sobretudo, uma ancoragem no texto latino de Tito Lívio51. 
Por escolha do pintor, esse é, aliás, o único motivo que preenche o espaço de 
fundo da cena e a opção não ficou isenta de críticas, referindo-se “a falta de 
acabamentos do cenário e sobretudo a falta de rigor histórico”52, evocando-se 
mesmo esses argumentos como razões para uma eventual rejeição da pintura, 
pois não satisfazia em pleno o tema académico proposto.

Ao contemplarmos a obra de Columbano, porém, perguntamos onde está 
a alegada falta de rigor histórico? Túlia enverga uma túnica feminina simples, 
presa nos ombros por pregadeiras e cintada abaixo do peito. Uma palla cobre-
-lhe a cabeça e cai‑lhe sobre as costas. No braço direito, usa um bracelete em 
forma de serpente, o que corresponde a uma tipologia de joalharia romana 
arqueologicamente atestada. A matrona está vestida de forma simples e de 
acordo com o conhecemos da iconografia antiga, podendo tanto ser uma figura 
do tempo de Lívio, no século I, como do fim da República Romana, no final do 
século VI a.C. O jovem auriga veste uma túnica simples, típica de um servo. 
Sérvio Túlio, caído no chão, apenas deixa ver o que parece ser uma toga, própria 
do período clássico (república e alto principado), mas nada havendo em contrá-
rio à possibilidade de ser um traje usado no período monárquico. O carpentum 
referido pelos autores antigos foi transformado por Columbano num carro, de 
tipologia usada em combate e nos ludi, ao qual se atrelaram dois cavalos. Nesse 
ponto, o pintor português foge ao que dizem as fontes, mas não comete nenhum 
desvio que se possa classificar como “erro histórico”. Das poeiras e esfumaçado 
em que as figuras são enquadradas, apenas se destaca o edifício de traçado gre-
co-romano, sugerindo-se, como afirmámos, um templo. Perante esta análise, 
onde está a alegada falta de rigor histórico de que Columbano foi acusado?53

As formas e o traçado que o pintor imprimiu nas figuras fazem justiça ao 
que o historiador e o poeta romanos da Antiguidade escreveram sobre o epi-
sódio. Perante o terror pasmado no rosto do jovem auriga, consonante com a 
expressão e movimento dos cavalos, Túlia permanece impassível perante o cadá-
ver do pai, revelando-se pronta a dar a ordem que Ovídio tão bem exprimiu. 

51  Elias 2011: 462.
52  Elias 2011: 460.
53  As observações de Elias (2011: 462), vão no mesmo sentido: “Esperava-se que uma 

pintura de História, realizada no âmbito académico, fosse fiel em termos de rigor ao assunto, 
razão pela qual os artistas teriam de realizar uma aprofundada pesquisa sobre o tema que 
estavam a trabalhar. Era necessário que dessem detalhe aos pormenores, o que permitiria, 
em conjunto com o rigor histórico, fazer uma recriação fiel da cena representada”. Até a 
inclusão do edifício que sugere um templo aponta para esta ideia.



393

Nuno Simões Rodrigues

Deste modo, a Túlia de Columbano reúne condições para satisfazer as ideias 
romanas de perfidia e de impietas, que são as que talvez melhor caracterizam 
a personagem nos contextos literários em que aparece. O corpo inerte do rei 
de Roma oculta o rosto, como que numa tragédia grega, em que a violência é 
descrita pela palavra e ouvida em vez de iconograficamente exposta. De igual 
modo, o Sérvio Túlio de Columbano sugere a violência a que foi sujeito, sem a 
revelar em pleno ao espectador.

Ainda assim, são pertinentes as palavras que J.-A. França usou para comen-
tar esta pintura de Columbano: pouco académica e sobretudo realista, o que 
terá estado por detrás da decisão do júri em classificar o seu autor em último 
lugar no concurso54. Esse realismo deriva da sugestão de atmosferas criadas por 
Columbano, em detrimento de representações definidas de cenários que reme-
tessem para os espaços da Urbe antiga. Com efeito, essa era a tendência anterior 
à dos tempos de Columbano e que se pode verificar nos vários exemplos de 
representações do episódio de Túlia citados no início deste estudo55. Terá sido a 
falta desses elementos, que exigiam do pintor o domínio das técnicas pictóricas, 
mas também o conhecimento exímio dos pormenores históricos, da arquitetura 
aos trajes, que terá provocado o desagrado de muitos dos críticos da época, 
eventualmente, o do próprio júri do concurso a que Columbano se apresentou. 
Tendo convivido e apreciado os naturalistas e ele próprio cultivado o realismo, 
Columbano não deixa de ser historicamente rigoroso, no que à representação 
dos elementos que convocam o tempo que ali se pretende representado diz 
respeito. Por conseguinte, a acusação de falta de rigor histórico parece-nos 
hoje particularmente injusta. Aliás, não só o rigor histórico transparece, como 
a atenção e quase fidelidade às fontes, pois a composição de Columbano res-
peita a essência dos textos antigos, nomeadamente os de Tito Lívio e de Ovídio.

Com efeito, parece-nos útil frisar que a composição de Columbano se 
centra sobretudo nos caracteres, mais do que nas paisagens ou nos fundos de 
enquadramento que possam constituir cenários em que se apresentem ensaios 
de desenho e de reproduções de arquitetura fiéis a uma determinada concep-
ção de História. Neste sentido, parece-nos que a tela do pintor português traz 
alguma inovação relativamente às representações do episódio de Túlia Menor 
antes conhecidas. São as personagens e o pathos, e a ausência dele, a elas asso-
ciado que parecem interessar ao pintor, primeiro do que tudo. Já aludimos 
à representação dos cavalos, como animais assustados que reagem à trava-
gem brusca do carro que transporta Túlia e ao cadáver do rei caído no chão.  
O auriga acompanha as emoções dos animais e, tal como dizem os textos anti-

54  França 1990: 279.
55  Como nota uma vez mais Elias (2011: 462): “O quadro escapa ao academismo pelo facto 

de a alusão ao cenário de Roma se resumir a esse templo…, deixando tudo o resto numa 
névoa justificada pela poeira levantada pelo carro.”



394

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

gos, aponta aterrorizado para o corpo inerte do rei morto. Em contraste, Túlia 
Menor permanece impassível, indiferente, quase estoica (aqui, no entanto, num 
sentido pouco elogioso para a matrona), imóvel, altiva, insolente e arrogante. 
O ambiente naturalista e realista, telúrico, também definido pelo cromatismo 
em que predominam o cinzento e os tons terra, criado por Columbano como 
pano de fundo da cena contribui, para essa caracterização da matrona romana. 
Definitivamente, Túlia chama a si toda a hybris que justifica uma eventual tra-
gicidade subjacente à representação. Também esse aspecto é intrinsecamente 
liviano, a quem interessam mais os ethoi das suas personagens históricas, do 
que os enquadramentos e cenários em que elas se movem. É sobretudo pela 
caracterização dos ethoi que o historiador alcança a historiografia patética ou 
trágica que lhe é própria, não pelos ambientes e cenografias.

Ainda assim, parece-nos que o cenário composto por Columbano é mais 
dramático do que propriamente trágico56, pelo menos na perspectiva antiga, 
em particular a aristotélica. Esse dramatismo é conseguido graças às opções 
assumidas pelo pintor na composição da cena: escolha do momento dentro 
do episódio a ser representado, definição do cenário, seleção das personagens, 
disposição dos vários elementos57. Há, no seu conjunto, uma inegável teatrali-
dade que por certo leva, ou levou, os comentadores de Columbano a falar em 
“trágico”. Por outro lado, a sobranceria de Túlia perante o cadáver do pai clama 
pela insolência que poderá estar na base da tragicidade. Mas, apesar de tudo 
isso, nada há naquela pintura que possamos classificar de propriamente trágico. 
Eventualmente, haverá, na sequência da acção de Túlia. Mas isso ainda não é ali 
visível e não está percetível para quem desconheça o episódio liviano. O trágico, 
que se deverá manifestar na figura da filha do rei, está anunciado, mas ainda 
não concretizado. Nem sequer no corpo inerte de Sérvio Túlio. Só se aperceberá 
da eventual tragicidade quem conhecer todo o contexto da cena representada.

De igual modo, apesar do ato criminoso de que Sérvio Túlio foi alvo (o rei 
foi, segundo Tito Lívio, morto pelos enviados de Lúcio Tarquínio, 1.48.3-4), 
e ainda que o historiador deixe margem para a suspeita da possibilidade de 
Túlia Menor ter instigado o ato (1.48.5), o que predomina na caracterização da 
matrona não a ideia de crimen58, essencialmente jurídica, mas as de impietas e 
de perfidia, ambas de natureza religiosa. Em contexto romano, esta distinção 
faz toda a diferença, uma vez que os últimos dois conceitos dizem respeito ao 

56  Recuperando opiniões coevas de Columbano, alguns investigadores defendem o 
carácter trágico da composição, e.g. Elias 2011: 459.

57  Concordamos, porém, com Elias (2011: 460), quando a autora diz: “havia qualquer 
coisa de dramático e fantástico, chegando a dar impressão de terror”. Esse efeito existe na 
tela de Columbano. Tragicidade não nos parece que haja. A tragicidade implica um processo 
mais complexo e interiorizado pelas personagens.

58  Ideia sugerida e.g. pela análise de Silveira 2007: 210.



395

Nuno Simões Rodrigues

espírito religioso dos Romanos e, como tal, às linhas diretoras do seu compor-
tamento sociopolítico. Túlia Menor é uma figura rejeitada na cultura romana 
precisamente por causa da sua impietas e da sua perfidia, isto é, da sua negação 
da pietas e da fides, que constituíam valores centrais da romanidade. O verda-
deiro Romano, tal como a Romana, por definição, é um homem (mulher) de 
pietas e de fides. Isto é, acima de tudo, respeita os seus deuses e antepassados, 
incluindo os familiares mais próximos de si, entre eles pais, filhos e parentes59; 
estabelece uma relação com a sua cidade, que se manifesta em acções de leal-
dade para com Roma60. Ora, Túlia representa os opostos de tudo isso e Colum-
bano parece ter apreendido a essência do seu carácter, tal como entendido pelos 
antigos Romanos.

4.  A Túlia de Veloso Salgado

Outro dos quatro candidatos ao concurso para professor da cadeira de 
Pintura Histórica na Academia Real de Belas-Artes de Lisboa em 1897, que 
acabou por ganhar, foi Veloso Salgado. Formado pela Academia, onde se ins-
creveu em 1878 como estudante, José Maria Veloso Salgado, pintor português 
de origem galega, dedicou parte da sua criação artística ao retrato e à pintura 
de História. São vários os exemplos que podemos citar desta última categoria, 
como Vasco da Gama na presença do samorim (1898), hoje conservado na 
Sociedade de Geografia de Lisboa61; El-Rei D. Dinis administrando a justiça 
(1899), conservado no Palácio da Bolsa, na cidade do Porto62; Aclamação de 
D. João IV (1908), que integra a coleção do Museu Militar de Lisboa63; ou A 
morte de Catão (1888), hoje depositado no Museu de Arte Contemporânea 
– Museu do Chiado. Veloso Salgado pintou este último quadro como prova 
a apresentar ao concurso para usufruto de pensionato estatal no estrangeiro, 
tendo sido aceite, como primeiro classificado, na especialidade de Pintura 
Histórica, em 188864. Assim, também este concurso incluiu temas da História/
Cultura Romana. Com efeito, Veloso Salgado pintou o momento da morte de 
Catão Menor ou Catão de Útica, muito provavelmente com base na biografia 
desse romano escrita por Plutarco (fig. 5).

Como foi já salientado por alguns investigadores, a composição de Sal-
gado tem a preocupação de passar para a tela elementos iconográficos que 

59  Sobre a pietas, ver e.g. Champeaux 1989: 263-279; Marques 2007: 86-100; Galinsky 
1996: 86-88.

60  Sobre a fides romana, ver e.g. Boyancé 1972; Marques 2007: 72-85.
61  https://www.wikidata.org/wiki/Q60253614.
62  https://www.wikidata.org/wiki/Q60285798.
63  https://www.wikidata.org/wiki/Q60293989.
64  Gouveia 2020: 6.



396

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

correspondam à ideologia que se pretende transmitir: a exaltação do cidadão 
virtuoso romano, homem de Estado e defensor dos valores e ideais huma-
nistas da Antiguidade Clássica. Estas eram também características e valores 
do Homem do pós-Revolução Francesa, igualmente presentes na ideologia 
liberal e, mais tarde, republicana65. Por isso, junto a Marco Pórcio Catão já 
caído e a agonizar, lá vemos a toga, as armas e o livro, símbolos da cidadania 
romana66. Há que não esquecer que a morte de Catão de Útica passa também 
por símbolo da agonia da República Romana, em vésperas da constituição do 
Principado com Augusto.

Fig. 5 – A morte de Catão. 1888. ©Museu Nacional de Arte Contemporânea – Museu 
do Chiado. Nº 167. Fotografia de Arnaldo Soares (1993). Direção‑Geral do Património 
Cultural / Arquivo de Documentação Fotográfica (DGPC/ADF).

65  Vide e.g. Mossé 1989, esp. 79-88; Verdelho 1981, esp. 53-126.
66  Estes elementos são salientados por Silveira, na ficha do MNAC (http://www.museuar-

tecontemporanea.gov.pt/ArtistPieces/view/94). A autora, porém, confunde, na mesma ficha, 
dados relativos aos dois Catões. Quem foi censor, defendeu a destruição de Cartago, viveu 
algum tempo em África e escreveu o De Agricultura e sobre gestão agrária foi Catão-o-Cen-
sor (234-149 a.C.). Quem foi pretor, apoiante de Pompeio, viveu a Guerra Civil protagonizada 
por Júlio César e Pompeio e se suicidou foi Catão de Útica (95-46 a.C.).



397

Nuno Simões Rodrigues

A Morte de Catão, porém, não foi o único quadro que Veloso Salgado 
dedicou à Antiguidade Clássica. Em 1891, apresentou Amor e Psique ao Salon 
de Paris, cidade em que então se encontrava e onde era discípulo de A. Cabanel, 
F. Cormon e B. Constant (fig. 6).

Fig. 6 – “Amor e Psique” de Veloso Salgado. 1891. ©Museu Nacional de Arte Contem-
porânea – Museu do Chiado. Nº 61. Fotografia de Luísa Oliveira (2010). Direção‑Geral 
do Património Cultural / Arquivo de Documentação Fotográfica (DGPC/ADF).

Esta pintura de Veloso Salgado, rica em símbolos e elementos alegóricos, 
recupera o célebre episódio contado pelo escritor latino Apuleio na obra Meta-
morfoses ou O Burro de Ouro (4.28-6.24). Este não era, evidentemente, um tema 
histórico, mas sim literário (mais do que um mito ou uma lenda, a narrativa de 
Amor e Psique em Apuleio é essencialmente um conto). Ainda assim, o enqua-
dramento histórico do texto que o narra proporcionava ao pintor o estudo e o 
trabalho de uma temática da Antiguidade Clássica. A Túlia de Veloso Salgado 
não foi assim caso esporádico na carreira do pintor, no que às temáticas da 
Antiguidade Clássica diz respeito.



398

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

Quando comparadas com as de Columbano, as opções de Salgado para 
compor a sua versão do episódio de Túlia Menor são significativamente dis-
tintas. De um modo geral, podemos concluir que, de facto, se trata de uma 
proposta mais próxima do que à época se esperaria de uma “pintura histórica”, 
o que terá também justificado o facto de o pintor ter ficado à frente de Colum-
bano. A julgar pelas fontes, porém, as propostas de Salgado e de Columbano 
terão sido as que mais polémica geraram: a deste, provavelmente, pelo estilo 
adotado na composição; a daquele, por certo, pelo facto de confirmar oficial-
mente um cargo que já exercia interinamente havia dois anos67.

Quando comparadas, as telas de Salgado e Columbano apresentam dife-
renças evidentes (fig. 7). 

Fig. 7 – “Túlia passando com o carro sobre o cadáver do pai” de Veloso Salgado. 1897. 
©Museu Nacional de Arte Contemporânea – Museu do Chiado. Nº IFN 19030TC. Foto-
grafia de José Pessoa (1999). Direção‑Geral do Património Cultural / Arquivo de Docu-
mentação Fotográfica (DGPC/ADF).

67  Gouveia 2020: 11.



399

Nuno Simões Rodrigues

Apesar da comunhão do tema, cada uma delas tem uma filosofia estética 
subjacente claramente díspar. A proposta de Veloso Salgado vem mais na linha 
das telas que haviam sido produzidas por outros pintores europeus ao longo dos 
séculos XVIII e XIX. Se a tela de Columbano é sombria e quase monocromática, 
a condizer com a lugubridade da cena, a de Salgado joga com uma dialética, que 
permite que se difunda luz e cor, por um lado, e ao mesmo tempo, sombreado, 
o que desde logo convida o espectador a sentir emoções variadas relativamente 
ao que vê representado.

Vestida com o que parece ser um chiton branco à grega, a Túlia de Veloso 
Salgado usa sobre os ombros, caído sobre as costas, uma espécie de himation 
encarnado, que a torna o centro da pintura. O cabelo está penteado à maneira 
grega e ao peito sobressai um colar. Esta Túlia está mais próxima de um figurino 
grego do que romano. Eventualmente, poder-se-ia argumentar que, sendo de 
origem etrusca, havia em Túlia Menor raízes gregas também. A radicação do 
episódio no período monárquico também o aproximava da realidade cultural 
grega, que nesse período foi intensa sobre a Itália. Mas perguntamo-nos se o 
pintor português teria consciência dessas subtilezas históricas ou se simples-
mente associa a sua matrona romana a uma ideia geral de Antiguidade Clássica 
que tem nos modelos gregos uma base de identidade coletiva. Assim sendo, 
quando comparada com a Túlia de Columbano, a de Veloso Salgado cedia mais 
ao imaginário colectivo do que ao rigor histórico pautado pela informação 
arqueológico‑iconográfica.

Apesar de a profusão de cor predominar em toda a composição, a tela 
de Salgado divide-se numa zona superior, de luz e que é claramente o foco da 
acção, protagonizada pela filha de Sérvio Túlio; e uma zona inferior, mais som-
bria, na qual se percebe o cadáver seminu (regressando-se também assim ao nu 
clássico, ausente da composição de Columbano) do rei assassinado, prestes a ser 
espezinhado pelas patas dos cavalos que puxam o carro. O sombrio, obtém‑no 
Salgado pela acumulação de nuvens carregadas e pelas sombras que começam 
a sobrepor-se aos cidadãos romanos que assistem à cena, prenunciando os tem-
pos menos auspiciosos, que se aproximam com a morte de Sérvio Túlio, para a 
monarquia romana. Como sabemos, Sérvio Túlio foi o penúltimo rei de Roma, 
instituindo-se depois a República (em data tradicionalmente apontada como 
a de 509 a.C.). O jogo de luz e sombra parece vir em auxílio da demonstração 
dessa ideia.

De pé, sobre o carro, que não é um carpentum mas também não é a biga 
de tipo militar ou de corrida que vemos na composição de Columbano (é um 
veículo que mais sugere um cabriolet do século XIX do que qualquer outro 
meio de transporte que possamos encontrar representado nas fontes romanas 
antigas), segue Túlia Menor e o auriga que, ao deparar com o corpo do rei 
morto, se vira para a sua senhora de modo a avisá-la do obstáculo na rua. Túlia 
ergue-se e ordena ao auriga que continue. Mas esta Túlia assume um carácter 



400

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

bem distinto da de Columbano. Veloso Salgado pinta-a enfrentando as adver-
sidades, que vêm sobre ela como se fosse o vento que sopra sobre a Vitória de 
Samotrácia. A posição desta Túlia é de movimento, audácia e vigor político, 
contrastando com a inércia e impassividade da matrona columbana. Outras 
figuras parecem estar na base da composição desta Túlia, como a Liberdade 
pintada por Delacroix em 1830. Mais tarde, em 1913, quando pintar A Cidade 
de Lisboa elege a sua primeira vereação, Salgado marcará essa composição com 
uma figura feminina, que domina toda a tela pela dinâmica com que assume a 
liderança do movimento, dirigindo a multidão e chamando‑a para o voto. Essa 
figura feminina, que se inclina para a bandeira encarnada do Sufrágio e que 
eventualmente é uma alegoria da cidade de Lisboa, parece dever algo à romana 
Túlia de 189768. Com efeito, a Túlia Menor de Veloso Salgado é sobretudo uma 
mulher ativa, politicamente interveniente e triunfante, quase épica, “cheirando” 
e “soando” a alegoria. Neste sentido, talvez esta seja também mais ferox do que 
a matrona de Columbano. Mas a deste é sem dúvida mais impia. A de Salgado é 
igualmente dramática e impetuosa, mas psicologicamente menos densa, quando 
comparada com a de Columbano. Também por tudo isso a Túlia de Salgado nos 
parece menos liviana e menos ovidiana do que a do seu concorrente.

Túlia, o cadáver de Sérvio Túlio e o auriga não são as únicas personagens 
em cena. Com elas, há cinco outras figuras, quatro masculinas e uma feminina, 
umas em primeiro plano, outras mais afastadas, que complementam a dinâ-
mica da cena, reagindo contra a impiedade que Túlia está a cometer. Tal como 
no caso de Columbano, os cavalos tentam evitar espezinhar o corpo de Sérvio 
Túlio e, desse modo, evitar a profanação que aquele ato ímpio representa para 
a mentalidade romana, como se a natureza soubesse respeitar melhor as leis 
dos deuses do que alguns seres humanos. Em fundo, destaca-se um templo 
jónico, tetrástilo, a fazer recordar o templo de Portuno (também incorreta-
mente conhecido como da Fortuna Viril), no foro Boário, em Roma. Aliás, 
muito possivelmente, é mesmo esse o edifício ali representado, visto ter sido 
amplamente reproduzido em pintura e gravuras desde o século XVI69. Atrás do 
templo, que não só preenche e enriquece a cena com elementos clássicos, como 
vai ao encontro da referência que as fontes fazem ao templo de Diana existente 
na via onde a acção se passa, acumulam-se conjuntos de outros edifícios que 
se dispõem em estrutura de cávea teatral a culminar no que se sugere ser o 
Palatino romano. Assim se transmite a sensação de Urbe em que a cena decorre 

68  Esta pintura conserva-se no Museu de Lisboa: http://acervo.museudelisboa.pt/ficha. 
aspx?id=56651&ns=216000&origem=0971701661290711521441752282120381712321 
1604906301820808623821515225518503722502707906620710310404420513213710609206 
21 291820891 300100400761 2809001 51831421070090161 330332530181 17197163060 
190092055231072131093233028030227011099189205120148032&modo=album.

69  Visentini 1989: 242.



401

Nuno Simões Rodrigues

e preenche o requisito essencial ao pintor de História oitocentista e que era a 
capacidade de representar elementos arquitetónicos que remetessem para a 
ideia de lugares do passado.

Por fim, na linha do horizonte de Túlia, Veloso Salgado representa a está-
tua de um canídeo que evidentemente remete para o símbolo maior da Roma 
Antiga: a Lupa Capitolina, bronze datado do século VI a.C. e que durante muito 
tempo foi associada aos Etruscos. Há que recordar que, apesar de romano, Sér-
vio Túlio integra-se na dinastia etrusca de Roma70. A originalidade de Salgado 
está em compor a loba dando‑lhe “vida”. Pelo menos, é essa a sensação que o 
espectador tem ao contemplar a posição em que o animal se coloca, de estupe-
fação consonante com os acontecimentos que testemunha. A loba de Salgado, 
como tantas outras representadas em contexto romano, acaba por simbolizar a 
própria cidade de Roma, perplexa com a audácia da matrona que tem perante 
si e que desafia a ordem até então instituída. A inscrição no plinto em que a 
imagem assenta, ROMA, confirma esta leitura.

Concluindo

Em 1952, Diogo de Macedo escrevia que a pintura que Columbano dedicou 
ao episódio de Túlia Menor foi “de todas as provas apresentadas, a única que 
resistiu ao julgamento do tempo, que anulou as demais”71. Muito provavelmente, 
o escultor tinha razão. A nosso ver, se não anulou as restantes a concurso no 
ano de 189772, resistiu sem dúvida ao furor do tempo. Hoje, ao relermos as 
páginas de Tito Lívio ou os versos de Ovídio e ao contemplarmos a tela de 
Columbano não podemos deixar de incluir o pintor português entre os que, na 
cultura ocidental, souberam prestar homenagem à herança clássica que rece-
bemos de Gregos e Romanos. Há que não esquecer que, aparentemente, o tema 
não foi escolhido por Columbano – ou por Veloso Salgado –, pois as fontes 
indicam que ele foi sorteado, o que significa que a fixação dos temas a serem 
pintados naquele ano do fim do século XIX não se deveram exclusivamente 
ao gosto dos candidatos que se apresentavam ao concurso para reger a cadeira 
de Pintura Histórica da Academia Real de Belas-Artes de Lisboa. Foi mais do 
que isso. Muito provavelmente, correspondeu a uma tendência que não era 
exclusivamente portuguesa, mas sim europeia. Apesar dos protestos dos que 

70  Como nota Rocha Pereira (2002: 19), a famosa Loba Capitolina, hoje conservada nos 
Museus Capitolinos, tem sido repetidamente referida como de origem etrusca. Mas, já na 
segunda metade do século XX, alguns historiadores da arte frisaram não lhe encontrar nada 
que confirme essa origem.

71  Macedo 1952: 82; vide também Elias 2011: 461.
72  Há que referir que não tivemos acesso às propostas de Ernesto Condeixa e João 

Galhardo, igualmente apresentadas ao concurso de 1897. Também este aspecto poderá ser 
evocado como um argumento a favor da afirmação de Macedo.



402

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

achavam que a “História Pátria” tinha séculos de acontecimentos para serem 
imortalizados pela arte portuguesa, a fixação de um tema romano (que aliás era 
prática comum na época) revela que a cultura portuguesa de finais do século 
XIX e inícios do século XX se considerava parte integrante e, por certo, her-
deira de uma estrutura mais ampla a que chamamos Cultura Clássica. Não nos 
parece inverosímil que a escolha de um tema como este tivesse como objectivo, 
também, integrar Portugal numa cultura europeia, entendida como comum, 
que ia além de uma estritamente cultura nacional.

Ao nível individual, cabe referir a capacidade que Columbano demonstra 
ter, ao apreender de modo exímio o que as fontes antigas relatam sobre o epi-
sódio de Túlia Menor e o desrespeito por ela demonstrado pelo cadáver do pai, 
Sérvio Túlio. Este era um tema com alguma receção na cultura europeia desde 
o século XVI, ainda que não se compare com o êxito de outros igualmente 
livianos ou ovidianos, como o da violação de Lucrécia. Ainda assim, coube a 
Columbano Bordalo Pinheiro, e aos seus concorrentes, tratá-lo no âmbito da 
cultura portuguesa finissecular de Oitocentos e, na nossa perspectiva, fazê-lo de 
modo genial e exímio, imprimindo-lhe novidade, carácter pessoal, e ao mesmo 
tempo seguindo as coordenadas deixadas pela herança dos Antigos. Reescre-
vendo-as através da tela e do pincel, mas não a traindo. De qualquer modo, e ao 
contrário do que outros investigadores opinaram, não nos parece haver nesta 
Túlia elementos suficientes para que a adjetivemos de “trágica”. Pelo menos, 
não há acção suficiente na composição de Columbano para que se defina uma 
tragicidade aristotélica.

Se Columbano parece ter-se inspirado sobretudo pelo que os textos clás-
sicos dizem acerca de Túlia Menor, o seu concorrente Veloso Salgado optou 
sobretudo por seguir princípios estéticos que fossem ao encontro do que se 
esperava ser uma representação pictórica de uma cena alegadamente histórica. 
Com efeito, no quadro de Salgado, predominam uma tonalidade épica, efeitos 
cromáticos e composição de personagens que se aproximam de outros exemplos 
da representação do episódio, nomeadamente a Túlia de Bardin (1765), com 
a qual parece ter alguma afinidade. Salgado vem assim mais inserido numa 
tradição pictórica que à época ainda se fazia sentir de forma muito marcada, 
enquanto Columbano parece anunciar uma rutura estética que se revelaria 
inevitável. Túlia parece ter sido o meio de referência para esta demarcação de 
estilos.

Independentemente dos estilos adotados, porém, queremos salientar o 
facto de um tema da história/lenda romana ter sido o que veio a definir um 
tão significativo lugar na academia artística portuguesa no final de Oitocentos. 
Como assinalámos, talvez imbuído de um nacionalismo que via nos temas 
pátrios matéria mais interessante a ser tratada pelos artistas portugueses do que 
os vetustos temas greco-romanos, Ribeiro Artur referiu-se-lhe como pedan-
tismo. Mas a escolha do tema de Túlia e a sua presença na polémica em que 



403

Nuno Simões Rodrigues

se viu envolvido mostra também como, afinal, se estava a manter um carácter 
intrinsecamente europeu, de comunhão cultural, que, em vez de se distanciar 
das suas raízes clássicas, as convocava para o presente de então, à semelhança 
do que acontecia na maioria dos outros estados da Europa.



404

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

Bibliografia

Alberto, P. F. (1999), Tito Lívio. História da Roma – Ab Vrbe Condita, Livro I. 
Mem Martins: Editorial Inquérito.

Bade, P. (1979), Femme Fatale. Images of evil and fascinating women. Nova Ior-
que: Mayflower Books.

Blyth, C. (2017), Reimagining Delilah’s Afterlives as Femme Fatale. The Lost 
Seduction. Nova Iorque: Bloomsbury Publishing.

Bornay, E. (2021), Las hijas de Lilith. Madrid, Ediciones Cátedra.
Boyancé, P. (1972), “Les Romains, peuple de la fides”, in Études sur la Religion 

Romaine. Roma: École Française de Rome.
Champeaux, J. (1989), “‘Pietas’: piété personelle et piété collective à Rome”, 

Bulletin de l’Association Guillaume Budé 3: 263-79.
Cornell, T. J. (2008), The Beginnings of Rome. Italy and Rome from the Bronze 

Age to the Punic Wars (c. 1000-264 BC). Londres-Nova Iorque: Routledge.
Dijkstra, B. (1986), Idols of Perversity. Fantasies of Feminine Evil in Fin-de-Siècle 

Culture. Oxford-Nova Iorque: Oxford University Press.
Elias, M. M. A. C. R. M. (2011), Columbano no seu Tempo (1857-1929). Tese 

de Doutoramento. Lisboa: Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da 
Universidade Nova de Lisboa.

Falcão, J. A. (2007), “Miguel Ângelo Lupi – Tarquínio e Lucrécia”, in AA. VV., 
XIX século XX. Momentos da Pintura Portuguesa na Casa dos Patudos. 
Alpiarça: Casa dos Patudos – Museu de Alpiarça, 35-41.

França, J.-A. (1990), A Arte em Portugal no Século XIX, vol. II. Lisboa: Bertrand 
Editora.

Galinsky, K. (1996), Augustan Culture. Princeton: Princeton University Press.
Godshalk, W. L. (1965), “Livy’s Tullia: A Classical Prototype of Lady Macbeth”, 

Shakespeare Quarterly 16 (2): 240-41.
Gouveia, B. V. N. (2020), Veloso Salgado: estudo e intervenção de conservação e 

restauro do espólio doado ao Museu Nacional de Arte Contemporânea do 
Chiado. Tomar, Instituto Politécnico de Tomar.

Haouachi, D. (2016), Les personnages féminins chez Tite-Live: idéologie et art de 
la mise en scene. Strasbourg: Université de Strasbourg.

Hurwitz, S. (1992), Lilith. The First Eve. Historical and Psychological Aspects of 
the Dark Feminine. Einsiedeln: Daimon Verlag.



405

Nuno Simões Rodrigues

Keegan, P. (2021), Livy’s Women. Crisis, Revolution, and the Female in Rome’s 
Foundation History. Londres-Nova Iorque: Routledge.

Latham, J. A. (2016), Performance, Memory, and Processions in Ancient Rome: 
The Pompa Circensis from the Late Republic to the Late Antiquity. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Macedo, D. (1952), Columbano. Lisboa, Artis.
Maréchaux, P. (2015), “The Transmission of Livy from the End of the Roman 

Empire to the Beginning of the Seventeenth Century: Distortion or Dis-
covery, a Story of Corruption”, in B. Mineo (ed.), A Companion to Livy. 
Oxford: Wiley-Blackwell, 439-51.

Marques, J. B. (2007), Tradição e renovações da identidade romana em Tito Lívio 
e Tácito. São Paulo: Universidade de São Paulo.

Matthes, M. M. (2000), Readings in Livy, Machiavelli, and Rousseau. State Col-
lege: The Pennsylvania State University Press.

Morão, P. (2001), Salomé e outros mitos. Lisboa, Cosmos. 
Mossé, C. (1989), L’Antiquité dans la Révolution française. Paris, Albin Michel.
Ramos, J. A. (2005), “Judite: a heroína fictícia e a identidade nacional de Israel”, 

in D. F. Leão, M. C. Fialho e M. F. Silva (coords.), Mito Clássico no Ima-
ginário Ocidental. Coimbra: Ariadne Editora, 43-58.

Rocha Pereira, M. H. (2002), Estudos de História da Cultura Clássica, vol. II – 
Cultura Romana. Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian.

Rodrigues, N. S. (2003), “Céfalo e Prócris: um tema ovidiano na pintura portu-
guesa oitocentista”, Boletim de Estudos Clássicos 40: 123-33.

Rodrigues, N. S. (2005), “A heroína romana como matriz de identidade femi-
nina”, in D. F. Leão, M. C. Fialho e M. F. Silva (coords.), Mito Clássico no 
Imaginário Ocidental. Coimbra: Ariadne Editora, 67-85.

Rodrigues, N. S. (2022), “Lucretia, Tullia and Tanaquil. Shaping the Identity 
of Rome’s Women in the Augustan Period”, in L. Roig Lanzillota, J. L. 
Brandão, C. Teixeira e A. Rodrigues (eds.), Roman Identity: Between Ideal 
and Performance. Turnhout: Brepols, 91‑120.

Saïd, E. W. (2003), Orientalism. London: Penguin Books.
Silveira, M. A. (2007), “A pintura de História e o imaginário camoniano”, in P. 

Lapa (org.), Columbano Bordalo Pinheiro, 1874-1900. Lisboa: Museu do 
Chiado-MNAC. 

Silveira, M. A. (org.) (2010), Columbano. Lisboa: MNAC / Leya.
Smethurst, S. E. (1959), “Women in Livy’s History”, G&R 19 (56): 80-7.



406

Tvllia ferox na pintura portuguesa de oitocentos

Stevenson, T. (2010-2011), “Women of Early Rome as ‘Exempla’ in Livy, ‘Ab 
Vrbe Condita’. Book 1”, CW 104 (2): 175-89.

Ureña Prieto, M. H. (2006), Dicionário de Literatura Latina. Lisboa-São Paulo: 
Editorial Verbo.

Winkler, M. M. (2009), The Roman Salute: Cinema, History, Ideology. Columbus: 
Ohio State University Press.

Verdelho, T. S. (1981), As palavras e as ideias na Revolução Liberal de 1820. 
Coimbra, Instituto Nacional de Investigação Científica.

Visentini, M. A. (1989), “Palladio in America, 1760-1820”, in I. B. Jaffe (ed.), 
The Italian Presence in American Art, 1760-1860. Nova Iorque: Fordham 
University Press, 231-48.



407

Temas romanos nas decorações das cidades  
universitárias de Lisboa e de Coimbra

Ana Mehnert Pascoal
Centro de Estudos sobre a Mudança Socioeconómica e o Território

Iscte - Instituto Universitário de Lisboa
ORCID: 0000-0001-6928-4265

ana.pascoal@iscte-iul.pt

Resumo  Atentando no contexto das encomendas oficiais para decoração de obras 
públicas pelo regime do Estado Novo e na proeminente valorização de tópicos nacio-
nalistas relacionados com a história de Portugal, o presente texto foca a representação 
de momentos históricos aparentemente menos apreciados e que, portanto, têm sido 
escassamente abordados pela historiografia artística. Considera-se a figuração de temas 
romanos, tomando como casos de estudo as Cidades Universitárias de Lisboa e de 
Coimbra, apenas materializadas após a II Guerra Mundial embora delineadas nas 
décadas anteriores. O artigo integra uma nota introdutória à questão das encomendas 
artísticas pelo regime e uma contextualização histórico-política da construção dos dois 
campi, que sustenta a sequente análise iconográfica do painel de Joaquim Rebocho em 
Coimbra e dos desenhos incisos de Almada Negreiros em Lisboa, distintos em termos 
estéticos. Partindo de fontes documentais textuais e gráficas e de bibliografia específica, 
pondera-se sobre a influência de professores e dirigentes universitários na definição 
das temáticas e sobre o papel das entidades responsáveis pela apreciação das propostas 
dos artistas. Reflete-se sobre o grau de erudição das representações, que focam o poder 
imperial e a influência romana no domínio da jurisprudência e da literatura através 
de figuras decisivas com base em textos orientadores, sem perder de vista a elite uni-
versitária às quais se destinavam. Enunciam-se algumas interpretações como reforço 
desta seleção temática, nomeadamente a representação das bases da cultura ocidental 
e da evolução do conhecimento e longevidade da sua influência, o reconhecimento 
do poder imperial e o reforço da identificação com a universidade e com o regime.

Palavras-chave: Estado Novo, universidade, decoração, cultura romana, identidade.

Abstract  Considering the context of state commissions for decoration of public 
works by the Estado Novo regime and the preference for nationalist topics related 
to the history of Portugal, this text focuses on the representation of apparently less 
appreciated historical moments that have, therefore, been scarcely addressed by artistic 
historiography. The figuration of roman themes is taken into account, considering the 
cases of the University Cities of Lisbon and Coimbra as case studies. These campi were 
only completed after World War II, despite planning since previous decades. The article 
includes an introductory note addressing the artistic state commissions by the regime 
and a historical-political contextualization of the construction of the two campi, which 
support the subsequent iconographic analysis of the mural by Joaquim Rebocho in 
Coimbra and of the incised drawings by Almada Negreiros in Lisbon, aesthetically 
quite distinct. Drawing on text and graphic archival sources and on specific bibliogra-



408

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

phy, the analysis contemplates the influence of professors and university managers in 
defining the topics for decoration and the role of the entities responsible for evaluating 
the artists’ proposals. Reflections include the degree of erudition of the representations 
made to be observed by a university elite: the representations focus imperial power 
and roman influence in the fields of jurisprudence and literature through decisive 
figures, based on guiding texts. Furthermore, some interpretations are presented as 
reinforcement of this thematic selection, namely the representation of the foundations 
of western culture and the evolution of knowledge and the longevity of its influence, 
the recognition of imperial power, and the reinforcement of the identification with the 
university and with the regime.

Keywords: Estado Novo, university, decoration, Roman culture, identity.

Introdução

O regime do Estado Novo (1933-1974) encarou a produção artística como 
um veículo de difusão dos seus desígnios ideológicos. À semelhança de outros 
regimes ditatoriais emergentes no período de entre guerras, o Estado tornou-se 
no principal mecenas, sendo as artes plásticas colocadas ao serviço do poder 
político e encaradas como instrumento de inculcação. Embora não tenham sido 
definidas normas concretas para orientação estética, o Presidente do Conselho, 
António de Oliveira Salazar (1889-1970), demonstrara-se avesso à autonomia 
da arte. Num discurso proferido aquando da primeira entrega dos Prémios 
Literários do Secretariado de Propaganda Nacional (SPN), em 1935, advogou 
que os valores morais e patrióticos que orientavam o regime implicavam a 
imposição de limitações “à atividade mental e às produções de inteligência e 
sensibilidade”1. Assim, Salazar justificava ações de inspeção e de censura em 
prol da nação. No final do discurso, perante a possibilidade de diminuição da 
produção literária como consequência dessa atitude de responsabilização dos 
artistas, citou Séneca como defesa: “em estantes altas até ao tecto, adornam o 
aposento do preguiçoso todos os arrazoados e crónicas”2.

A “Política de Espírito” advogada por António Ferro, diretor do SPN, 
em teoria defendendo a valorização de artistas modernos, contribuiu para 
a “normalização da vanguarda”3 e para o estabelecimento de um sistema de 
encomendas oficiais dirigido e controlado, apoiado numa estrutura de apre-
ciação composta por entidades como a Sociedade Nacional de Belas-Artes e a 
Junta Nacional de Educação (JNE), restringindo a individualidade e a espon-
taneidade artística. A fachada do país foi transmitida especialmente através 

1  Salazar 1950: 10.
2  Salazar 1950: 13. Embora não haja referências no discurso, trata-se de uma referência 

extraída de De tranquillitate animi 9.7. Prista 2003: 238.
3  Ó 1999: 115.



409

Ana Mehnert Pascoal

de exposições, tanto internacionais como no território nacional, para as quais 
os artistas foram chamados a colaborar, transformando-se em “decoradores 
da ação política”4.

Neste ambiente, a política de obras públicas implementada para moderni-
zação infraestrutural do país ocasionou a construção de novos equipamentos 
públicos, que propiciaram a inclusão de obras de arte de considerável escala, 
como pinturas e tapeçarias murais, mosaicos e relevos escultóricos, prestando-
-se aos propósitos pedagógicos e de representação do regime. A retoma deste 
tipo de práticas artísticas, tidas como ancestrais e de produção oficinal, reves-
tindo-se de valores nacionalistas, ganhara expressão desde a década de 1920 em 
Itália e em França5. Nas encomendas oficiais do Estado Novo, adicionalmente 
ao privilégio dado à figuração, mencione-se a predileção por temáticas de cariz 
histórico e alegórico, capazes de propagar o discurso oficial de valorização da 
pátria. Após a II Guerra Mundial, num clima de necessária legitimação do 
regime acompanhado de reforço da coerção sobre vozes subversivas6, o inves-
timento na pasta de obras públicas foi renovado, dando também continuidade 
a projetos de considerável envergadura cuja efetivação se vinha protelando por 
razões diversas. As Cidades Universitárias de Lisboa e de Coimbra enquadram-
-se nesta situação.

O presente texto visa observar representações artísticas relacionadas com 
a cultura romana em obras públicas oficiais. Considerando a preferência dada 
a temas nacionalistas, fundamentada em episódios da história portuguesa 
tidos como áureos pelos ideólogos do Estado Novo, nomeadamente a fun-
dação da nacionalidade, as viagens de expansão marítima e a restauração da 
independência7, compreende-se o parco relevo da cultura clássica em repre-
sentações artísticas encomendadas pelo Estado. A historiografia artística dedi-
cada ao período pouco se tem debruçado sobre este tópico8. Se o programa 
fascista se alicerçou no conceito de romanità para fundamentar a ligação do 
regime de Mussolini à antiguidade romana e promover a coesão do territó-
rio através de uma idealizada Terza Roma, consubstanciado em prospeções 
arqueológicas9 e transposto para a estética arquitetónica10, o regime português 
buscou legitimação em factos históricos que mitificou e considerou glorio-

4  Acciaiuoli 2008: 16.
5  Golan 2002. Fora do contexto europeu, refira-se o papel dos muralistas mexicanos e 

dos programas oficiais norte-americanos no âmbito do New Deal.
6  Rosas 1994.
7  Mendes 1998: 40.
8  No domínio da encomenda privada, destaque-se o estudo de Cátia Mourão acerca de 

um vitral assinado por Almada Negreiros representando Eros e Psique: Mourão 2009.
9  Gomes 2007.
10  Kalis 2014: 73-105; Nelis 2014.



410

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

sos com vista a um “reaportuguesamento”, como, por exemplo, as origens 
medievais de Portugal, convertidas em sustentáculo da tese da ancestralidade 
nacional, e trazidas ao presente através do restauro de castelos e igrejas11 e 
da apropriação imagética em contextos expositivos12. Não obstante, a repre-
sentação de heranças de Roma Antiga não foi totalmente excluída da decora-
ção de edifícios públicos lusos, embora se revele pontual, e particularmente 
decorrente dos fins práticos a que se destinavam os edifícios. Refira-se, a 
título de exemplo: a tapeçaria para o Hotel de Santa Luzia em Viana do Cas-
telo, realizada na Manufatura de Tapeçarias de Portalegre segundo cartão de 
Almada Negreiros, representando a chegada ao rio Lima de tropas romanas 
comandadas por Decimus Junius Brutus13 (1957); as composições historia-
das em mosaico da autoria de António Lino para os Tribunais de Guimarães 
(1960) e de Elvas (1965), integrando cenas alusivas à presença romana nessas 
regiões; a integração da Loba Capitolina na pintura mural aludindo à estru-
tura jurídica do constitucionalismo, assinada por Severo Portela Júnior, no 
Palácio de Justiça de Lisboa (1969)14.

O texto circunscreve-se às Cidades Universitárias de Lisboa e de Coimbra, 
dois marcos da política de obras públicas. Distintas em aspetos como implan-
tação urbana ou autores dos projetos arquitetónicos, ambos os conjuntos foram 
pautados por uma realização morosa, sendo compostos por diversos edifícios 
que incorporam extensos programas decorativos. O primeiro ponto do texto 
encerra uma breve contextualização histórico-política da construção dos campi. 
Considerando a representação de temas ligados à herança romana, atenta-se, 
de seguida, na pintura mural da Faculdade de Letras de Coimbra e nos dese-
nhos incisos para os edifícios de Direito, Letras e Reitoria de Lisboa. A análise 
contempla os processos de encomenda, tomando como base documentação 
arquivística e fontes bibliográficas, procurando questionar o papel da instituição 
universitária enquanto responsável pela definição dos programas iconográficos, 
e observando que a integração de artistas com distintos graus de afinidade ao 
regime propiciou uma multiplicidade de soluções estéticas no caso das cidades 
universitárias. Procura-se avaliar o peso da cultura romana na decoração dos 
edifícios, relacionando-a com as disciplinas ministradas nas Universidades 
e com o entendimento acerca da natureza da instituição universitária, sem 
descurar o papel atribuído às obras de arte enquanto suporte de uma ideologia 
identitária oficial.

11  Neto 2001.
12  Acciaiuoli 1998; Cavero 2016.
13  Elias 2014: 38.
14  Sobre a decoração artística nos espaços de justiça durante o Estado Novo, cf. Nunes 

2003.



411

Ana Mehnert Pascoal

1. � As Cidades Universitárias de Lisboa e de Coimbra: breve con-
textualização

Nos casos de Lisboa e de Coimbra, a criação de comissões de planifica-
ção no seio do Ministério das Obras Públicas e Comunicações, em 1934, por 
determinação do ministro Duarte Pacheco (1900-1943), concretizou aspirações 
acerca das instalações universitárias que vinham sendo publicamente manifes-
tadas nas duas décadas anteriores, particularmente por docentes. A reunião 
de edifícios dedicados ao ensino superior, incluindo residências para a comu-
nidade académica e equipamentos desportivos, observável em cidades como 
Madrid, Paris ou Milão15, suportava o papel atribuído ao Estado na conforma-
ção dos estudantes universitários, encarados como as futuras elites dirigentes 
do país. De facto, a Universidade veio a revelar-se como um dos sustentáculos 
da reprodução das elites; refira-se, a título de exemplo, que uma percentagem 
considerável dos ministros de Salazar foi selecionada entre o professorado uni-
versitário16. Conforme explanou o professor João da Silva Correia (1891-1937) 
numa conferência, em representação do vice-reitor da Universidade de Lisboa 
Carneiro Pacheco, essa concentração de edifícios permitiria uma mais rápida 
“sufocação de distúrbios”17, deixando transparecer os intuitos doutrinadores 
e de homogeneização adscritos à instituição universitária. A Universidade, 
encarada pelo regime do Estado Novo como uma corporação orgânica, per-
dera autonomia desde 1926, havendo controlo progressivo de professores e 
estudantes18. O ambiente repressivo revelou-se, por exemplo, nos processos de 
depuração política dos corpos docentes, ocorridos desde 1935 e intensificados 
após o término da II Guerra Mundial19. O acesso ao ensino superior mante-
ve-se, no geral, limitado a grupos sociais abastados, sendo alvo de rigorosos 
métodos de seleção. Não obstante, a Universidade não cessou de ser palco de 
confrontos políticos e de manifestação da oposição ao regime, particularmente 
no pós-guerra20. Novos e mais adequados edifícios impunham-se, igualmente, 
pelo crescimento da comunidade discente, já sentido na década de 1930 e acen-
tuado nas duas universidades entre as décadas de 1940 e 1960: no ano letivo 
1940-1941, Lisboa contava com 3373 alunos inscritos e Coimbra com 1611; 
volvidos vinte anos, registavam-se, respetivamente, 7232 e 5356 estudantes21. 
Um aumento exponencial ganhou contornos nos anos de 1960 e, sobretudo, 

15  Pacheco 1934.
16  Almeida, Pinto 2002: 26; Carvalho, Ferreira, Pinto 2009: 127.
17  Correia 1936: 19.
18  Torgal 1999: 88-95, 211-214.
19  Carvalho 2008: 751-753, 783-784; Rosas e Sizifredo 2013.
20  Nóvoa 1992: 495-496; Torgal 1999: 215-240.
21  Ó 2011: 138-139.



412

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

1970 – o que, contudo, não significa que a totalidade dos inscritos tenha vindo 
a concluir o grau22.

Almejada praticamente desde a criação da Universidade de Lisboa em 1911, 
então dispersa por edifícios preexistentes, a Cidade Universitária de Lisboa ganha 
contornos nítidos com a implementação da Comissão para os Novos Edifícios 
Universitários (CANEU) e a contratação do arquiteto Porfírio Pardal Monteiro 
(1897-1957) para elaboração dos projetos arquitetónicos para os edifícios da 
Reitoria e Faculdades de Direito e de Letras, em terrenos desocupados a oeste do 
Campo Grande23. Diversas vicissitudes financeiras e políticas levaram a que este 
conjunto apenas viesse a ser construído na década de 1950, recuperando e refor-
mulando as propostas iniciais do arquiteto. O seu sobrinho, arquiteto António 
Pardal Monteiro (1928-2012), acompanharia o término da Reitoria. Nessa altura, 
ultimou-se o edifício do Hospital Escolar de Santa Maria, da traça do arquiteto 
Hermann Distel (1875-1945), e planearam-se equipamentos desportivos e de 
lazer para estudantes num novo estudo de conjunto, não realizado na íntegra, 
pelos arquitetos João Simões (1908-1995) e M. Norberto Corrêa (n.1926). Ape-
sar da implantação de pavilhões provisórios, tornados permanentes, para res-
ponder à especialização científica e ao incremento de estudantes, como sucedeu 
no caso de Farmácia, a desejada transferência de outras faculdades para o local 
apenas se realizaria no pós-ditadura, como sucedeu com a Faculdade de Ciências.

O plano para remodelação dos edifícios universitários na Alta de Coimbra, 
cuja realização principiou em 1943, surgiu sobretudo como reação à regulamen-
tação dos planos para Lisboa em 193424. Os primeiros estudos de urbanização, 
acometidos aos arquitetos Luís Benavente (1902-1993) e Raul Lino (1879-1974), 
previram demolição, remodelação e construção de edifícios. A reformulação 
desses primeiros estudos, levada a cabo pelo arquiteto Benavente com acompa-
nhamento de um grupo de professores, ficou, também, sem efetivação. O planea-
mento passou a ser orientado pela Comissão Administrativa do Plano de Obras 
da Cidade Universitária de Coimbra (CAPOCUC) em 1941, com uma equipa 
dirigida pelo arquiteto Cottinelli Telmo (1897-1948). Cottinelli foi substituído 
pelo arquiteto Cristino da Silva (1896-1976) após o seu falecimento, cabendo a 
orientação dos derradeiros edifícios estado-novistas ao arquiteto da Direção-Geral 
dos Edifícios e Monumentos Nacionais (DGEMN), João Vaz Martins (1910-1988). 
Delinearam-se, entre outros, novos blocos para as Faculdades de Letras (arqui-
teto Alberto José Pessoa), Medicina e Ciências (arquiteto Lucínio Cruz), e para 
equipamentos como a Biblioteca Central (arquiteto Alberto José Pessoa) e a Asso-
ciação Académica (arquitetos Alberto José Pessoa e João Abel Manta). Em para-

22  Ó 2011: 149.
23  Sobre este assunto, cf. Pascoal 2012.
24  Para uma análise detalhada do processo, cf. Rosmaninho 2006.



413

Ana Mehnert Pascoal

lelo, remodelou-se a Praça das Escolas, adaptando, por exemplo, as instalações 
da Reitoria e da Faculdade de Direito (arquiteto Luís Amoroso Lopes), e foram 
demolidos diversos colégios e o Observatório Astronómico do Pátio das Escolas.

Em ambos os casos, atesta-se a realização de viagens de estudo pelos arqui-
tetos e outros membros das comissões de estudo, particularmente a Itália e 
a Espanha, bem como o conhecimento de exemplos estrangeiros através da 
circulação de revistas e de bibliografia especializada e da integração de redes 
internacionais de profissionais25. Também nos dois casos, a participação das 
Universidades na planificação foi secundarizada, embora tenham sido consul-
tados professores na conceção de edifícios e de obras de arte, e tenha havido 
discussões sobre estes assuntos nas reuniões dos Senados Universitários e dos 
Conselhos Escolares. Apesar das diferenças formais das duas cidades universi-
tárias, decorrentes também das distintas possibilidades de integração urbana, a 
sua concretização foi permeada por princípios identitários idênticos.

2. � Representação de temas romanos na decoração dos novos 
edifícios universitários

A presença da Antiguidade Clássica é notória nas duas cidades universitá-
rias. A decoração artística aplicada nos edifícios, tanto em Coimbra como em 
Lisboa, atesta uma valorização do legado greco-latino.

No exterior da Faculdade de Letras de Coimbra, quatro estátuas da autoria 
de Salvador Barata Feyo (1899-1990) comprovam a ancestralidade de discipli-
nas como a Poesia ou a História, identificadas através de figuras como Safo e 
Tucídides. Inspirações de carácter estético revelam-se nos grupos escultóricos 
de Leopoldo de Almeida (1898-1975), através das vestes e da fisionomia idea-
lizada das figuras. A peça dedicada à Medicina incorpora uma figura central 
feminina, identificada como Hígia, filha de Asclépio26, acompanhada de Hipó-
crates e Galeno, ambos também incluídos na tapeçaria mural segundo cartão 
de Domingos Rebelo (1891-1975) para a Sala do Conselho da Faculdade de 
Medicina. No edifício da secção de Matemática, as origens da disciplina foram 
fixadas por Gustavo Bastos (1928-2014) em baixos-relevos em redor da entrada, 
e por Almada Negreiros (1893-1970) num mural no átrio, integrando menções 
a Pitágoras, Platão, Arquimedes e Aristóteles, entre outros. 

Em Lisboa, refiram-se os baixos-relevos que adornam as fachadas das 
Faculdades de Direito e de Letras. Para Direito, Barata Feyo concebeu uma 
peça alegórica que comporta quatro figuras femininas de evocação clássica ao 
nível das vestes, exaltando os valores de lei, paz, dignidade e justiça. No edifício 

25  Sobre este assunto, para além das referências citadas, e particularmente no que respeita 
a influências italianas, cf. Pegorin 2018: 382-430.

26  Mega 2011: 136. 



414

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

oposto, os baixos-relevos evocam a inspiração das musas: Álvaro de Brée (1903-
1962) convocou Clio, Érato e Calíope, e Leopoldo de Almeida fixou Apolo 
cavalgando Pégaso junto de Clio e Polimnia. Em adição, importa indicar a tape-
çaria mural segundo desenho de Guilherme Camarinha (1912-1994) encomen-
dada para a então Sala do Conselho Científico da Faculdade de Direito, dado 
que a composição alegórica contém uma inscrição latina atribuída ao jurista 
romano Domício Ulpiano: HONESTE VIVERE, ALTERUM NON LAEDERE, 
SUUM CUIQUE TRIBUERE (Dig. 1.1.10.1). Para o Estádio Universitário, o 
pintor Júlio Santos (1906-1969) concebeu um painel cerâmico que, em torno de 
Atena no topo de um pódio, evoca os jogos olímpicos e a inspiração das musas.

Em Coimbra, duas pinturas a fresco de grandes dimensões decoram o átrio 
de entrada da Faculdade de Letras, inaugurada em 195127. Uma das pinturas 
enquadra uma Alegoria à Antiguidade Clássica, pela mão de Joaquim Rebocho 
(1912-2003), e a outra fixa uma Alegoria da Glorificação do Génio Português, 
da autoria de Severo Portela Júnior (1898-1985), ambas terminadas em 195128. 
Os autores foram selecionados após rejeição da proposta do pintor Henrique 
Franco (1883-1961), primeira escolha, cujos honorários se afiguraram dema-
siado elevados a par do demorado prazo de execução, considerado incompatível 
com as exigências da CAPOCUC.29

Previamente à encomenda, o arquiteto Cristino da Silva elaborara uma 
proposta para duas pinturas, sendo que para o painel dedicado aos “tempos 
antigos”, sugeria, entre várias figuras, a referência à poesia do período romano 
através de uma cena das Geórgicas ou das Bucólicas de Virgílio, e de uma alego-
ria relativa a uma das odes de Horácio30. Os professores de Letras, chamados a 
pronunciar-se, validaram a generalidade dos temas, preferindo que se represen-
tassem as Bucólicas e as Odes Cívicas31. As manifestações seriam mais detalhadas 
para o painel dedicado à temática portuguesa. A ausência de documentação nos 
arquivos, particularmente no que respeita a possíveis memórias descritivas de 
Joaquim Rebocho32, não permite avaliar o grau de influência sobre o artista por 
parte dos professores envolvidos na definição temática do painel, ou constatar 
as razões para a divergência da obra final dessas ideias iniciais. Identificámos 
três fotografias dos estudos esboçados que o artista terá apresentado à CAPO-
CUC33. Manuel Lopes de Almeida foi responsável por emitir um parecer sobre 

27  Rosmaninho 2006: 233-237.
28  Para uma detalhada análise iconológica dos painéis, cf. Duarte 2003: 59-123.
29  Rosmaninho 2006: 275.
30  Rosmaninho 2020: 463-464.
31  Duarte 2003: 64; Rosmaninho 2006: 276.
32  Duarte 2003: 64-65; Rosmaninho 2006: 284.
33  Uma fotografia é referida por Nuno Rosmaninho e Marco Daniel Duarte, estando 

apensa a uma nota manuscrita de José Frederico Ulrich, datada de 10.01.1950, que integra o 



415

Ana Mehnert Pascoal

as fotografias dos estudos em Junho de 195034 [Fig. 1], díspares da primeira 
fotografia observada pelo Ministro das Obras Públicas nos inícios desse ano. 
Certamente foram apontados pormenores que levaram à reformulação dos 
estudos, à imagem do que sucedeu no cerrado escrutínio iconográfico ocorrido 
no processo de execução do painel de Severo Portela.

[Fig. 1] Estudo desenhado por Joaquim Rebocho para o mural da Faculdade de Letras 
de Coimbra [1950] © Col. Estúdio Mário Novais | FCG – Biblioteca de Arte e Arquivos, 
cota: CFT003.020252

espólio do Arquivo da Universidade de Coimbra (AUC): fundo CAPOCUC, processo 275. As 
outras duas, sem data, pertencem à coleção do Estúdio Mário Novais, localizada na Biblio-
teca de Arte da Fundação Calouste Gulbenkian, cotas: CFT003.020251 e CFT003.020252.

34  Duarte 2003: 65. Possivelmente, trata-se das fotografias do Estúdio Mário Novais.



416

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

Rebocho, formado pela Escola de Belas-Artes de Lisboa em Pintura e 
Arquitetura, colaborara com Domingos Rebelo no término dos painéis do Salão 
Nobre do Palácio de São Bento (1944-47). Durante o período em que laborou 
para a Faculdade de Letras de Coimbra, recebeu a encomenda para um tríp-
tico a fresco destinado ao Ministério das Finanças, em Lisboa. Entre outros 
trabalhos pelo país, foi responsável, na Cidade Universitária de Coimbra, pelo 
restauro dos azulejos do Colégio dos Grilos35 (1969-70).

[Fig. 2] Pintura mural Alegoria à Antiguidade Clássica (pormenor), Joaquim Rebocho, 
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 1951 © GCI/FLUC

No painel dedicado à Antiguidade Clássica [Fig. 2], a base da compo-
sição é povoada por figuras evocando a herança grega, incluindo, entre 
outras, referências à Odisseia e a Platão, constando ao centro uma reprodu-
ção da escultura Vitória de Samotrácia. No topo, uma figura feminina alada 
suportando uma cruz alude à vitória do cristianismo sobre o paganismo, 
na linha da ideologia oficial do regime. O canto superior esquerdo com-
porta alusões ao Império Romano. Perante um fundo ocupado pelo Arco 
de Tito e pelo Coliseu dos Flávios – não só símbolos de Roma, mas mate-
rializações do domínio político –, a brônzea Loba Capitolina enquadra o 

35  Rosmaninho 2006: 120.



417

Ana Mehnert Pascoal

Imperador Augusto, acompanhado de uma figura feminina alada de tez 
clara, possivelmente uma representação da deusa Vitória, ausente na pri-
meira fotografia e, quiçá, sugestão dos avaliadores. A figura possui, a seu 
lado, uma armadura, e vislumbram-se um escudo e uma lança. A loba figura 
sem Rómulo e Remo, acrescento renascentista que não faria sentido numa 
representação do período romano, como notou Marco Daniel Duarte36, e que 
constitui uma alteração aos esboços iniciais de Rebocho. O Imperador baseia-se 
numa reprodução da escultura Augusto de Prima Porta, embora com acrescento 
de sandálias, que não constam da cópia em mármore existente nos Museus 
do Vaticano, a presumível fonte de inspiração do artista: com o braço direito 
estendido em posição de comando e envergando uma couraça com relevos 
historiados, Augusto personifica a autoridade de que é detentor. O colorido da 
pintura como que vivifica a personagem, afastando-se do estatismo da estatuária 
e inserindo-a no contexto histórico que se pretende evocar. A seu lado locali-
za-se a águia imperial sobre uma coroa de louros, tendo perdido os estandartes 
inicialmente idealizados e mudado de posição face aos estudos. No lado oposto 
a esta cena encontram-se duas figuras aureoladas, integradas numa estrutura 
arquitetónica abobadada. Marco Daniel Duarte propôs duas hipóteses para a 
sua identificação37: Santo Agostinho – que constara da primeira proposta de 
Cristino da Silva, enquanto representante da filosofia e da mística38 – acompa-
nhado da mãe, Santa Mónica, ou o Imperador Constantino junto de Helena, 
representando a difusão do cristianismo a partir do Império Romano. A pro-
fusa composição insere-se numa estética figurativa de cariz academizante, em 
consonância com o painel fronteiro.

Em Lisboa, destaca-se a decoração dos pórticos de entrada nas Facul-
dades de Direito e de Letras e na Reitoria, para os quais Almada Negreiros 
elaborou desenhos que foram incisos na pedra. O arquiteto Pardal Monteiro 
foi responsável pela indicação dos artistas que participaram na decoração dos 
edifícios, aquando da reformulação dos projetos na década de 1950. No caso 
da Reitoria, o seu sobrinho sugeriu um conjunto adicional de colaboradores e 
obras de arte39. Almada, que, apesar do seu percurso artístico individualizado e 
da oposição à instrumentalização dos artistas pelo SPN, se viu na necessidade 
de trabalhar para encomendas estatais40, colaborou com Pardal Monteiro em 
diversos equipamentos da capital, criando desde pinturas murais a cartões para 
vitrais. Utilizou a técnica do desenho inciso na decoração do Hotel Ritz (1959) e 

36  Duarte 2003: 76.
37  Duarte 2003: 72, 77-78.
38  Duarte 2003: 64.
39  Monteiro 2012: 286-287.
40  Cf. Santos 2017; Vasconcelos 2017; Santos 2020.



418

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

no painel Começar (1969) para a Fundação Calouste Gulbenkian. As decorações 
para as duas Faculdades seriam realizadas já após a inauguração dos edifícios.

A memória descritiva para a Faculdade de Direito esclarece que o artista se 
informou “entre os universitários sobre o autor de um assunto para a decora-
ção”41, tendo entrado em contacto com Franz-Paul de Almeida Langhans (1908-
1986), então secretário particular de Salazar42. Langhans publicara um texto 
intitulado “Visão Histórica do Direito”43, que serviu de base à composição e à 
sequência de figuras para o pórtico. A maioria das fontes textuais desse estudo 
estariam, segundo Almada, reunidas no Compêndio de História da Filosofia do 
Direito, que resumiu o curso lecionado na faculdade lisboeta pelo professor 
Antonio Truyol e Serra (1913-2003) no ano letivo de 1950-5144. Conforme ao 
texto de Langhans, cada parede recebeu um assunto relacionado com a disci-
plina, das origens mesopotâmicas passando pela conceção transcendente do 
Direito e pela construção romana do Direito; a última parede foi dedicada às 
grandes figuras representativas do Direito português, não abordadas no texto. 
No que respeita a fontes iconográficas, Almada Negreiros refere basear-se exclu-
sivamente em fontes existentes, excetuando os casos de Pitágoras e de Hera-
clito de Éfeso. Não especifica o tipo de fontes de que se serviu, que incluiriam 
presumivelmente gravuras e esculturas. O artista havia, inclusive, solicitado 
fotografias da Estela de Hammurabi ao Museu do Louvre para uma reprodução 
correta na composição. Assume uma adaptação das fontes iconográficas através 
de “simplificação linear”45, criando cenas individualizadas com figuras bidimen-
sionais esquemáticas, identificáveis também através de atributos ou legendas.

Almada afirma que a inserção de textos e legendas em português nos estu-
dos prévios servia para facilitar a leitura do conjunto, prevendo a utilização 
de caracteres originais na obra final, por exemplo, hebraicos para Moisés e 
gregos para Sócrates e Platão. A extensão e o aspeto condensado das legendas 
observáveis nos estudos prévios46 [Fig. 3], em certos casos ocupando maior

41  Memória Descritiva para a decoração do pórtico da Faculdade de Direito na Cidade 
Universitária pelo pintor José de Almada Negreiros, 02.01.1957, anexa a ofício de Ignácio 
Oom do Vale para o Diretor da Faculdade de Direito, 11.02.1957. Arquivo Histórico da 
Faculdade de Direito da Universidade de Lisboa (AHFDUL), documentação não tratada 
arquivisticamente. Agradeço ao Professor Doutor Gonçalo Sampaio e Mello a partilha desta 
documentação.

42  Subtil [s.d.]: 9.
43  Langhans 1957.
44  Serra 1954.
45  Memória Descritiva para a decoração do pórtico da Faculdade de Direito na Cidade 

Universitária pelo pintor José de Almada Negreiros, 02.01.1957 [...]. AHFDUL, documentação 
não tratada arquivisticamente.

46  Fotografias do Estúdio Mário Novais reproduzem desenhos que se presume correspon-
derem aos estudos prévios enviados por Almada para a CANEU. Encontram-se no espólio à 
guarda da Biblioteca de Arte da Fundação Calouste Gulbenkian, cotas: CFT003.5395-5399.



419

Ana Mehnert Pascoal

[Fig. 3] Estudo desenhado por Almada Negreiros para decoração da Faculdade de Letras 
de Lisboa [1957] © Col. Estúdio Mário Novais | FCG – Biblioteca de Arte e Arquivos, 
cota: CFT003.5702



420

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

superfície do que as figuras, foi criticada pelo pintor e professor Armando de 
Lucena (1886-1975), vogal da 1.ª subsecção da 6.ª secção da JNE que emitiu 
o parecer sobre a proposta47. O vogal cingiu-se a uma apreciação do carácter 
estético, aprovando os desenhos, e relegando considerações sobre o teor jurídico 
ou filosófico para quem de direito. Na sequência, por vontade do Ministro das 
Obras Públicas, Eduardo Arantes e Oliveira (1907-1982), a CANEU enviou os 
desenhos ao Diretor da Faculdade de Direito, então Inocêncio Galvão Teles 
(1917-2010), para que se pronunciasse sobre o assunto48. Apesar de a resposta 
não ter sido detetada, é possível que o diretor tenha feito anotações. Observa-
-se uma redução das legendas na versão final, inscritas na língua e caracteres 
originais tal como Almada mencionara na memória descritiva, bem como a 
reformulação de algumas figuras.

Cícero constitui a primeira representação ligada à herança romana, 
incluído na parede dedicada à conceção transcendente do Direito e elencado 
após Creonte e Antígona, que aludem à obra de Sófocles. Cícero, difusor do 
pensamento jurídico grego, figura de pé, envergando toga e sandálias [Fig. 4]. 
Possui o braço direito erguido, em posição de orador, e surge acompanhado 
de uma alusão a De Officiis, título inscrito num quadrado junto aos seus pés. 
À direita, foram gravadas citações latinas das obras De Legibus e De Repu-
blica, respetivamente: LEX EST RATIO SUMMA / INSITA IN NATURA QUAE 
/FACIENDA SUNT / PROHIBET QUE / CONTRARIA49 (Cic. Leg. 1.18), e EST 
QUIDEM VERA LEX / RECTA RATIO NATURAE / CONGRUENS DIFUSA IN 
/ OMNES CONSTANS / SEMPITERNA50 (Cic. Rep. 3.33). As três obras surgem 
destacadas por Truyol y Serra51. As citações latinas substituíram as legendas 
em português constantes do estudo prévio52, e detêm maior afinidade ao texto 
de Langhans, por enaltecerem a postura de Cícero acerca da lei divina “acima 
das fragilidades da Justiça terrena”53 que não constava da Lei das Doze Tábuas 

47  Atas das Sessões da 1.ª Subsecção da 6.ª Secção, Livro 101: Ata da 242.ª sessão, 11.01.1957, 
ff.3v-4. Arquivo Nacional Torre do Tombo (ANTT), Fundo Junta Nacional da Educação.

48  Ofício de Ignácio Oom do Vale para o Diretor da Faculdade de Direito, 11.02.1957. 
AHFDUL, documentação não tratada arquivisticamente. 

49  “A lei é a norma suprema que, inserida na Natureza, determina o que se deve fazer 
e proíbe o seu contrário”. Tradução do Professor Doutor Nuno Simões Rodrigues, a quem 
agradeço a colaboração.

50  “A lei verdadeira é sem dúvida a recta razão, conforme à natureza, em todos gravada, 
constante, sempiterna (...)”. Tradução em Cícero 2008: 186.

51  Serra 1954: 39.
52  Constavam junto a Cícero: “A CIENCIA DO DIREITO / NÃO NASCE DOS ÉDITOS / 

DOS PRETORES OU DAS / LEIS DAS DOZE TÁBUAS / MAS DO SEIO DA FILOSO- / FIA 
// EX INTIMA FILO- / SOFIA” e “A LEI NÃO É INVENÇÃO DO ENGENHO / HUMANO, 
NEM DA VONTADE DOS POV- / VOS... É O ESPÍRITO DE DEUS, A / SUA RAZÃO 
SOBERANA”. Trata-se de citações copiadas do texto de Truyol y Serra Serra 1954: 40.

53  Langhans 1957: 15.



421

Ana Mehnert Pascoal

ou dos éditos dos pretores. No registo abaixo, as figuras de São Paulo e de 
Santo Agostinho, acompanhadas de citações inscritas e indicação de obras rele-
vantes54. Ambos envergam toga e perderam, para além das extensas legendas, 
as longas barbas e os halos dos estudos prévios. Santo Agostinho surge mais 
modesto face à representação imponente da versão inicial enquanto Doutor da 
Igreja, com báculo e mitra. Na versão final, estas figuras remetem para a difu-
são do cristianismo através de uma rede possibilitada pelo Império Romano.

[Fig. 4] Desenhos incisos: Conceção Transcendente do Direito: Cícero, São Paulo e Santo 
Agostinho, Almada Negreiros, Faculdade de Direito da Universidade de Lisboa, 1957. 
Fotografia da autora.

A construção romana do Direito [Fig. 5], na parede seguinte, principia 
pelo mito fundacional de Roma, através da reprodução da amamentação de 
Rómulo e Remo pela loba, cuja inspiração foi colhida na escultura em bronze 
existente nos Museus Capitolinos. Junto da Loba Capitolina encontra-se Sér-
vio Túlio, aludindo-se, através de um quadrado com a inscrição CONSTITU-

54  Também neste caso, houve alterações significativas às longas legendas incluídas nos 
desenhos prévios, que Almada transcrevera do texto de Truyol y Serra que lhe serviu de 
suporte. Serra 1954: 46, 50.



422

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

TIONES, à reforma constitucional criadora das bases da República que lhe é 
atribuída. O sexto rei de Roma possui duas tábuas nas mãos ao invés do perga-
minho inicialmente previsto. Na sequência, menciona-se o marco do primeiro 
compêndio escrito de leis romanas, Lex Duodecim Tabularum, inscrito sobre 
um conjunto de dez figuras masculinas de toga que representam o primeiro 
Decênviro. O grupo é conduzido por Ápio Cláudio, jurista identificado por 
legenda e sem a posição de destaque conferida no estudo. Também se omitiram, 
na versão definitiva, as legendas relativas a disposições legais. A Lei das Doze 
Tábuas, “base do grande ordenamento jurídico, edifício magestoso [sic] erguido 
em nome do Senado e do Povo Romano”55, indicados através do acrónimo 
SPQR, precede cinco jurisconsultos significativos para o desenvolvimento da 
jurisprudência no Império Romano. Encontram-se identificados, pelo nome 
e obra, Gaio (Institutiones), Domício Ulpiano (Regulae), Paulo (Sententiae), 
Papiniano (Questiones et Responsa) e Modestino (Pandectae), constituindo o 
último um acrescento ao estudo desenhado, nitidamente citando os quatro 
juristas referidos por Truyol y Serra, que os considera “a ilustração vivente da 
influência da filosofia grega sobre o espirito romano”56 e decisivos na definição 
dos conceitos de ius naturale e ius gentium. A viagem pela evolução do Direito 
romano termina no Imperador Justiniano I, imagem inspirada no mosaico 
da Basílica São Vital em Ravena. Segundo Langhans, trata-se de “uma histó-
ria acabada com princípio, meio e fim”57, cuja influência persistiu ao longo 
dos séculos58 e que ainda se fazia sentir nos curricula da faculdade59. Assim, o 
programa decorativo não se revela tanto como homenagem ao legado romano 
como sustentáculo da área do Direito, constituindo antes uma ilustração dos 
conteúdos das disciplinas ministradas na instituição – uma narrativa ilustrada, 
à imagem das representações hagiográficas nas igrejas. Almada, aliás, aludira 
em 1938, por ocasião de homenagem pública a Pardal Monteiro, ao papel dos 
arquitetos na colaboração com o Estado, referindo-se aos muros dos novos 
edifícios como “livro aberto” apto a receber histórias “para o povo ler e fixar”60 
– segundo Raquel Henriques da Silva, um entendimento tradicional e algo redu-
tor, por limitar as funções e os significados possíveis de arte e de arquitetura61.

55  Langhans 1957: 17.
56  Serra 1954: 41.
57  Langhans 1957: 18.
58  Galvão Teles proferira, alguns anos antes, uma conferência onde sublinhara preci-

samente o papel do legado jurídico romano na codificação contemporânea. Teles 1951a: 7.
59  A reforma da lei orgânica das Faculdades de Direito de 1945 modificava o anterior 

plano de estudos, fazendo a cadeira de História do Direito Romano parte do 1.º ano do curso 
geral de Direito. Decreto-lei n.º 34850, 21.08.1945, Diário do Governo, I série, n.º 187, p. 682.

60  Negreiros 2006: 269.
61  Silva 1993: 196.



423

Ana Mehnert Pascoal

[Fig. 5] Desenhos incisos: Construção Romana do Direito, Almada Negreiros, Faculdade 
de Direito da Universidade de Lisboa, 1957. Fotografia da autora.

Relativamente à Faculdade de Letras, para a qual o artista concebeu um 
historial da literatura universal e portuguesa, dos primórdios bíblicos aos hete-
rónimos de Fernando Pessoa, não se identificou documentação acerca da enco-



424

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

menda. No entanto, desenhos de estudo62 e esquemas indicando as figuras a 
contemplar63, permitem confirmar diferenças entre a obra final e os planos 
iniciais. É possível que, à semelhança do que sucedeu na Faculdade de Direito, 
Almada Negreiros tenha contactado com professores de Letras para definir as 
obras dignas de realce. Embora a documentação existente não permita confir-
mar a discussão do assunto no âmbito do Conselho Escolar, comprova-se que 
este organismo se debruçou sobre as decorações para o novo edifício, nomea-
damente a tapeçaria para o gabinete do diretor64 e os bustos de professores 
ilustres65. Terá havido, provavelmente, considerações do corpo docente quanto 
à narrativa de Almada para o pórtico de entrada da Faculdade, porventura 
por parte dos responsáveis pelas cadeiras de Literatura. A incisão na pedra 
foi concluída em 1961, sendo concomitante à decoração da Reitoria. Após o 
término do trabalho, Almada enumerou as figuras representadas num jornal 
diário lisboeta66.

No edifício de Letras consta apenas uma referência ao legado romano, 
localizada no final da parede lateral esquerda. Trata-se de um episódio da 
Eneida de Virgílio relatado durante a catábase de Eneias, o encontro com 
Palinuro: o timoneiro, vencido pelo Sono e lançado violentamente aos mares 
durante a viagem de regresso da Líbia, agarra-se, desnudo, ao leme no meio 
das ondas que o arrastaram por três noites67 [Fig. 6; Fig. 7]. Esta cena é ante-
cedida por um passo de outra epopeia, a Odisseia, figurando o confronto de 
Ulisses com Posídon68.

62  Existem vários desenhos prévios no Espólio Almada Negreiros (disponível em https://
modernismo.pt/index.php/arquivo-almada-negreiros), bem como uma fotografia congre-
gando a composição na totalidade, da autoria de Horácio Novais, sem data, pertencente ao 
Fundo do Arquivo das Construções Escolares, Arquivo Histórico da Secretaria-Geral da 
Educação e Ciência, cota CE/ES-S2 (reproduzida em Pascoal 2012: 186-187).

63  Identificados no Espólio Almada Negreiros, cotas: MB_AN_120 (https://modernismo.
pt/index.php/arquivo-almada-negreiros/details/33/1559), e ANSA-A-113 (https://moder-
nismo.pt/index.php/arquivo-almada-negreiros/details/33/2700), e em Teixeira 1993: 233.

64  Atas do Conselho Escolar, Sessão de 11.04.1959, f. 72. Arquivo Histórico da Faculdade 
de Letras da Universidade de Lisboa (AHFLUL), Fundo Orgânico-Funcional da Faculdade 
de Letras da Universidade de Lisboa: UI A6.

65  Atas do Conselho Escolar, Sessão de 31.01.1958, f. 13; Sessão de 11.04.1959, f. 72; Sessão 
de 21.12.1959, f. 109. AHFLUL, Fundo Orgânico-Funcional da Faculdade de Letras da Uni-
versidade de Lisboa: UI A6.

66  Anónimo 1961: 15. 
67  Verg. Aen. 6.337-383. Vejam-se dois desenhos de estudo pertencentes ao Espó- 

lio Almada Negreiros: cotas MB_AN_127 (https://modernismo.pt/index.php/arquivo-al 
mada-negreiros/details/33/1566), e MB_AN_128 (https://modernismo.pt/index.php/arqui 
vo-almada-negreiros/details/33/1567). 

68  Hom. Od. 5.282-460.



425

Ana Mehnert Pascoal

[Fig. 6] Estudo desenhado por Almada Negreiros para decoração da Faculdade de Letras 
de Lisboa, s.d. © Espólio Almada Negreiros, cota: MB_AN_128.

[Fig. 7] Desenhos incisos: Eneida – Palinuro, Almada Negreiros, Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa, 1961. Fotografia da autora.



426

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

Refiram-se, por fim, os desenhos de Almada Negreiros para a Reitoria, 
mesmo que não retratem diretamente marcos da herança romana. Apesar de, 
também para este caso, não se ter detetado programa ou memória descritiva 
do artista, sabe-se que uma comissão constituída pelos professores Vitorino 
Nemésio (1901-1978), Paulo Cunha (1908-1986) e Eduardo Coelho (1896-
1974) – representantes, respetivamente, das Faculdades de Letras, Direito e 
Medicina, foi responsável pela elaboração de um parecer acerca do projeto de 
decoração artística do edifício da Reitoria, apresentado pelo reitor Marcelo 
Caetano (1906-1980), em maio de 196069. A proposta de Almada Negreiros70 
foi aprovada pelo vogal da 1.ª subsecção da 6.ª secção da JNE, Armando de 
Lucena71. Considerando a declaração de Querubim Lapa (1925-2016), um dos 
artistas intervenientes no edifício, sobre o papel ativo do reitor na apreciação 
dos estudos prévios72, e analisando as posições de Marcelo Caetano acerca do 
que entendia ser a essência da universidade, podemos intuir que terá tido algum 
peso na definição das temáticas figuradas.

Para o pórtico de entrada que dá acesso à Aula Magna, Almada conce-
beu composições dominadas por duas figuras de grandes dimensões: Apolo, 
musculado e praticamente desnudo junto do galo solar, e Atena, envergando 
elmo, lança e escudo, em atitude contemplativa acompanhada da coruja  
[Fig. 8]. Cada um dos deuses está rodeado de grupos de estudantes e profes-
sores, vestidos de acordo com a época de execução das decorações. Atentando 
em discursos de Marcelo Caetano, parece-nos que estas composições refletem 
as conceções humanistas que atribuía à universidade. Idealizando a instituição 
universitária como uma corporação orgânica e uma coletividade de intercâm-
bio entre mestres e alunos, capaz de gerar um sentimento de identificação 
comum – reforçado pela reunião das faculdades num local circunscrito –, 
incumbia à Universidade de Lisboa o papel de “procurar, no tumulto confuso 
de emoções e aspirações que cada onda de juventude traz consigo, representar 
esse sereno e claro sorriso de Minerva que traduz a ordem do pensamento, o 
quadro de uma disciplina mental e o alicerce sólido das audácias criadoras”73. 
Cabia à Universidade definir padrões morais, transmitir os marcos decisivos 
do “património cultural da Humanidade”74 aos seus formandos e honrar o 
espírito clássico que definia a constante humana. Também Almada valorizava 
a cultura clássica, concretamente a herança grega, entendida como berço da 

69  Pascoal 2012: 162.
70  Existem diversos desenhos preparatórios no referido Espólio Almada Negreiros.
71  Atas das Sessões da 1.ª Subsecção da 6.ª Secção, Livro 103, Ata da 288.ª sessão, 

16.12.1960, f. 57. ANTT, Fundo Junta Nacional da Educação.
72  Pascoal 2012: 220.
73  Caetano 1974: 12.
74  Caetano 1974: 11.



427

Ana Mehnert Pascoal

Europa. Junto das duas figuras, teve oportunidade de fixar um aspeto das suas 
teorizações que partiam da interpretação de referências bebidas na Antiga 
Grécia e, sobretudo, em Pitágoras, concretamente o pentagrama que marca as 
relações do “antropomorfismo-número”, relacionando gerações de números 
com divindades da mitologia clássica75. Assim, estas decorações cumprem um 
propósito integrador, realçando os valores que pautavam a Universidade de 
Lisboa e contribuindo para forjar um sentimento identitário e de consciência 
coletiva entre os seus membros.

[Fig. 8] Desenhos incisos: Atena e comunidade académica, Almada Negreiros, Reitoria 
da Universidade de Lisboa, 1961. Fotografia da autora.

75  Negreiros 1948: 30; Freitas 1977: 36.



428

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

Algumas reflexões 

O confronto entre o painel de Coimbra e as ilustrações de Lisboa eviden-
cia nítidas diferenças em termos formais. A pintura de Rebocho, numa pro-
fusa composição que sobrepõe várias personagens paradigmáticas e diversos 
momentos históricos, revela um figurativismo de sabor académico. Os desenhos 
de Almada testemunham os condicionalismos impostos pela técnica empregue, 
resultando numa narração sequenciada de cenas e figuras definidas por um 
traço expressivo e esquemático. As representações de temas romanos congre-
gam, igualmente, assuntos distintos, pese embora a referência ao legado clás-
sico através de Homero, Platão e da sapiência de Atena guerreira em ambas as 
Universidades. Não só as fontes selecionadas e os particularismos dos próprios 
artistas, mas também os propósitos atribuídos à decoração artística pelos res-
ponsáveis pelas definições estética e temática poderão contribuir para explicar 
essas diferenças.

A pintura final de Joaquim Rebocho demonstra um grau de erudição 
assinalável, citando fontes iconográficas como estátuas e monumentos mar-
cantes. Quanto à herança romana, o papel vitorioso de Augusto surge des-
tacado, como que aludindo à vasta influência territorial do seu domínio 
político, reforçado por infraestruturas significativas da paisagem de Roma 
associadas à dinastia do Flávios. A composição, no seu todo, encerra intuitos 
de consagração da civilização ocidental através da celebração das origens 
greco-latinas, servindo-se de figuras representativas do imaginário coletivo 
e marcando o triunfo da religião cristã, um aspeto caro ao Estado Novo. A 
representação do Império Romano, protótipo do modelo imperial expan-
sionista sequente, poderá, embora sem termos fundamento documental, 
ser interpretada como legitimação do império colonial que o Estado Novo 
procurava salvaguardar no pós-guerra. Uma identificação com o sistema 
político inaugurado por Augusto estaria patente na lógica de inclusão de 
múltiplos povos nas então denominadas províncias ultramarinas, que o 
regime português alvitrava integrar através da missão civilizadora que assu-
mia competir-lhe. Nesta ótica, fundamenta-se essa representação universal 
do poder romano, em vez de se integrarem marcas da presença romana no 
território português como Conímbriga, próxima da alma mater de Salazar, 
que poderiam exprimir um momento de subjugação – tenha-se em conta 
que, oficialmente, as origens da nação se situavam em período anterior à 
presença romana76. Não deixa, também, de ser digno de nota que o legado de 
Augusto fora, precisamente, enaltecido e tomado como exemplo identitário 
por Mussolini.

76  Gomes 2007: 204.



429

Ana Mehnert Pascoal

Para o professor Manuel Lopes de Almeida (1900-1980), as funções prin-
cipais de uma Faculdade de Letras eram educativas e de preparação peda-
gógica77. No caso do painel alegórico ao génio português, que comentou, 
a decoração deveria incorporar figuras exemplares para contemplação dos 
estudantes. Assim, mais do que um retrato dos conteúdos didáticos das aulas, 
estes painéis predispunham-se a inspirar moralmente os discentes através 
do elogio de marcos civilizacionais, contribuindo para uma reta conduta 
ideologicamente conformada. Como Nuno Rosmaninho ponderou, a omni-
presença da antiguidade clássica na Cidade Universitária de Coimbra não é 
imparcial, servindo os desígnios oficiais78. Como vimos, a Universidade assu-
miu, durante o Estado Novo, um papel de reprodução da ordem estabelecida. 
Segundo Galvão Teles, a Universidade era um dos poderes espirituais orga-
nizados, e deveria formar “homens integrais”79 através da cultura e com base 
nos valores cristãos, ideias plasmadas na pintura mural assinada por Rebocho.

As composições para a Cidade Universitária de Lisboa salientam heranças 
romanas ao nível das áreas do Direito e da Literatura. A documentação iden-
tificada para a Faculdade de Direito permite discernir que, para as faculdades, 
se fixaram, sobretudo, referências do conhecimento transmitido nas matérias 
lecionadas. As cenas não estão propriamente integradas como exemplos indivi-
dualizados que definiram a cultura para inspiração dos alunos, embora também 
possam assumir esse cunho. As representações de temas romanos congregam 
alicerces do Direito romano que foram definindo a evolução da disciplina e que 
continuam a exercer influência na atualidade, bem como evidenciam uma das 
magnas epopeias da civilização ocidental. Por outro lado, a ilustração de figuras 
mitológicas na Reitoria justifica-se pelo desejo de promover união e pertença 
à corporação universitária. Não apenas os edifícios reunidos, mas também a 
decoração deveria concorrer para cimentar a identidade da Universidade da 
capital, forjando sentimentos de pertença a um coletivo. O legado romano surge 
não tanto como exemplo de conduta moral, mas sobretudo como reforço da 
evolução do conhecimento e da convivência em sociedade no mundo ocidental.

Em Coimbra, o painel teria um acesso restrito particularmente a alunos e 
professores que frequentavam a Faculdade de Letras, por se localizar no interior 
do edifício. Em Lisboa, por altura da conclusão dos desenhos incisos, a sua 
observação também seria, provavelmente, limitada ao público que habitual-
mente se movia na Cidade Universitária, apesar de serem visíveis a partir do 
exterior, sendo o cartão de visita na entrada de cada edifício. As representações 
de temas romanos, exigindo conhecimentos históricos e literários para correta 

77  Rosmaninho 2020: 466.
78  Rosmaninho 2006: 285.
79  Teles 1951b: 11.



430

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

decifração, seriam percetíveis para os grupos a que se destinavam as decora-
ções, o que poderá explicar uma menor presença desse legado noutras obras 
públicas patrocinadas pelo regime. Ademais, não se olvide que Salazar desde 
cedo evidenciara não se pretender identificar com Mussolini, que se alicerçara 
na romanità e, entretanto, saíra de cena.

Considerações finais

Coimbra foi informalmente declarada como Universidade oficial do regime 
pela ligação ao percurso de Salazar, enquanto que em Lisboa se pugnara con-
tinuamente pela autonomia da instituição universitária face ao poder político, 
o que teve reflexos nos processos de construção das cidades universitárias. A 
decoração artística, particularmente nos casos de que nos ocupámos, evidencia 
também uma disparidade estética e de intenções, embora essa dualidade não 
seja extensível ao conjunto de todos os edifícios que compõem os dois campi, 
dado que ambos encerram contribuições de artistas com diversos graus de 
afinidade ao regime, com maior ou menor anuência ao gosto oficial, o que se 
reflete na interpretação das temáticas iconográficas superiormente estabelecidas.

As decorações analisadas, fruto de encomenda controlada e sustentada em 
programas iconográficos eruditos buscando fontes literárias e referentes imagé-
ticos diversos, ilustram o diálogo travado entre poder político e artistas plásti-
cos. Apelavam a uma fatia delimitada da sociedade portuguesa, a quem caberia 
dirigir o país, contribuindo para consolidar uma identificação com a instituição 
universitária e, num plano mais geral, com o regime. Num período em que 
importava manter o sistema instituído, a decoração constituía um reforço da 
mensagem oficial pela sua capacidade comunicativa. Assim, paralelamente aos 
propósitos gerais de glorificação do saber através de alegorias e de ilustração 
da evolução das disciplinas, em Coimbra denota-se um pendor para temas 
de enaltecimento pátrio e do imaginário coimbrão, e em Lisboa salienta-se 
a referência às raízes medievais da Universidade e à valorização do carácter 
corporativo da instituição.

Importa reforçar que se destacaram cenas e figuras relacionadas com a 
cultura romana, analisadas de modo relativamente isolado, que, no entanto, se 
integram em composições mais vastas que lhes conferem significado. As com-
posições focadas apresentam Roma Antiga como pilar da civilização ocidental e 
como um centro difusor de valores e de conhecimento, concretamente ao nível 
da jurisprudência e do cristianismo. Ao contrário do que sucedia na ilustração 
de temas mitificados da história de Portugal, fundamentais para a legitimação 
do regime estado-novista, a representação da cultura romana não parece obe-
decer a um cânone de intenções superiores ou a uma agenda política concreta. 
Não há uma fórmula única, tanto no que respeita a referências como ao nível 
estético. A ilustração do poder imperial coexiste com a alusão à perenidade de 



431

Ana Mehnert Pascoal

ideias que definiram a posteridade, atestando a longevidade da influência da 
cultura romana.

Agradecimentos

Bolsa de doutoramento financiada pela Fundação para a Ciência e a Tec-
nologia (SFRH/BD/139172/2018), comparticipada pelo Fundo Social Europeu 
e por fundos do MCTES.

A autora agradece a permissão de publicação de imagens aos herdeiros de 
Almada Negreiros, à Biblioteca de Arte da Fundação Calouste Gulbenkian e à 
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, bem como a colaboração e 
partilhas do Professor Doutor Gonçalo Sampaio e Mello e do Professor Doutor 
Nuno Rosmaninho.



432

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

Bibliografia

Acciaiuoli, M. (1998), Exposições do Estado Novo, 1934-1940. Lisboa: Livros 
Horizonte.

Acciaiuoli, M. (2008), “O Duplo Jogo da Arte e do Poder” in M. Acciaiuoli, J. 
C. Leal e M. H. Maia (eds.), Arte e Poder. Lisboa: Instituto de História da 
Arte – Estudos de Arte Contemporânea, 13-24.

Almeida, P. T. de e A. C. Pinto (2002), “Portuguese Ministers, 1851-1999: Social 
Background and Paths to Power”, South European Society and Politics 
7.2: 5-40.

Anónimo (1961), “Almada – do Genesis a Fernando Pessoa”, Diário de Lisboa 
13872 (27.07.1961): 15.

Caetano, M. (1974), “Mensagem à Universidade de Lisboa, dirigida à Assem-
bleia Geral realizada em 6 de Fevereiro de 1959 para honrar a memória 
do falecido Reitor Victor Hugo Duarte de Lemos”, in Pela Universidade de 
Lisboa! Estudos e Orações. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 
1-15.

Carvalho, R. de (2008, 4ª ed.), História do Ensino em Portugal, Desde a Fun-
dação da Nacionalidade até ao Fim do Regime Salazar-Caetano. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian.

Cavero, A. M. (2016), “Riding Across Time and Space: A Case Study of the 
Political Uses of Medieval Images in Portugal During the Estado Novo”, 
Visual Resources 32.1-2: 124-144.

Cícero (2008), Tratado da República. Tradução, introdução e notas de F. de 
Oliveira. Lisboa: Círculo de Leitores.

Correia, J. S. (1936), A Cidade Universitária. Lisboa: S. Industriais C.M.L.
Duarte, M. D. (2003), Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra: Ícone do 

Poder. Ensaio Iconológico da Imagética do Estado Novo. Coimbra: Câmara 
Municipal de Coimbra.

Elias, M. (2014), “Os Hotéis de Santa Luzia e de Seteais e a Atividade da Comis-
são para Aquisição de Mobiliário (1953-1955)”, in J. P. Martins (coord.), 
Móveis Modernos. Mobiliário para Edifícios Públicos em Portugal. Casal 
de Cambra: Caleidoscópio, 36-42.

Freitas, L. de. (1977), Almada e o Número. Lisboa: Arcádia.
Golan, R. (2002), “From Monument to Muralnomad: the Mural in Modern 

European Architecture”, in K. Koehler (ed.), The Built Surface, vol. 2: 



433

Ana Mehnert Pascoal

Architecture and the Pictorial Arts from Romanticism to the Twenty-First 
Century. Burlington: Ashgate, 186–208.

Gomes, S. (2007), “As Identidades Nacionais nos Regimes Ditatoriais: O Caso da 
Romanità na Itália Fascista e o Reaportuguesamento Salazarista”, Revista 
da Faculdade de Letras – Ciências e Técnicas do Património 5-6: 189-224.

Kalis, A. (2014), The Third Rome, 1922-1943: the Making of the Fascist Capital. 
London: Palgrave Macmillan.

Langhans, F. P. A. (1957), Estudos de Direito. Coimbra: Universidade de 
Coimbra.

Mega, R. (2011), Vida e Obra do Escultor Leopoldo de Almeida (1898-1975), vol. 
1. Dissertação de Doutoramento. Lisboa: Faculdade de Belas-Artes da 
Universidade de Lisboa.

Mendes, J. A. (1998), “Caminhos e Problemas da Historiografia Portuguesa”, 
in L. R. Torgal, J. A. Mendes e F. Catroga (eds.), História da História em 
Portugal, séculos XIX-XX, vol. II. Lisboa: Temas e Debates, 17-83.

Monteiro, J. P. (2012), Para o Projeto Global – Nove Décadas de Obra. Arte, 
Design e Técnica na Arquitetura do Atelier Pardal Monteiro, vol. 1. Dis-
sertação de Doutoramento. Lisboa: Faculdade de Arquitetura da Univer-
sidade Técnica de Lisboa.

Mourão, C. (2009), Eros e Psique. Um Vitral Gnóstico de Almada Negreiros. 
Lisboa: Assembleia da República.

Negreiros, J. A. (1948), Mito-Alegoria-Símbolo. Monólogo Autodidacta na Ofi-
cina de Pintura. Lisboa: Livraria Sá da Costa.

Negreiros, J. A. (2006), “Duas Palavras de um Colaborador na Homenagem ao 
Arquitecto Professor Pardal Monteiro”, in F. C. Martins (ed.), Manifestos 
e Conferências. Lisboa: Assírio e Alvim, 265-269.

Nelis, J. (2014), “Back to the Future. Italian Fascist Representations of the 
Roman Past”, Fascism 3.1: 1-19. 

Neto, M. J. (2001), Memória, Propaganda e Poder: O Restauro dos Monumentos 
Nacionais (1929-1960). Porto: FAUP Publicações.

Nóvoa, A. (1992), “A Educação Nacional (1930-1974)”, in F. Rosas (coord.), 
Nova História de Portugal, vol. XII: Portugal e o Estado Novo. Lisboa: 
Editorial Presença, 455-519.

Nunes, A. M. (2003), Espaços e Imagens da Justiça no Estado Novo. Templos de 
Justiça e Arte Judiciária. Coimbra: Minerva.

Ó, J. R. do (1999), Os Anos de Ferro: O Dispositivo Cultural Durante a “Política 
do Espírito”, 1933-1949. Lisboa: Editorial Estampa.



434

Temas romanos nas decorações das cidades universitárias de Lisboa e de Coimbra

Ó, J. R. do (2011), “No Autoritarismo Português”, in. S. C. Matos e J. R. do Ó 
(coord.), A Universidade de Lisboa nos Séculos XIX e XX, vol. 1. Lisboa: 
Tinta-da-China, 137-179.

Pacheco, A. F. C. (1934), Relatório sobre as Mais Precárias Instalações da Univer-
sidade de Lisboa. Lisboa: Tipografia da Empesa Nacional de Publicidade.

Pascoal, A. M. (2012), A Cidade do Saber. O Património Artístico Integrado nos 
Edifícios de Pardal Monteiro para a Cidade Universitária de Lisboa (1934-
1961). Lisboa: Universidade de Lisboa/Tinta-da-China.

Pegorin, E. (2018), Arquitectura e Regime em Itália e Portugal. Obras Públicas no 
Fascismo e no Estado Novo (1928-1948). Dissertação de Doutoramento. 
Porto: Faculdade de Arquitetura da Universidade do Porto.

Prista, L. (2003), “O Melhor do Mundo Não São as Crianças”, in I. Castro e I. 
Duarte (eds.), Razões e Emoção. Miscelânea de Estudos em Homenagem a 
Maria Helena Mira Mateus. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 
217-238. 

Raimundo, F., N. E. Ferreira e R. A. de Carvalho (2009), “Political Decision-ma-
king in the Portuguese New State (1933–39): The Dictator, the Council 
of Ministers and the Inner-circle”, Portuguese Journal of Social Science 
8.1: 85-101.

Rosas, F. (1994), “Sob os Ventos da Guerra: A Primeira Crise Séria do Regime 
(1940-1949)”, in J. Mattoso (dir.), História de Portugal, vol. 7: O Estado 
Novo (1926-1974). Lisboa: Círculo de Leitores, 301-415.

Rosas, F. e C. Sizifredo (2013), Estado Novo e Universidade: A Perseguição aos 
Professores. Lisboa: Tinta-da-China.

Rosmaninho, N. (2006), O Poder da Arte. O Estado Novo e a Cidade Universitá-
ria de Coimbra. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra.

Rosmaninho, N. (2020), Cidade Universitária de Coimbra: Documentos da 
Comissão de Obras. s.l.: edição do autor.

Salazar, A. O. (1950), “Palavras de Salazar”, in A. Ferro, Prémios Literários (1934-
1947), Lisboa: Edições SNI, 9-13.

Santos, M. P. dos (2017), “Uma Maneira de Ser Moderno”, in M. P. dos Santos 
(ed.), José de Almada Negreiros: Uma Maneira de Ser Moderno. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 9-21.

Santos, M. P. dos (2020), “State-commission in Modern Times. Realism and 
Modernism in the Mural Paintings of the Artist Almada Negreiros (1893-
1970)”, in M. Baßler, B. Hjartarson, U. Frohne, D. Ayers e S. Bru (eds.), 
Realisms of the Avant-Garde. Berlin: De Gruyter, 439-456.



435

Ana Mehnert Pascoal

Serra, A. T. y (1954), Compêndio de História da Filosofia do Direito. Lisboa: Tip. 
Empresa Nacional de Publicidade.

Silva, R. H. (1993), “Almada e Pardal Monteiro”, in Teixeira (coord.), Almada. 
A Cena do Corpo. Lisboa: Centro Cultural de Belém.

Subtil, J. [s.d.], “História das Instituições II”, in Dicionário de Historiadores 
Portugueses. Disponível em: http://dichp.bnportugal.pt/tematicas/tema-
ticas_hist_instituicoes_ii9.htm (acesso a 7 de março de 2021).

Teixeira, J. M. (coord.) (1993), Almada. A Cena do Corpo. Lisboa: Centro Cul-
tural de Belém.

Teles, I. G. (1951a), O Direito Natural e as Obrigações Civis. Braga: Scientia & 
Ars.

Teles, I. G. (1951a), Fins da Universidade. Lisboa: s.n.
Torgal, L. R. (1999), A Universidade e o Estado Novo. O Caso de Coimbra, 1926-

1961. Coimbra: Minerva.
Vasconcelos, A. (2017), “A Pintura como um Teatro – Almada e a Encomenda 

Artística”, in M. P. dos Santos (ed.), José de Almada Negreiros: Uma 
Maneira de Ser Moderno. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 49-55.



(Página deixada propositadamente em branco)



437

Academia 14, 79, 139, 140, 174, 175, 
217, 315-319, 335, 394

Academia das Ciências 172-174, 335
Academia Real de Belas-Artes 15, 327, 

335, 367, 379, 380, 387, 393, 394
Academismo 13, 269, 270, 385
Adams, John 18-32
Addison, Joseph 13, 237-254, 260, 263
Antiguidade 11-13, 37, 43, 47, 57, 58, 

60, 73, 78, 82, 109, 117, 130, 146, 
148, 149, 153, 186, 190, 200, 207, 
209, 214, 215, 237, 247, 253, 270-
276, 282, 283, 295, 302, 319, 320, 
325, 338, 375, 377, 379, 384, 388, 
389, 391, 401, 405, 406, 408, 421

Arco da Rua Augusta 12, 159, 172, 173
Argélia 71-77, 81-87, 90-94, 96, 98, 103
Aristóteles 46, 47, 186, 237, 238, 283, 

405
Arqueologia Clássica 88, 112
Arquitectura 269-286, 291-308, 320
Asarotos oecus 227
Bíblia 46, 56, 59
Bitínia 216, 229, 230
Braga, Teófilo 12, 129, 130, 133, 134, 

142, 143, 149-155, 159, 168, 175-
180, 187, 274, 275

Bruto, Marco 260-263, 266, 267
Caracterologia 269, 271, 276, 279
Castilho, A. Feliciano de 213, 233, 335, 

336, 383
Catacumbas 11, 37, 43-45, 49-56
Catão de Útica / Cato 13, 58, 191, 196, 

200, 201, 237-254, 259-267, 387, 
388

Índice remissivo

Catedral 86, 321, 322
Catolicismo romano 39, 41, 55, 57
Catulo 12, 185, 206, 207
Cesarismo 15, 149, 150, 154, 196
Checks and balances 17, 28, 30, 31
Cícero 12, 57, 58, 152, 153, 162, 185, 

186, 188, 191, 194, 201-207, 219, 
224, 238, 239, 242, 248, 253, 265, 
412, 413

Civilização 9, 11, 37, 43, 48, 49, 57, 59, 
70, 88, 105, 109, 118, 134, 136, 142-
148, 188, 189, 218, 316, 420-422

Classicismo 13, 269-286, 291-295, 306, 
308, 315, 320

Clássico 13, 14, 49, 66, 70, 130, 132, 
160, 161, 241, 242, 269, 271, 272, 
277, 278, 281-286, 291-296, 298, 
300, 302, 304, 306, 308, 309, 315, 
316, 321-325, 380, 381, 384, 391, 
418, 420

Clitumno, rio 226
Coimbra 15, 214, 225, 269, 281-286, 

329, 335, 399-408, 420-423
Colónia 75, 95, 105, 108, 146
Colonização 75, 77, 80, 96, 99, 101, 103, 

111, 148
Cristianismo 9, 11, 37-60, 86, 87, 187, 

229, 231, 319, 377, 408, 409, 413, 
422

Decadência 66, 93, 133, 149-151, 155, 
219, 221, 226, 273, 324

Decoração 15, 399, 402, 405, 409-411, 
416-422

Despotismo 132, 150-152, 155, 196, 
272, 322



438

Índice remissivo

Diana 227, 330-336, 371, 383, 392
Direito 9, 58, 67, 75, 88, 145, 150, 187, 

189, 203, 244, 250, 252, 325, 368, 
402, 404-406, 409-416, 421

Éfeso 216, 227, 228, 410
Espanha 10, 66, 74, 138-140, 164-166, 

191, 247, 277, 405
Espírito Clássico 13, 14, 272, 291, 292, 

295, 296, 308, 418
Estado Novo 13, 15, 269, 270, 274, 278-

280, 286, 399-403, 421, 422
Falange 345, 348, 352-359
Farsália 239, 240, 263, 264
Ferox 15, 367, 378, 392
França 66, 72-78, 87, 89, 96, 150, 172, 

190, 242, 243, 273, 401
Galiza 167
Garrett, J. B. de Almeida 13, 187, 222, 

223, 251-253, 259-267, 270-275, 
320-323, 338

Golfinho 223, 226
Gótico 272, 318-324
Gracos 196, 260, 262
Grécia 10, 47, 238, 248, 259, 271, 279, 

316, 325, 350, 352, 419
Grego 160, 192, 205, 227, 238, 277, 319, 

321, 379, 391, 412
Hamilton, Alexander 24, 28, 30
Herculano, Alexandre 12, 129-132, 136-

155, 159, 162, 168-175, 187, 189, 222, 
223, 316, 319, 322, 323, 335-338

Hipona 86, 223, 226
Hispânia 139-147, 152, 161, 163, 170, 

176-178
História 9-12, 15, 17, 39, 42-45, 56, 66, 

71, 72, 79-82, 86, 92-99, 107, 110, 
114-118, 129-135, 138, 140, 143, 
146-155, 160, 167, 168, 173-175, 
185-209, 214, 218, 220, 222-227, 233, 
239, 240, 248, 259, 263, 270, 283, 
293-297, 317, 319, 323, 324, 328, 
329, 335, 373, 378-380, 384, 385, 
387, 393, 394, 399, 401, 405, 410, 422

Historicismo 282
Historiografia 11, 12, 15, 39, 87, 116, 

129, 131, 146, 147, 153, 159, 161, 
162, 171, 177, 207, 273, 368, 373-
375, 378, 386, 399, 401

Hobbes, Thomas 244

Horácio 12, 98, 117, 185, 206, 238, 240, 
259, 260, 282, 406

Iconografia 283, 384
Identidade Nacional 168, 170, 172, 269
Ideologia 14, 65, 67-70, 75, 86, 90, 96, 

97, 105, 110, 146, 245, 250-253, 277, 
388, 402, 408

Imperialismo 65, 165
Inglaterra 73, 74, 96, 190, 191, 225, 238, 

242-244, 321
Itália 10, 66, 73, 75, 95, 96, 98, 100, 101, 

103, 107, 112, 114, 135, 141, 163, 
204, 271, 273, 284, 325, 350-357, 
391, 401, 405

Italianismo 13, 269-271
Jefferson, Thomas 23
Jesuitismo 13, 56, 269, 270, 273, 286
João V, rei de Portugal 302, 307, 316
João VI, rei de Portugal 251, 252, 318
Juba 200, 248, 261, 262, 266, 267
Júlio César, Gaio 9, 12, 144, 148, 185, 

193-199, 201, 202, 238-240, 327, 
388

Latim 60, 152, 169, 170, 191, 195, 198, 
201, 204, 206, 214, 215, 283

Latinidade 11, 65, 67, 69, 70, 75, 79, 86-
90, 93, 99, 117

Liberalismo 14, 15, 274, 315, 320, 322
Líbia 73, 95-105, 109-111, 114-116, 416
Lisboa 13-15, 55, 56, 134, 173, 190, 214, 

224, 251, 272, 275, 278, 280, 281, 
286, 291-309, 317, 318, 323, 326-
330, 333, 335, 367, 379-381, 387, 
392, 393, 399-405, 408, 409, 418-
422

Literatura 10, 15, 41, 44, 52, 59, 60, 89, 
90, 92, 130, 133, 139, 146, 149, 150, 
161, 166, 185-188, 214, 233, 237, 
238, 244, 245, 246, 253, 324, 376, 
399, 415, 416, 421

Lívio, Tito 12, 15, 153, 160, 185, 188, 
195, 245, 263, 367-375, 378, 379, 
381, 383-386, 393

Locke, John 244, 250, 252
Lucrécia 368, 372, 374, 375, 394
Lusitânia 134, 137-147, 153, 160-165, 

170-177, 296, 327
Lusitanos 12, 136-138, 140-144, 154, 

159-179, 330



439

Índice remissivo

Madison, James 18, 23-32
Maia, Manuel da 291, 292, 303, 304, 306
Mânlio 261-267
Marrocos 68, 71, 74-78, 89
Martins, Joaquim Pedro de Oliveira 12, 

129, 133-135, 142, 143, 148, 149, 
153, 154, 168-172, 185, 186, 188-
209

Medea / Medeia 349-351
Medievalismo 14, 315-325, 338
Memória 10-15, 131, 164, 213-226, 233, 

237-241, 245-248, 250, 253, 254, 
277, 282-285, 292, 305, 308, 318, 
319, 368, 371, 372, 376, 406, 412, 418

Memorialismo 213, 222
Mérida / Merida 347-359
Mixed government 17-20, 23, 25, 26, 30
Modernity 14, 345, 346, 358
Moderno 12, 14, 129-131, 138, 142, 143, 

148, 153, 161, 170, 177, 189-191, 
221, 243, 253, 277, 280-286, 291-
294, 297, 308, 400

Monteiro, José Porfírio Pardal 280, 295, 
296, 404, 409, 414

Monumento 14, 15, 78-82, 84, 94, 110-
114, 143, 148, 173, 174, 225, 309, 
315-318, 323-338, 404, 420

More, Thomas 242
Mosteiro 132, 225, 271, 318, 319, 323, 

324, 329, 330, 333, 335, 338
National heritage 346-350, 358
Naturalismo 187, 272
Negreiros, José de Almada 15, 399-402, 

405, 409, 410-419, 423
Obras públicas 15, 72, 307, 328, 329, 

333, 398-403, 407, 412, 422 
Ordem 14, 68, 80, 93, 98, 115, 141, 146, 

149, 151, 196, 229, 266, 270, 273, 
276, 283, 286, 292, 294, 295, 297, 
305, 308, 319, 320, 326, 331, 334, 
384, 393, 418, 421

Ovídio 15, 238, 240, 367, 372, 379, 381-
385, 393

Paganismo 11, 37, 38, 43-60, 152, 172, 
408

Pinheiro, Columbano Bordalo 15, 367, 
379-382, 394

Pintura Histórica 15, 367, 379, 380, 387, 
390, 393

Plano de Renovação da Cidade de Lis-
boa 13, 14, 291-293, 305, 308, 309

Platão 46, 47, 58, 265, 266, 282, 405, 
408, 410, 420

Plutarco 12, 13, 43, 185, 188, 193, 194, 
196, 197, 200, 203, 239, 252, 253, 
259-267, 387

Política 9, 11, 12, 14, 15, 17-32, 55, 66, 
73-75, 77, 79, 87, 91, 95, 96, 99, 102, 
103, 105, 107, 109, 114-117, 129-
140, 142, 148-155, 165, 168, 186, 
196, 198, 205, 208, 209, 213, 219, 
223, 237-239, 242-247, 250-253, 
259, 263, 274, 275, 278, 284, 320-
322, 326, 329, 345-359, 369, 373, 
378, 379, 399-404, 422

Políbio / Polybius 19-22, 25, 26, 28, 31, 
32

Pombal, Marquês de 173, 275, 281, 303, 
306, 316

Pombalino 13, 173, 269, 270, 274-281, 
292, 297, 302, 305-308

Pompeu / Pompeio 139, 144, 195, 202-
205, 238-240, 260, 263-265, 388

Propércio 12, 185, 206, 207
Protestantismo 11, 37-44, 50, 55, 56, 59, 

60
Queirós, Eça de 187, 207-209
Reforma 11, 37-43, 48, 54-60, 139, 144-

146, 245, 263, 339, 414
Renascimento 13, 161, 176, 241, 242, 

269-273, 279, 293, 317, 323, 374
República 11-13, 17-20, 24-32, 40, 55, 

58, 91, 133-142, 145, 149, 150, 153-
155, 175, 179, 185, 188-193, 196, 
200, 201, 205, 207, 209, 218, 237, 
239-245, 251-253, 260, 261, 294, 
320, 348-354, 358, 368, 384, 388, 
391, 414

Restauro 86, 104, 110, 111, 324, 328, 
330, 332-338, 402, 408

Revivalismo 37, 38, 43, 269, 278, 321
Roma 9-16, 17-21, 25, 27-32, 37, 38, 42-

49-56, 58-61, 65-70, 87, 90, 92, 97, 
102, 107, 113, 114, 118, 130, 133-
140, 144, 147, 148, 150, 152-154, 
166, 189, 190, 195, 209, 213, 221, 
227, 231, 233, 237, 239, 240, 245, 
247-249, 253, 259, 260, 264, 265, 



440

Índice remissivo

271, 272, 277, 279, 283, 284, 307, 
308, 316, 317, 368-374, 379, 385, 
387, 391-393, 402, 408, 413, 414, 
422

Roman Antiquity 14, 345, 348, 358, 359
Romanismo 37, 45, 52
Romanidade / Romanità 9, 11, 12, 65, 

69, 70, 91, 93, 97-105, 109, 110, 113, 
118, 348, 352-356, 359, 372, 387, 
401, 422

Romanização 11, 12, 68, 69, 86, 129-155
Salgado, Veloso 15, 286, 367, 379, 387-

394
Santos, Eugénio dos 173, 275, 280, 295, 

303-307
Saraus 214, 217, 218, 333
Sarmento, Martins 172, 177
Silva, Cristino da 282, 404, 406, 409
Spanish civil war 348-356, 359
Spanish Republic 348, 352
Suetónio 12, 152, 153, 185, 188, 194, 

197-200, 207, 232
Tácito 12, 185, 188, 196, 220, 223, 230, 

232
Templo 56, 90, 136, 227, 274, 284, 318, 

321, 325- 327, 330-338, 371, 383—
385, 392

Terramoto 1755 14, 291, 295-297, 303, 
316-318

Theatrical revival 14, 345-351, 358
Tomás, Manuel Fernandes 251

Tories 243, 247
Tradição 9, 14, 38, 42, 56, 90, 142, 161, 

165, 168, 242, 244, 270, 273, 274, 
283, 292-295, 302, 308, 368, 375, 
378, 394

Tragédia 13, 164, 165, 237, 238, 243, 
245-252, 259-264, 267, 385

Túlia Menor 15, 367-375, 378, 385-387, 
391-394

Túlio, Sérvio 369-371, 373, 379, 384-
386, 391-394, 413

Tunísia 75-77, 83-85, 89, 90, 95, 96, 108, 
114, 263

Universidade 15, 139, 141, 285, 335, 
399, 402-405, 408, 413, 415, 417-
423

Valério Máximo 12, 185, 188, 192-195, 
207

Vasconcelos, Leite de 134-147, 152, 153, 
168, 170-172

Virgílio / Vergílio 12, 103, 185, 206, 207, 
217, 238, 240, 259, 282, 406, 416

Viriato 12, 130, 137, 138, 142, 159-168, 
172-180

Vitrúvio 305, 306
Whigs 243, 247, 250
Wilson, James 21, 24, 29



441

Bio-Bibliografias

Amílcar Guerra: Professor Catedrático Jubilado da Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa. Os seus interesses centram-se na História da Lusitânia 
romana e pré-romana, dando especial atenção às questões da geografia, das 
línguas e das culturas, com particular foco nas manifestações epigráficas. Mais 
recentemente tem-se ocupado de temáticas que se prendem com a epigrafia 
da cidade de Ammaia, tendo publicado Os contrastes sociais e culturais numa 
cidade romana provincial: um olhar sobre as inscrições de Ammaia (2018).

Ana Mehnert Pascoal: Investigadora Integrada do Centro de Estudos sobre 
a Mudança Socioeconómica e o Território (DINÂMIA'CET), Iscte – Instituto 
Universitário de Lisboa. Doutorada em História da Arte (Faculdade de Letras, 
Universidade de Lisboa, 2023). Os seus interesses de investigação englobam as 
relações entre poder, arquitetura e artes plásticas no período entre guerras no 
século XX, com enfoque no regime do Estado Novo, e questões relacionadas 
com o património decorrente de ditaduras.

Ália Rodrigues: Doutorada pela Universidade de Coimbra em Estudos Clás-
sicos e, mais recentemente, investigadora pós-doutoranda no Projecto BioRom, 
sediado no Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de 
Coimbra. Nos últimos anos tem trabalhado sobretudo na área de história inte-
lectual das ideias políticas, focando-se nas tradições políticas grega e romana.

Adelaide Meira Serras: Professora Associada com Agregação do Depar-
tamento de Estudos Anglísticos da Faculdade de Letras da Universidade de 
Lisboa e Diretora do Centro de Estudos Anglísticos da Universidade de Lisboa 
– CEAUL e do Curso de Doutoramento em Estudos de Cultura. É coordenadora 
do projeto “A Rua e a Cidade” e co-coordena o projeto de Ficção Científica e 
Fantasia, “Mensageiros das Estrelas”. Enquanto investigadora, a sua área de 
interesse é a cultura inglesa, dos séculos XVI ao XVIII, Iluminismo, utopia e 
estudos de cidade, bem como estudos de memória. Editou Empire Building and 
Modernity (2011) e traduziu Catão, Uma Tragédia de Joseph Addison (2007). 
Colaborou em The Cambridge Guide to the Worlds of Shakespeare. Vol. 1, Sha-
kespeare’s world, 1500-1660, com o artigo “Gender relations and the position 
of women” (2016) e no volume Irmãs Brontë: 200 anos. Universos ficcionais 
e biográficos, com o artigo “Villette – O Colégio de Raparigas como Utopia 
Feminina?” (2020).

André Teixeira: Mestre em História e Bolseiro de Doutoramento em Histó-
ria Moderna no Centro de História da Universidade de Lisboa. A sua área de 



442

investigação é a da Cultura Política Moderna e a Receção da Cultura Política da 
Antiguidade na Época Moderna, tema da sua Dissertação de Mestrado (2019). 
Sobre a receção dos clássicos em Portugal, escreveu um artigo intitulado Frei 
João dos Prazeres e o uso dos clássicos no Abecedário Real de 1692 (2019).

Clélia Martínez Maza: Professora Catedrática de História Antiga na Uni-
versidade de Málaga. Os seus interesses de investigação focam-se nas Religiões 
da Antiguidade Tardia, Cristianização do Império Romano, Vida Religiosa 
das Mulheres na Antiguidade e História Antiga e Historiografia da Revolução 
Americana. Dos seus trabalhos, destacam-se: El espejo griego. Atenas, Esparta y 
las ligas griegas en la América del período constituyente (1786-1789) (2013); “Jef-
ferson y la esclavitud del mundo clásico”, Historiografía de la esclavitud: 107-118 
(2019); “Luces y sombras del Principado de Augusto”, Revista de Historiografía 
27: 85-107 (2017).

José Ribeiro Ferreira: Professor Catedrático Jubilado da Universidade Coim-
bra, tem feito investigação e publicado trabalhos no âmbito da Cultura Clássica, 
da História Antiga, da Arte Grega, dos mitos greco-romanos e da receção da 
cultura clássica nas culturas posteriores. Entre outras cadeiras, lecionou His-
tória da Cultura Clássica, História da Antiguidade Clássica, Literatura Grega, 
Arte Grega, Mitologia Greco-Romana. Exerceu vários cargos académicos na 
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. Tem mais de centena e meia 
de trabalhos – entre livros, artigos ou capítulos em obras conjuntas, em revistas 
e enciclopédias – publicados em Portugal e no estrangeiro.

Nuno Rosmaninho: Professor Associado com Agregação da Universidade de 
Aveiro. De entre as suas publicações, destacam-se A Deriva Nacional da Arte. 
Portugal, séculos XIX‑XXI e Portugal na Arte. Dicionário de uma inquietação 
identitária, volume I, letras A-E (2022).

Nuno Simões Rodrigues: Professor Associado da Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa. Doutor em Letras, na especialidade de História da 
Antiguidade Clássica, tem-se dedicado sobretudo ao estudo da História Cul-
tural da Grécia Antiga e da História Social e Política da Roma Antiga (finais 
da República e alvores do Principado) e aos Estudos de Receção (Antiguidade 
no Cinema). Publicou “Lucretia, Tullia and Tanaquil: Shaping the Identity of 
Rome’s Women in the Augustan Period” (2022), Our Beloved Polites. Studies 
presented to P. J. Rhodes, em coautoria (2022), Augustan Papers. New Approaches 
to the Age of Augustus on the Bimillenium of his Death, em coautoria (2020).

Paula André: Doutorada em Arquitectura e docente do Iscte – Instituto 
Universitário de Lisboa, onde é Diretora do Doutoramento em Arquitetura 



443

dos Territórios Metropolitanos Contemporâneos, Coordenadora do Núcleo 
de Investigação Arquitetura e Cultura Visual e Investigadora Integrada do 
DINÂMIA'CET-Iscte. Coordenadora do Laboratório Colaborativo Dinâmicas 
Urbanas, Património, Artes – Seminário de Investigação, Ensino e Difusão, em 
parceria com universidades portuguesas e estrangeiras.

Paulo Simões Rodrigues: Professor Associado do Departamento de Histó-
ria da Universidade de Évora, Investigador Integrado do CHAIA – Centro de 
História da Arte e Investigação Artística da mesma universidade e membro do 
Conselho Editorial da revista MIDAS – Museus e Estudos Interdisciplinares. A 
sua área de estudo é a História da Arte dos Séculos XIX e XX, com enfoque 
na Teoria da Arte e do Património. Recentemente, publicou: “O detalhe como 
dispositivo temporal do restauro arquitetónico em Portugal no século XIX: o 
caso do comboio no convento da Madre de Deus em Lisboa” (2022).

Rita Mendonça Leite: Investigadora Integrada do Centro de Estudos de His-
tória Religiosa da Universidade Católica Portuguesa (UCP-CEHR) e Professora 
Auxiliar Convidada na Faculdade de Teologia da mesma Universidade. Tem 
desenvolvido a sua investigação no âmbito da história da diferenciação religiosa 
em Portugal nos séculos XIX e XX e publicado sobre a História do Cristianismo 
no período contemporâneo, contando-se, entre as suas mais recentes publica-
ções: Livro, Texto e Autoridade. Diversificação religiosa com a Sociedade Bíblica 
em Portugal 1804‑1940 (2019). 

Ricardo Nobre: Professor Auxiliar Convidado da Universidade Católica Por-
tuguesa, onde ensina Latim no Instituto Superior de Direito Canónico. Bolseiro 
de Pós‑Doutoramento da Fundação para a Ciência e a Tecnologia, desenvolve, 
no Centro de Estudos Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de 
Lisboa, um projeto sobre artes poéticas na literatura portuguesa.

Vasileios Balaskas: Professor Substituto Interino de Filologia Latina da Uni-
versidade de Málaga. A sua investigação atual centra-se na reutilização moderna 
dos antigos teatros na Grécia, em Espanha e em Itália, privilegiando a informa-
ção de arquivo. Os seus interesses científicos incluem ainda a receção clássica 
nos séculos XIX e XX, com especial incidência no teatro antigo, identidades e 
memória colectiva.

Vasco Mantas: Professor Aposentado do Instituto de Arqueologia da Faculdade 
de Letras da Universidade de Coimbra e membro da Academia Portuguesa da 
História, da Academia de Marinha, do Centro de Investigação Joaquim Verís-
simo Serrão e do Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade 
de Coimbra. Os seus interesses científicos focam-se particularmente na história 



444

romana do período imperial, nas vias de comunicação no mundo romano, nas 
relações entre arqueologia e ideologia, e em assuntos de história naval. Sobre estes 
temas tem publicado numerosos trabalhos, como a monografia As Vias Romanas 
da Lusitânia (2012), Arqueologia e Ideologia. Reflexões sobre um tema incómodo 
(2016), Meditação em torno da ruína das ruínas (2017), Navegação, centros urba-
nos e espaços portuários na Lusitânia (2018), Vida e morte do Império do Ocidente 
(2020), Eruditos, falsificações e miliários (2021).

Virgínia Soares Pereira: Professora Associada Aposentada da ELACH (Escola 
de Letras, Artes e Ciências Humanas) da Universidade do Minho. Tem trabalhos 
de investigação na área dos Estudos Clássicos e sua perenidade, com particular 
incidência na Literatura Latina (Cícero, Virgílio e Plínio-o-Moço), e em Estudos 
Renascentistas (André de Resende, Amato Lusitano e Rodrigo de Castro). Algu-
mas publicações: Plínio‑o-Moço (2000); “Leituras da Antiguidade: Os dois Plínios 
de Júlio de Castilho” (2001); “Deontologia médica e condição jurídico-moral da 
mulher em Rodrigo de Castro” (2021).



Este conjunto de ensaios e de estudos pretende oferecer ao leitor uma perspectiva 

sistematizada da presença e influência da cultura romana, sobretudo ao nível das 

problemáticas da identidade, na contemporaneidade, entendendo-se aqui por 

“contemporânea” a realidade histórica que se segue à Revolução Francesa, no final 

do século XVIII. Deste modo, reúnem-se estudos que abrangem realidades políticas e 

institucionais, mas também historiográficas e artísticas, da Literatura, às Artes Plásticas e 

ao Património. Os textos reunidos centram-se sobretudo na realidade portuguesa, mas 

incluem-se também reflexões mais abrangentes que têm como horizonte a Europa e os EUA.



72

Id
en

tid
ad

e 
Ro

m
an

a 
e 

Co
nt

em
po

ra
ne

id
ad

e

Coimbra

N
u

N
o

 S
im

õ
eS

 R
o

d
Ri

g
u

eS
  

Á
li

a
 R

o
d

Ri
g

u
eS

  (
Co

o
Rd

S.)

Nuno Simões Rodrigues  
Ália Rodrigues
(Coords.)

Identidade Romana e
Contemporaneidade

HVMANITAS SVPPLEMENTVM  •  ESTUDOS MONOGRÁFICOS
ISSN: 2182-8814

Apresentação: esta série destina-se a publicar estudos de fundo sobre um leque variado de 

temas e perspetivas de abordagem (literatura, cultura, história antiga, arqueologia, história 

da arte, filosofia, língua e linguística), mantendo embora como denominador comum os 

Estudos Clássicos e sua projeção na Idade Média, Renascimento e receção na atualidade.

Breve nota curricular sobre a Coordenação do volume

Nuno Simões Rodrigues é Doutor em Letras, na especialidade de História da Antiguidade 
Clássica, é Professor Associado da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, onde 
leciona matérias relacionadas com a Antiguidade Clássica, em graduações e pós-graduações. 
Investigador dos Centros de História e de Estudos Clássicos da ULisboa e de Estudos 
Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, tem dedicado a sua investigação à 
História Cultural da Grécia Antiga (mito, religião e teatro) e à História Social e Política da 
Roma Antiga (finais da República e inícios do Principado). A receção da Antiguidade Clássica 
no cinema e na banda desenhada tem também merecido a sua atenção como investigador. 
Traduziu Eurípides (Alceste e Ifigénia entre os Tauros), Plutarco (Coriolano) e algumas da vidas 
da História Augusta. De momento, trabalha na tradução da Vida de António de Plutarco.

Ália Rodrigues é doutorada pela Universidade de Coimbra em Estudos Clássicos e é 
atualmente investigadora pós-doutoranda no Projecto BioRom sediado no Centro de 
Estudos Clássicos e Humanísticos. 

Nos últimos anos tem trabalhado sobretudo na área de história intelectual das ideias 
políticas, focando-se nas tradições políticas grega e romana.

Este conjunto de ensaios e de estudos pretende oferecer ao leitor uma perspectiva 

sistematizada da presença e influência da cultura romana, sobretudo ao nível das 

problemáticas da identidade, na contemporaneidade, entendendo-se aqui por 

“contemporânea” a realidade histórica que se segue à Revolução Francesa, no final 

do século XVIII. Deste modo, reúnem-se estudos que abrangem realidades políticas e 

institucionais, mas também historiográficas e artísticas, da Literatura, às Artes Plásticas e 

ao Património. Os textos reunidos centram-se sobretudo na realidade portuguesa, mas 

incluem-se também reflexões mais abrangentes que têm como horizonte a Europa e os EUA.
OBRA PUBLICADA 
COM A COORDENAÇÃO 
CIENTÍFICA


	Identidade Romana e Contemporaneidade
	Índice
	Introdução
	I. DA HISTÓRIA
	Building a New Political Model: Lessons from the Roman Republic
	O regresso às origens do cristianismo no alvor do protestantismo português: a problemática da identidade romana na imagétic aprotestante oitocentista
	Imperialismo, Latinidade e Romanidade no Norte de África francês e italiano

	II. DA HISTÓRIA E DA HISTORIOGRAFIA
	Os historiadores oitocentistas portugueses e a romanização
	A apropriação de Viriato (e dos Lusitanos) no séc. XIX em Portugal

	III. DA HISTÓRIA, DA LITERATURA E DA FILOLOGIA
	As «fontes inexauríveis dos escritores da Antiguidade» na História da República Romana (1885), de J. P. Oliveira Martins
	Estudos da vida romana e notas memorialísticas em Os dois Plínios de Júlio de Castilho
	Catão – Uma Memória na Ribalta. Abordagem de Catão, uma Tragédia de Joseph Addison
	A tragédia Catão de Almeida Garrett. O seu débito a Plutarco
	IV. DA HISTÓRIA, DA ARTE E DO PATRIMÓNIO
	Classicismo, Arte e Identidade Portuguesa
	“Espírito Clássico” no Plano de Renovação da Cidade de Lisboa
	O valor e o significado dos vestígios da arquitectura romana em Portugal no tempo do medievalismo (1836-1910)
	Spanish Modernity and Roman Antiquity: Between Theatrical Revival and Political Transformation (1920-1944)
	Tullia Ferox na Pintura Portuguesa de Oitocentos
	Temas romanos nas decorações das Cidades Universitárias de Lisboa e de Coimbra





