
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INSTITUTO DE INVESTIGAÇÃO E FORMAÇÃO AVANÇADA 

ÉVORA, agosto de 2015 

ORIENTADOR: Prof. Doutor Olivier Feron  

Tese apresentada à Universidade de Évora 

para obtenção do Grau de Doutor em Filosofia 

 

António José Santana Caselas 

Potência e Poder Soberano na 
Ontologia Política de Giorgio Agamben 

 



2 

 

 

 

 

 

RESUMO  

 
Giorgio Agamben ocupa, hoje, um lugar de destaque no pensamento e no debate 

contemporâneo. A sua influência faz-se sentir em vários domínios desde a Estética à 

Política, convoca diferentes posições concordantes ou críticas no interior da Filosofia ou 

fora do seu território conceptual.  

Situar e acompanhar (criticamente) o percurso da categoria de potência na obra de 

Agamben e, em particular no seu pensamento político, implica não apenas esclarecer a sua 

transversalidade e a sua relação com a actualização, mas as transformações a que conduziu. 

Desde logo, perceber que a referida categoria passou a integrar um outro universo de 

abordagem (presente nos últimos livros), onde se destaca a passagem da potência à 

operatividade e à produtividade da acção. Referir a potência à negatividade da relação 

soberana (nas suas várias configurações e contextos histórico-temporais) mas também à 

instituição da vontade e à capacidade de agir é, precisamente, o propósito essencial desta 

exposição.  

 

 

 

 

ABSTRACT 
Potency and sovereign power on Giorgio Agamben’s Political Onthology 

 

Giorgio Agamben is today one of the leading figures of contemporary thought and debate. 

His influence is widespread in several fields, from Aesthetics to Politics, amassing 

supporters and critics both within and outside Philosophy and its conceptual domain. 

To situate and propose a critical analysis of the trajectory of the category of potency in 

Agamben’s work, especially in his political legacy, we need to establish not only its 

pervasiveness and how it relates to actuality but the changes it sets in motion. We need to 

start by clarifying how potency has come to integrate another stance of approach (in the 

later works), with the emergence of the central issues of how potency comes into 

operativity and hence into productive action. This dissertation’s main purpose is precisely 

to trace potency to the negativity of the sovereignty relationship (in its diverse historical 

configurations and contexts), as well as to the establishment of the will and the ability to 

act. 

 

 



2 

 

 

 

 

 

Prometeo si è ritirato  - o è stato di nuovo crocefisso alla sua roccia. E Epimeteo 

scorrazza per il nostro globo, scoperchiando sempre nuovi vasi di Pandora 

Massimo Cacciari 

 

 

 

Nous sommes donc dans un pouvoir qui a prise en charge et le corps et la vie, ou qui a 

pris, si vous voulez, la vie en général en charge, avec le pôle du côté du corps et le pôle 

du côté de la population 

Michel Foucault 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

 

 

 

Agradecimentos 
 

 

 

 

São múltiplos os percursos que formam a base de um trabalho filosófico. Deles fazem 

parte muitas e complexas relações pessoais que seria difícil discriminar, por isso, os 

agradecimentos raramente fazem justiça a todos os que contribuíram para a sua 

produção e aperfeiçoamento. Em todo o caso, terá aqui cabimento destacar os que 

diretamente se encontram ligados a esse labor. Desde logo, os mestres que 

proporcionaram o incentivo primeiro, a Professora Irene Borges-Duarte, o Professor 

Olivier Feron e a Professora Fernanda Henriques.  

A família e os amigos ocupam sempre uma posição de relevo e desde logo, a minha 

mãe, cuja idade avançada não impede de mantermos regularmente discussões sobre 

política. O meu irmão gémeo, José Caselas, investigador do mesmo domínio e crítico 

atento. Os amigos e companheiros de percurso, Francisco Parreira, Eduardo Tomaz, 

Luís Serra, Irene Pinto Pardelha, Marília Carrilho e Maria do Céu Pires. E os outros 

membros da família Serra, a Manuela Ramalho, o Pedro e a Sofia, pela amizade sincera 

e feliz acolhimento em Évora. A Chiara Ferro e o Carmine Carello, sempre disponíveis 

para esclarecer qualquer dúvida que surgisse com a língua de Dante.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 



1 

 

ÍNDICE 

 

 

ÍNDICE ............................................................................................................................. 1 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 7 
Limiar. ............................................................................................................................. 19 

A imagem da Filosofia: figuração virtual e assimétrica do pensamento......................... 19 
Originalidade e abertura do político. ............................................................................. 19 

Poder da excepção. ....................................................................................................... 23 
A difícil apropriação .................................................................................................... 26 

Apropriação e mediação: o Génio, a Ninfa e o Amigo .................................................. 31 
O tempo, a memória e o presente.................................................................................. 35 

Chegar à origem ........................................................................................................... 40 
Recorte e compreensão do indizível ............................................................................. 45 

I - A categorização ontológica do político. ....................................................................... 48 
1. A potência e a constituição do poder soberano: paradoxo, indeterminação e banimento.

 .................................................................................................................................... 48 
2. Fundamentação ontológica da soberania: potência e biopoder................................... 62 

3. Negatividade do poder: Cartografia da exceção. ....................................................... 71 
4. A violência incondicional da desumanização. ........................................................... 84 

Crítica da fundamentação histórica da soberania......................................................... 152 
II - A ‘máquina biopolítica’ e a (auto) regulação do poder. ............................................. 184 

1. Experiência, existência e regulação biopolítica. ...................................................... 184 
2. Subjectivação, negação e resistência. ...................................................................... 205 

5. Enquadramento biopolítico das entidades sociais. ................................................... 237 
III - As anomalias do poder soberano nas sociedades democráticas. ............................... 253 

Anomia, exclusão, dominação, identidade. ................................................................. 253 
3. Estado, soberania e governance. ............................................................................. 273 

IV- Em busca da onto-teo-logia: Firmação e falência do poder. ...................................... 287 
1. Origem e bifurcação do poder................................................................................. 287 

Governabilidade e teologia económica. ...................................................................... 296 
3. A glorificação da potência contra o poder providencial. .......................................... 310 

4. A ação messiânica e a plenitude: em busca de um novo tempo. .............................. 317 
5. A forma de vida como regressão à operatividade. ................................................... 327 

CONCLUSÃO ............................................................................................................... 341 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................ 353 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 

Obras de Giorgio Agamben 

 

 

 

S: Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale 

 

IH: Infanzia e storia. Distruzione dell’esperienza e origine della storia 

 

GU: Gusto, Enciclopedia Einaudi 

 

LM: Il linguaggio e la morte. Un seminario sul luogo della negatività 

 

B: (Con Gilles Deleuze), Bartleby. La formula della creazione 

 

UC: L’uomo senza contenuto 

 

HS: Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita 

 

MF: Mezzi senza fine. Note sulla politica 

 

RA: Chel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimone. Homo sacer III 

 

TR: Il Tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani 

 

CV: La comunità che viene 

 

A: L’aperto. L’uomo e l’animale 

 

IP: Idea della prosa 

 

SE: Stato di eccezione, Homo sacer II, 1 

 

LAM: (Con Valeria Piazza), L’ombre de l’amour. Le concept d’amour chez 

Heidegger 

 

GG: IL giorno del giudizio 

G: Genius 

 



5 

 

P: Profanazioni   

 

PP: La Potenza del pensiero. Saggi e conferenze 

 

D: Che cos’è un dispositivo?  

 

LA: L’amico 

 

N: Ninfe 

 

RG: Il regno e la gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del 

governo. Homo sacer, II, 2 

 

CC: Che cos’è il contemporaneo? 

 

SL: Il sacramento del linguaggio. Archeologia del giuramento. Homo sacer, 

II, 3,  

 

NC: La natura delle cose di Virgilio Sieni, con il testo Lucrezio, appunti per 

una drammaturgia di Giorgio Agamben  

 

SR: Signatura rerum. Sul metodo 

 

NU: Nudità 

 

CI: Categorie italiane. Studi di poetica e di letteratura 

 

C: La chiesa e il regno 

 

RI: (Con Monica Ferrando), La ragazza indicibile. Mito e mistero di Kore 

 

 

AP: Altissima povertà. Regole monastiche e forma di vita. Homo sacer, IV, I 

 

UVS: Dell’ utilità e degli inconvenienti del vivere fra spettri 

 

OD: Opus Dei, archeologia dell’ufficio, Homo sacer,II, 5 

 

CO: Che cos’è il comando, Roma, Nottetempo, 2013, trad. Jöel Gayraud, 

Qu’est-ce que le commandement 



6 

 

 

MM: Il mistero del male. Benedetto XVI e la fine dei tempi 

 

FR: Il fuoco e il racconto,  

 

US: L’uso dei corpi 

 

ST: Stasis. La guerra civile come paradigma politico. Homo sacer, II,2 

 

AV: L’avventura 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

INTRODUÇÃO  

 

 

O universo conceptual da política talvez seja o território que urge percorrer quando, 

finalmente, se pretende, como Deleuze escreveu, falar filosoficamente, ou seja, 

concretamente. Fonte ilusória de tangibilidade ou retrato conceptual que nos dá a ver, como 

nenhum outro, a realidade imanente dos povos, sistemas e governantes, esse universo 

apela-nos hoje, provavelmente mais do que qualquer outro, para a tarefa do pensar. Apelo 

inspirador, indicativo e inelutável que pode ser, também, mais uma vez como aquele que 

foi invocado como intrínseco ao pensar filosófico.1 Nesse apelo, não ceder à tentação de 

empunhar triunfalmente uma chave-mestra, uma intuição fundamental, uma descoberta 

paradigmática que constitui apanágio identificativo de um autor ou corrente de pensamento, 

essa é a tarefa que deve incumbir a quem quer, verdadeiramente, usar a sua faculdade de 

pensar. Não seguir entusiasticamente esse trilho, fazendo seu o enaltecimento da 

descoberta, nem se enredando nos escolhos das suas decepções futuras. Daquilo que, desde, 

Aristóteles designamos por aporias. Não ceder, igualmente, à pretensão de as superar à 

custa de autores, sistemas ordenados e críticos, neo-críticos, desconstrucionistas, neo-

descontrucionistas, perspetivistas ou neo-perspetivistas. Tentar apenas pensar 

produtivamente é, já por si, uma tarefa árdua e, talvez, suficiente para fazer uso desse ‘falar 

filosoficamente de coisas concretas’, sem perseguir, novamente, a sublime ideia ou projecto 

de nos subtrairmos ao ciclo nefasto das vicissitudes mundanas, que nos afastam da verdade, 

e que, à maneira grega e platónica era ilustrada pela terrível roda das reencarnações2. A 

verdade da qual nos podemos afastar pode coincidir com aquela que nos aparta, 

verdadeiramente, do real ou da realidade. Pormo-nos de sobreaviso contra formas simples 

da verdade ou intuições fundamentais não significa que deixemos de acompanhar os 

autores que produzem pensamento, os filósofos. Neles e a partir deles poderemos encontrar, 

reencontrar ou, em última instância, inaugurar novos trilhos que dão forma ao perene 

projeto que consiste em pensar por si mesmo. 

                                                
1 Heidegger, Martin, Qu’appelle-t-on penser, trad. A. Becker e G. Granel, Paris, PUF, 1988 (5). 
2 Platon, Phédre, 28 c-d, trad.  Léon Robin, Paris, «Les Belles Lettres», 1983 (9).   



8 

 

Incumbe à filosofia pensar a política e o político e, nessa medida, fazer seus, 

conceitos, categorias, princípios, ideias, que muitas vezes são indicadores instrumentais de 

outros domínios. As noções de poder, soberania, governo, direito, violência, vida, morte, 

exceção, são, disso, exemplo.  

Questionar a relação entre o poder e a soberania, bem como os dispositivos de 

regulação social ou da comunidade deles decorrentes, implica remetê-los para um domínio 

onde se apresentam, como categorias ontológicas. É esse, justamente, o percurso iniciado 

por Giorgio Agamben no primeiro volume do Homo Sacer e nas configurações do conceito 

biopolítico de nuda vita. As implicações do poder soberano são retratadas e aprofundadas, 

posteriormente, na perspectiva da teologia económica.  

É no terreno da ontologia política que se pensa a realidade social contemporânea, a 

relação entre o poder soberano e o Estado; o possível declínio da soberania do Estado-

Nação diante do poder emergente de entidades económicas transnacionais, muito embora a 

actualização dos conceitos biopolíticos pareça, na obra política de Agamben menos 

conseguida. O debate actual situa-se, neste caso, na afirmação clara desse declínio. As 

possíveis relações entre biopolítica, biopoder e soberania e as suas consequências na acção 

individual (através da reconstituição prática dos dispositivos de poder que nela se revelam) 

situam-se, também, na confluência (inevitável) do político com a ética. O conceito de 

dispositivo, retomado declaradamente do pensamento de Foucault torna explícita a 

integração dos dois domínios 3 

Numa investigação sobre a biopolítica agambeniana, importa relacionar (através das 

figuras da interioridade, exterioridade, inclusão, exclusão, estado de excepção), pelo menos, 

três domínios: o das formas de subjectivação (através, sobretudo, da acção da vontade), do 

Estado e da Lei, sendo que o biopoder já não é visto como a apropriação do corpo biológico 

pelas instâncias de poder, mas dos dispositivos de controlo e determinação da vontade.4 

  As relações de poder implicadas na soberania poderão pôr em evidência as suas 

vertentes menos legitimadas no discurso político. Urge, por isso, referi-las aos 

acontecimentos que instauram um desequilíbrio contextual referente aos acontecimentos 

                                                
3 Agamben, G., D:13. 
4 Foucault, Michel, Dits et écrits, vol. III, 1976-1979, Paris, Gallimard, 1994, p. 299.  



9 

 

políticos que se associam às anomalias das sociedades contemporâneas (legitimidade, 

ilegitimidade, tensões, conflitos sociais, confrontos de diversa índole).  

 Situada no debate actual onde se entrecruzam distintas tendências e interpretações 

da modernidade, a apropriação do fenómeno político pelo pensamento filosófico, retoma 

ainda as linhas de força dos paradoxos, enigmas, inquietações e aporias da filosofia política 

que poderão reconduzir-nos à dimensão ontológica do esquecimento indiciada por 

Nietzsche e explicitada por Heidegger. Na apropriação que faz do político, Agamben indica 

um conceito que nos convoca para a reiteração dessa dimensão clássica do esquecimento ou 

ocultação: trata-se do conceito, ou melhor, da categoria de poder. A partir dela, evidencia-

se a emergência da soberania (e portanto, do poder soberano) e a sua materialização prática 

no direito e em todas as realizações políticas que culminam na edificação da realidade 

social.  

 A categoria ontológica de potência, dynamis (herdada da Metafísica de Aristóteles) 

apela a uma indeterminação originária que se reflecte ao nível do quadro jurídico-político 

que depois poderá estar na base das dificuldades de determinação clara da soberania 

democrática das sociedades avançadas. O ponto culminante dessa indeterminação ocorre na 

dissolução da referência política do nacionalismo como figura identificadora do Estado-

Nação. No momento actual da prática da soberania, o Estado – Nação atinge o seu ponto de 

esgotamento e acaba por se dissolver ou oferecer-se a um esquema de pensamento ou 

apropriação racional que o permite desconstruir. 

 A par dessa dissolução verificamos que as anomalias relacionadas com a evolução 

do poder soberano fazem parte da substância do fenómeno político atual. Determiná-lo 

negativamente não requer nenhum esforço adicional por parte da tentativa de apropriação 

racional da realidade social. Ela quebra-se e desarticula-se sob o peso de confrontos 

regionais, da justificação da violência sectária e religiosa, dos desequilíbrios geopolíticos, 

da imposição fria de medidas de governação fora dos quadros de referência das sociedades 

a que se pretendem aplicar. Tais anomalias contribuem, manifestamente, para o resvalar 

daquilo que, muitas vezes, se entende designar por ‘autoridade moral das democracias’. A 

par desses fenómenos politicamente anómalos que evidenciam algum desajustamento 

inaudito do poder governativo face à sociedade, mantêm-se e cristalizam-se no horizonte 



10 

 

vivencial quotidiano, as diversas formas de exclusão e a prevalência da lógica económica 

que produz a subjugação desumanizadora da existência dos indivíduos e cidadãos. 

 O pensamento de Agamben é marcado pela tentativa de evidenciar as anomalias do 

político e pela presença do paradoxo da sua realidade fundante ou fundadora. Essa 

realidade é simplesmente o poder originário sob a forma de soberania. A par dessa 

realidade torna-se, igualmente, claro o carácter paradoxal da Lei, da legitimidade do Estado 

e das formas sociais de comunicabilidade. Agamben serve-se de um exemplo radical onde 

se assiste a um despojamento total do humano, transformando-o no desumano (mas que, 

consoante as visões e interpretações, pode ou não ser incluída na consubstanciação do 

humano em sentido lato): trata-se da incomunicabilidade ou da perda do poder do 

testemunho daquele a quem foram retiradas todas as estruturas que o qualificariam como 

homem. Ou seja, da vítima extrema do Holocausto.5 

 A indeterminação própria da potência como categoria ontológica possui aqui um 

lado negativo que não poderá continuar a existir nem a subsistir na determinação do poder e 

da autoridade numa sociedade democrática; porém, saber até que ponto isso é evidente e 

indesmentível, pode constituir-se como um verdadeiro problema para o pensar. O risco de 

se degradar a qualificação político-formal das democracias revela-se nas críticas, muitas 

vazes injustas, de aceitação de modelos de poder fora da legitimidade tácita do poder da 

maioria. Agamben é um crítico da democracia ou das democracias e da sua quase perversa 

actualização (por via dos modos e dispositivos da sua revelação prática e concreta), mas 

não condescende com qualquer esquema de orientação política ilegítima para o actor 

político contemporâneo. A aproximação que empreende entre o regime democrático e o 

Lager irá parecer sempre excessiva, quer perante os que condescendem em demasia com os 

fracassos das sociedades formalmente legitimadas, quer perante aqueles que possuem uma 

clara consciência dessas limitações, mas nem uns nem outros, poderão retirar quaisquer 

outras consequências para além desse provável excesso. Agamben não tolera a violência 

totalitária nem convive bem com qualquer aceitação disfarçada da sua actualização 

jurídico-política e institucional. A negatividade da democracia enunciada na metáfora do 

funcionamento da “máquina biopolítica” que é o ponto culminante de um sistema inscrito 

                                                
5 Agamben, G., RA: 111. 



11 

 

no decurso da História, constitui a figura da sua actualização negativa6. Porém, dessa 

realização não decorre nenhuma inevitabilidade apesar dessa figura negativa se encontrar 

encerrada numa envolvência marcadamente ontológica. A submissão do indivíduo e dos 

povos a um tal dispositivo ou ordem de dispositivos não compromete a sua emancipação, 

porventura, assegurável no domínio político-jurídico democrático.  

 Pensar o ‘aparelho’ do Estado democrático como herança da criação protésica 

clássica do estado, as modalidades e actualizações dessa criação que, porventura se 

aproxima mais da arte em sentido técnico e da fabricação do que da criação em sentido 

natural (apesar da carga metafórica e, também, categorial do par estado-corpo), deve 

remeter-nos para os seus malabarismos e mostruosidades.7 É lícito pensá-las apenas sob a 

forma de uma breve hipérbole, o que, em nosso entender, faz Agamben no enunciado das 

pistas que nos apresenta? A essa dificuldade associa-se uma outra que corresponde já a uma 

óbvia limitação da continuada abordagem filosófica dessa criação artificial: a dissolução do 

estado contemporâneo na figura, por assim dizer espectral do capitalismo ou do sistema 

global. A sua realização fugaz, oblíqua, invisível e dissimulada, introduz várias ordens de 

aproximações e problemas inusitados, não obstante ser, desde logo, assinalável nos textos 

de Marx a dissolução dos mecanismos económicos e materiais do capitalismo ou da 

emergência da globalização.  

 O Homem pode criar e não apenas fabricar, pode, porventura justifica ou legitimar a 

ideia/ forma/ figura do estado como corpo; pode até, ‘naturalizar’ essa criação: quer em 

termos de produto da sua ação própria, (mesmo considerando que o Estado possa ser um 

monstro que se autonomizou e escapou ao controlo), ou, nos termos em que se considera 

uma realidade ‘natural’ e não uma aberração ou um monstro demoníaco, que se sobrepôs à 

ordem natural das coisas. Neste caso, o Estado, os Estados, as instituições ou os 

mecanismos disseminados e espectrais do referido capitalismo, podem ser ‘impostos’ como 

realidades ou produtos naturais da ação e da evolução política. A crítica da ‘naturalização’ 

do estado ou da sua subsequente dissolução no chamado capitalismo global irá acarretar a 

crítica da ‘naturalização’ do poder e da soberania. E qualquer projecto minimamente 

emancipatório ou declaradamente revolucionário tem que levar em conta essa crítica. Nesta 

                                                
6 Agamben, G., SE: 110. 
7 Derrida, Jacques, Le souverain Bien ou Être en mal de souveraineté, O Soberano Bem ou Estar mal de 

soberania, (Edição bilingue), trad. Fernanda Bernardo, Viseu, Palimage, 2004, p. 91 



12 

 

deve assumir-se, quer a ‘desnaturalização’ do estado ou da realidade político-económica 

global, quer a tentativa, sempre difícil (e, porventura, impercetível nos textos e propostas 

dos filósofos contemporâneos que pensam a realidade política), de superar ou resolver 

teórica e programaticamente os fracassos, as crises ou mesmo o inaceitável quadro 

vivencial do capitalismo. Podemos nós, que na sequência dos pensadores biopolíticos, 

consideramos premente essa inaceitabilidade, continuar a conviver ou, dalguma forma, a 

pactuar com esse quadro vivencial? É possível continuar a condescender com a aparente 

plasticidade do capitalismo global, ainda que consideremos frágeis as propostas práticas 

dos principais pensadores do domínio político? Poderemos limitar-nos à reiterada 

apresentação fundamentada dessa crítica e ao acompanhamento da sua desconstrução 

conceptual e interpretativa? São questões que, apesar da sua dificuldade prática, têm que 

conduzir a alguma tentativa de resolução ou consequência na ordem das coisas. Dessa 

ordem fazem parte todas as dificuldades, escolhos, aporias, mas, também, a reinvenção de 

categorias que não se deseja que sejam somente replicadas a partir da reinscrição da 

tradição. É o caso, daquelas que pertencem à abordagem mais recente de Agamben, 

expressa no seu pensamento onto-teo-lógico. Apesar das reservas suscitadas pela recente e 

‘actualizada’ utilização dos meios cyber-mediáticos pelos filósofos e outros autores – 

sessões audiovisuais, transcrições de palestras e seminários, pequenos ‘clips’ filmados, 

textos dispersos e fragmentários, artigos de jornal, entre outros – é possível verificar a partir 

de uma entrevista concedida a Gianluca Saccoque desde, pelo menos, 2003 - 2004, existe a 

prefiguração da aplicação de conceitos que pertencem ao domínio da teologia à política.8 É 

deste modo que se pretende fixar uma nova configuração para o conceito de Economia e 

Governação, procurando repensar o equilíbrio de poderes e a ação política a partir dos 

paradigmas teológicos. Invoca-se a radicação da biopolítica e da economia na teologia 

económica e as suas consequências para a modernidade do poder soberano, tendo em conta 

o seu paradoxal quadro de referência, as suas potencialidades e limitações. Urgirá, mais 

tarde revisitar essa aplicação e observar ou vislumbrar a sua face actual, a sua possível 

transcrição actualizada no modo como se estabelece hoje o diagrama dos poderes e a 

soberania.  

                                                
8 Revista online, Scuola Superiore dell’Economia e delle Finanze, anno I, n. 6/ 7, Junho-Julho 2004: 

http://rivista.ssef.it/site.php?page=stampa&idpagestampa. 

 

http://rivista.ssef.it/site.php?page=stampa&idpagestampa


13 

 

 Deve o pensamento escrutinar e categorizar as teias reais, imaginárias ou simbólicas 

do político e da política, mas, igualmente, pôr em evidência ou permitir modos de 

compreensão, conhecimento e interpretação do exercício concreto do poder e da atualização 

da soberania. Cabe à filosofia pensar essa concretização, a evidenciação ‘ôntica’ da 

realidade política: o exercício localizado do poder, a situação geopolítica e estratégica em 

termos globais e regionais, o perfil dos governantes, os jogos políticos e o estabelecimento 

de forças, a afirmação e declínio do poder segundo quadros conjunturais ou estáveis. Nessa 

categorização deve aceder-se sempre ao confronto entre as categorias clássicas da filosofia 

política e o modo como se pensa a realidade actual. Estabelecer genealogias, possíveis 

equívocos e falhas de interpretação, pontos de convergência e de fuga, aberturas mas, 

também, e se possível, propostas de superação das condições iminentes de ruptura: os 

filósofos que pensam a política, (muitos dos quais mediáticos) são rigorosos, imaginativos 

e sugestivos ao fazer o diagnóstico do capitalismo mas, salvo, pontos de vista mais 

generosos, falham ou dececionam quando se trata de indicar o modelo que o poderá 

substituir de forma permanente e viável. Essa insuficiência, assumida, por vezes, de modo 

tácito, não pode deixar de nos inquietar. E não pode ser, pretensamente, resolvida por 

explosões pontuais ou recorrentes de mobilizações na esfera pública. Nelas, parece estar 

ausente o grau mínimo de organização e de consistência política que permitam retirar essas 

mobilizações da orla privada ou semi-privada do protesto que aspira à relevância a partir da 

sua publicitação. O fracasso das propostas do pensamento vai, assim, a par com o falhanço 

das manifestações que desejam legitimamente a transformação das condições actuais do 

sistema jurídico-político e económico na sua fase mais avançada. Parece que em graus em 

que esse avanço não é tão notório se acede mais facilmente à transformação da realidade 

política. E nos regimes políticos em que a democracia tem sido uma longínqua aspiração, a 

transformação da referida realidade surge com maior presteza. Os contornos da ilusão 

democrática têm sido redefinidos pela abordagem biopolítica; perdeu-se, porventura, a 

inquietação e a angústia pós-moderna de uma verificação prática do binómio capital-

democracia. A resolução positiva da marcha da história desmentiu as incertas expectativas 

dos regimes destronados ou desapossados do poder de estado: a aristocracia e o socialismo 

de ‘cariz proletário’. A realidade atual é muito diferente daquela que foi diagnosticada pelo 

pós-marxismo e pela pós-modernidade: o capital tem agredido e posto seriamente em causa 



14 

 

o funcionamento e a consolidação da democracia. A propensão inegualitária e diferencial 

do capital deixou de se tornar pacífica9: o capital já não convive bem com a democracia e 

não faz incidir apenas as suas metamorfoses sobre os regimes de exploração económica e 

empresarial. Atualmente, os gestores e financeiros globais condicionam de forma 

inapreensível os atores políticos. Essa situação cria perplexidade naqueles que esperavam 

dos dirigentes políticos um maior protagonismo e determinação decisória ativa. A 

manipulação dos atores políticos deve surpreendê-los, pelo menos, tanto como aos que a 

observam do exterior ou da exterioridade possível. A ilusão emancipatória criada 

artificialmente pelo desenvolvimento económico do mundo ocidental e, posteriormente, das 

regiões periféricas, não poderá continuar nos mesmos moldes. Se a aspiração à 

modernização política da esfera não ocidental não ocorreu apenas devido ao 

desenvolvimento material, a evolução do bem-estar material do mundo ocidental implica a 

tentação de uma maior concentração do capital que tende a estrangular a participação dita 

democrática. Os governos e as instituições nacionais são, neste momento, ‘vítimas’ de uma 

lógica que parece ignorar os seus antigos mentores. A democracia que liberalizou a 

economia é, agora, ameaçada por ela e o regime de suspeita deu lugar a uma nova lógica 

opressiva. A novidade da mesma não está tanto nas constatações recorrentes da perversão 

do interesse geral, mas no facto dos políticos se terem visto expropriados da determinação 

do que deve ser esse interesse. Os políticos, pelo menos aqueles que querem manter o poder 

sem sofrerem os efeitos de uma renovação da contestação, do tumulto ou do confronto, 

reinterpretam o sentido do interesse geral de acordo com as orientações do capital ou do 

poder financeiro supra-nacional. A declarada pretensão em harmonizar ou tornar mais 

extensível o acordo de ‘política económica’ em desfavor da esfera político-institucional é 

um dos claros indícios dessa reinterpretação que se prefigura como uma cedência ao 

condicionamento financeiro. Encontram-se, neste caso, evidenciadas as fraquezas da 

governação política localizada. E o modo seguro de superar essa falha ou brecha no poder 

político democrático não se consegue com uma simples genealogia do controlo, da 

vigilância e do julgamento popular.10 O restabelecimento da contra-democracia como 

                                                
9 Rancière, Jacques, Aux bords du politique, Paris, Gallimard, 1998/ 2007, pp. 107-108: «Avec l’effondrement 

du fantasme politique de l’Un, s’afirme, dans sa positivité, le seul tumult économique de la différence qui 

s’appelle indifféremment capital ou démocratie.» 
10 Rosanvallon, Pierre, La contre-démocratie, Paris, Seuil, 2006. 



15 

 

regime de controlo dos abusos do poder real ou aparentemente legítimo e a conversão 

política da democracia não são tarefas consolidadas, mas por realizar.11 

A permanência ou a substância da ação democrática e o controlo dos seus 

dispositivos de poder, visíveis ou invisíveis, não corre o risco de se tornar numa ficção 

ainda que irredutível ao arcaísmo da crítica pós-moderna? Ficção significará produto actual 

e actualizado da visão da realidade política que mantém uma margem de inadequação e de 

ilusória projeção de reminiscências. Mas, significa, também, a própria ação que deve 

desprezar uma falsa imagem de confiança que, muitas vezes, transparece nos actores 

políticos e nalguns cidadãos apostados na participação política ou cívica. A suspeita 

lançada sobre a filtragem mediática ou narrativa da realidade política ou social não é nova. 

No entanto, adquire novos cambiantes num clima propenso à sobreposição da transparência 

(por vezes hiperbolizada) e da clássica obstrução da informação concertada pela elaboração 

mediática. Verificar os factos na sua actualidade ou na sua presença actual, subtraí-los ao 

denunciado jogo das filtragens, manipulações (que supostamente dão redobrado valor a 

essa actualidade), relativizar as orientações etnocêntricas ou falsamente anti-etnocêntricas, 

consciencializar-se do espaço virtual ou meramente potencial dessa realidade, pode 

transformar-se num simples enquadramento de novas imagens ficcionais. A prudência 

renovada do filósofo exige o renovar dessa consciência auto-crítica no momento em se 

aufere esse cargo de intérprete privilegiado do presente.12 Essa exigência, dificultada pela 

ação das múltiplas filtragens com que o presente ou actualidade se nos apresenta é, no 

entanto, inelutável: independentemente das amabilidades proporcionadas pelo 

compromisso, pela simpatia ideológica ou pela lógica, em grande medida opressiva, 

restritiva ou enganadora da militância política, somos indiscutivelmente levados a tomar 

posição face à realidade política que o presente ou a actualidade nos impõe. O resultado 

dessa exigência quando se trata de tentar conhecer os regimes que designamos de 

democráticos, pode ser levada ao extremo, configurando-se naquilo que Badiou referiu 

                                                
11 Ibid., pp. 313 e ss. 
12 Derrida, Jacques, «Artefactualités», in Jacques Derrida, Bernard Stiegler, Échographies. De la Télévision. 

Entretiens filmes, Paris, Galilée, 1996, p. 16: «Comme quiconque essaie d’être philosophe, je voudrais bien ne 

renoncer ni au présent ni à pensar la présence du présent – ni à l’expérience de ce qui nous les dérobe en nous 

les donnant.» 



16 

 

como «la ‘démocratie’ partout identifiée à la dictature morose d’une étroite oligarchie de 

financiers.»13  

Os pensadores da chamada ‘corrente biopolítica’, não podem ser superficialmente 

catalogados como opositores radicais da democracia; trata-se de uma ‘leitura global’ 

sinplificadora. Da mesma forma não podem, como por exemplo no caso de Foucault, ser 

objecto da apressada busca da novidade que os enquadra na categoria daqueles que 

cederam à ‘ilusão’ liberal.14 A par da exigência de conhecimento do presente que é, 

também, uma visão crítica, por vezes, severamente depreciadora, Agamben não esconde a 

sua profunda deceção e pessimismo pela democracia. Não se trata de desconsiderá-la 

politicamente, mas de a pensar a partir das perversões que a acompanham e que não se 

confinam apenas à constatação do ‘espetáculo político da actualidade.’ E não são as 

arquitecturas da aparência que continuam a jogar-se nesse espetáculo? E, igualmente, a 

sobreposição, a falsa coincidência entre um elenco de interesses individualizados e o que 

classicamente se pretendeu assumir na categoria política e económica de interesse geral? O 

que significa esse interesse numa realidade global? Num universo de quebra e 

fragmentação do Estado-Nação? Quem o determina hoje e que instâncias o poderão 

actualizar e assegurar? Não se trata apenas de um cenário ou da ideia filosófica que 

artificiosamente o envolve, mas da crua realidade: esse interesse tem sido sobre-

determinado por entidades que obedecem a uma lógica financeira; não se pretende 

assegurar com ela, uma garantia, porventura, da produção da mais-valia, mas do lucro 

financeiro sem um horizonte produtivo. Nessa medida, o interesse geral parece coincidir 

com o interesse global ainda que este possa acarretar uma margem de indefinição e 

indeterminação própria, uma das categorias biopolíticas das quais Agamben se serve para 

sugerir, induzir ou desenvolver o seu pensamento. O que é, ao certo, o interesse geral 

assumido nesse interesse global? Pode o mesmo referir-se a um interesse que implique 

algum indicador positivo para a maioria ou grande parte dos povos, para a sua existência 

social e concreta? Se tal coincidência fosse um referente para o pensamento político ou para 

a determinação de algum padrão económico, estaríamos perante uma perversão do conceito 

ou daquele que se afirma como seu herdeiro: o interesse geral ao evoluir para o interesse 

                                                
13 Badiou, Alain, Second manifeste pour la philosophie, Paris, Flammarion, 2010, p. 9. 
14 Pestaña, José Luis Moreno, Foucault, la gauche et la politique, Paris, Textuel, 2010. 



17 

 

global perde-se como referência positiva da realidade sócio-política, económico-política ou 

político-jurídica. Aqueles que ressalvam a coincidência entre um e outro pretendem, de 

forma consciente ou não, mascarar o fracasso que essa perda (do clássico ‘interesse geral’) 

acarreta e os que pretendem redefini-lo de acordo com orientações da ‘ideologia liberal’; 

conscientes dessa mascarada, desejam, sobretudo, enfraquecer a posição contrária que 

meramente enfatiza a sua perda em favor de um interesse ou espectro de interesses que já 

não podem ser definidos como os sucessores do interesse geral. Não deixar que isso suceda, 

tal é a incumbência transformadora que pode desalojar uma atitude de conformismo e 

resignação justificadora da impotência que se quer, verdadeiramente impor. Dar forma e 

não deixar perimir a conhecida formulação: ‘nós somos aqueles que esperávamos.’ é ou 

pode ser, também, o resultado da abordagem biopolítica. Pode a biopolítica e a sua 

teorização conformar-se com essa vertente prática iniciadora de uma exigida 

transformação? É uma questão que pode criar algumas deceções. Deve a palavra e ação 

emancipadora continuar a transportar o fardo da falência dos seus modelos e exemplos 

práticos? Deve a sua expressão prática nas sociedades ser a força renovadora da suspeita 

que se mantém ou pode manter no futuro? Num tempo em que as ilusões se substituem e 

renovam e em que a suspeita se diferencia a partir do círculo concêntrico das sucessões 

efectuadas no poder democrático que, muitas vezes, traz consigo uma ilusão de 

emancipação, deve o pensamento político ou do político reinscrever essa pretensão ‘prática’ 

no seu programa especificamente filosófico. Os pensadores da política e do político não 

poderão metamorfosear ou iludir por muito mais tempo essa exigência de transformação da 

realidade social. Como veremos, isso não subtrai os autores e filósofos a essa 

desconstrução, porventura, óbvia; mas a descoberta das razões da insuficiência 

programática do pensamento biopolítico e, em particular, do que Agamben nos propõe 

(muitas vazes pelo uso algo retórico da expressão «se isso for verdade...»), poderia atenuar 

a deceção indicada.  

Parte da desconfiança face à recorrência dos projectos libertários de cariz 

revolucionário deve-se à clássica formulação do princípio de que ‘somos todos iguais’. Na 

sua desanimadora e padronizada ressurgência, a revisitação desse princípio poderá, talvez, 

exprimir-se no ‘unanimismo’ a que sucumbem aqueles que partilham as orientações 

políticas pretensamente estabilizadoras. A faceta conservadora e, simultaneamente, 



18 

 

emancipadora do ‘somos todos iguais’ é sempre prejudicial. Pode impelir-nos para um 

horizonte de univocidade, que mais tarde ou mais cedo, se irá revelar absurdo. Não pode a 

filosofia política, contrariamente ao ‘projecto teórico’ da ação militante, conviver bem com 

a univocidade e o seu conformismo, sendo, talvez, preferível a tentativa de 

‘comprometimento distanciado’. Dar corpo a esse paradoxo de difícil resolução prática 

afigura-se menos desanimador do que o voluntarismo e a univocidade. Sabemos que essa 

dificuldade se agudiza numa realidade social investida, sobretudo, por uma crise 

económico-financeira que ajuda a convocar e a mobilizar essa apaziguadora univocidade. 

Mas, precisamente, essa crise, como todas as crises são (ou deveriam ser) ocasiões 

privilegiadas para se perceber que o discurso e a pretensão prática unívoca não são, apenas, 

erradas mas perigosas. A crise global (ou globalizada) mostrou-nos o colapso dos modelos 

económico-financeiros unívocos e ‘estáveis’ e, com ele, a evidência da fragilidade do 

pensamento que os justificou ou pretendeu sustentar. Nesse caso, deparamos com a falência 

da univocidade conservadora-liberal e não com a revisitada revelação do fracasso da 

univocidade que no passado se tentou glorificar como revolucionária. A expressão política 

da univocidade é, então, negativa em todas as dimensões politicamente qualificáveis. Isso 

não as impede de reaparecer, de tempos em tempos, manifestando uma necessidade de 

pacificação ilusória e, em princípio, dificilmente aceitável.     

A par do percurso do pensamento político do filósofo italiano, da sua versatilidade e 

transformação, importa também referir distanciamentos e posições críticas que se podem 

sintetisar nos seguintes itens essenciais: incipiente indicação factual da negatividade e 

actualização da relação de soberania (que no final do livro Homo sacer. Il potere sovrano e 

la nuda vita aparecem sob a forma de exemplos insignificantes), a não indicação (precisa, 

hipotética) dos modos omo se pode ‘parar a máquina biopolítica’, ou seja, chegar à 

superação da negatividade, a explicitação centralizada da relação soberana (afastada de uma 

realidade em que as fronteiras e as formas de poder se diluíram em estruturas e forças 

transnacionais). A par dessas críticas, porventura mais abrangentes, deve assinalar-se 

também a sua hesitação ou recusa em categorizar o testemunho da violência 

concentracionária extrema que se revelou na figura do ‘muçulmano’.15    

                                                
15 Agamben, G., RA: 36 ss.; Zizek, Slavoj, Et pourtant elle se tourne… Trad. Valentin Husson, Sarah 

Kaufmann, Mehmet Mansur, Paris, Nessy, 2012, pp. 14 ss. 



19 

 

Limiar. 

A imagem da Filosofia: figuração virtual e assimétrica do 
pensamento. 

 

Originalidade e abertura do político. 

 

 

 No diálogo com a tradição que se forja (recria, torna-se presente, permite-se que 

venha à presença), no caso de Agamben, no contacto com os textos e autores 

paradigmáticos e, desde, logo, do pensamento metafísico e ontológico, insidia-se, também 

uma ideia própria de sistema. O pensamento é virtual na medida em que goza do fulgor 

poiético dessa potência que é convocada na categoria aristotélica, mas, da mesma forma, 

porque se imiscui numa abertura que depois se expressa em múltiplos vértices, desde o 

território político ou da política até ao da linguagem e da poética. Apesar da sua reputação 

firmada em meados dos anos 90 pela abordagem da política e da biopolítica, esse périplo 

que se pretendeu, simultaneamente, unitário e disperso evoluiu em distintas direções. A sua 

assimetria reside na aproximação a um ‘projecto’, por assim dizer, descentrado e com 

várias ‘linhas de fuga’ para retomar uma formulação banalizada a partir de Deleuze. Não se 

procura complementar um pensamento que se deseja unitário, nem suplementá-lo a partir 

de insuficiências assinaladas por críticos ou intérpretes. Nessa recriação dialógica insere-se, 

como parece inevitável, um conjunto de influências que podem ser consideradas ‘clássicas’, 

mas, ao mesmo tempo, limitativas: por exemplo: por que razão a ‘retoma’ do seu 

pensamento político na ‘fase’ onto-teo-lógica se vê mais devedora do direito romano 

arcaico e menos da tradição grega? Esta questão, pode, aliás, re-orientar o debate da 

fundação arcaica da instituição do político ou dos regimes jurídico-políticos. Descendente 

da tradição dita clássica da Filosofia, Agamben faz apelo a uma recorrência do direito 

romano. Apresenta-se aos seus interlocutores como um pensador indómito da tradição 

metafísica e do seu reposicionamento crítico e ‘destrutivo’ na ontologia e, igualmente, 

como explorador das origens jurídicas da instituição performativa da linguagem e do poder 

que culminou nos regimes políticos do Ocidente.  



20 

 

 A assimetria pressupõe um certo desequilíbrio entre o que se põe em causa e o que 

se determina como um futuro melhor; coexiste, portanto, com uma abertura à sociedade 

vindoura. Nela inscreve-se o questionamento crítico e a procura da abertura ao futuro que 

supere as insuficiências relevadas do estado actual. Essa diferenciação pode não 

comprometer, na óptica de alguns, a visão global da obra de Agamben, se nela se procura 

manter uma unidade16.  

Mas a abertura do pensamento parece conduzir a um horizonte desigual: o niilismo 

presente na temática da linguagem e da arte, bem como no domínio inaugural da filosofia 

biopolítica, tal como vem à luz no texto Homo Sacer, não é equilibrado por qualquer 

proposta de uma afirmação emancipadora do político e da política. Agamben tem sido 

criticado quer por sugerir uma visão radical e demasiado negativista da realidade política, 

quer por não sugerir nenhum contraponto a essa ‘desconstrução’ que supere as 

insuficiências de uma mera indicação. a Nova Política que agora parece mais possível do 

que nunca, acaba por não surgir, nem em termos conceptuais nem programáticos. Pode 

sempre argumentar-se que essa é uma marca negativa que partilha com muitos outros 

pensadores contemporâneos, mas a debilidade dessa constatação é evidente. Assinalar o 

‘kairós’ do reencontro entre a teoria e a prática não basta; é necessário reposicionar a sua 

perspectivação futura, sem a descomprometida mácula da neutralidade. E o que significa 

essa neutralidade para além do embuste da retirada ou anulação da ideologia que contamina 

a relação entre a teoria e a prática? Pode significar a vaga equidistância entre a ideia da 

razoabilidade da política actual, sucedânea da morte dos projectos utópicos igualitários e a 

retirada do disfarce da equidade e justiça a que devem ser sujeitos os regimes políticos 

avançados.  

Uma posição de equilíbrio acaba por ser, neste caso, mais difícil do que num autor 

que não firmou a sua reputação a partir da negatividade de uma visão radical das relações 

de soberania. Mesmo assim, a imagem imediata da Filosofia acaba por se ressentir dessa 

negatividade que se associou, desde logo, à imagem da política. A criatividade potencial do 

pensamento parece, assim, esgotar-se numa posição essencialmente niilista; mas será assim, 

                                                
16 Murray, Alex, Giorgio Agamben, London, New York, Routledge, 2010, p. 4: «(…) It is necessary to think 

the work as a whole in which any critical moment must ultimately be linked to the radical potenciality of the 

coming community.» 



21 

 

ou essa fronteira poderá, pelo menos, indiciar uma outra via do pensamento que recuse a 

neutralidade?  

Uma hipótese que pudesse iluminar a relação com o presente, consistiria em 

assinalar que na raiz da dificuldade em enfrentar a resolução das aporias do mundo 

contemporâneo se devem à intraduzibilidade histórica da promessa messiânica ou da sua 

relação paradoxal com a História. Fora da História, essa promessa deve subtrair-se à 

anulação ou ao esvaziamento tentando encontrar, precisamente, na História um ponto de 

ancoragem. Nessa hipótese inscreve-se, igualmente, a ideia de considerar a submissão 

teleológica da política como perigosa; essa submissão propicia ou tem favorecido a procura 

de uma identidade comunitária que se vira contra certos extractos da humanidade, o que no 

caso do nazismo se traduziu na perseguição racial daqueles que foram, biológica e 

organicamente considerados inferiores. De que forma pode a recusa da teleologia política 

conformar-se com o ideal messiânico e como intervém na configuração de um novo 

universo político vivencial e relacional, são, por agora, questões em aberto. 

Manter esse desígnio messiânico, mas afastar a abordagem biopolítica da 

sistematização teórico-filosófica, procurando ‘deslocalizá-la’, aproximá-la das vivências 

subjetivas e das relações de poder contemporâneas, estilizá-la à maneira de uma atitude 

personalizada, não resolve a questão das indeterminações, afastamentos e vazios nela 

envolvidos.17 Ainda que presentes na sua herança recente e múltipla, o lugar da biopolítica 

tem que ser reconduzido à reflexão filosófica contemporânea. Em sentido contrário, pode-

se invocar uma história conceptual18. Mas uma configuração teórica interdisciplinar deve 

ter em conta as inevitáveis objecções acerca da necessidade de prevenção face às 

influências da biologia e às tendências ideológicas.19 

Mas existe uma outra ordem de impedimentos hipotéticos que desfavorecem a 

resolução programática das insuficiências da realidade política contemporânea, ou pelo 

menos, as transformam em vias meramente problemáticas: trata-se da putativa dissolução 

do pensamento (e, desde logo, da sua aplicação ao domínio político) na sua capacidade 

                                                
17 Raimondi, Emilio, «Sei frammenti aporetici sulla biopolitica (com qualche resto)», in La biopolitica. Il 

potere sulla vita e la costituzione della soggettività, (a cura di Pierandrea Amato), Milano, Mimesis, 2004, p. 

184 ss.  
18 Cutro, Antonella, «Che cosa significa “biopolitica”?», Introdução a Biopolitica. Storia e attualità di un 

concetto, Verona, Ombre Corte, 2005, p. 7 ss. 
19 Wiegele, Thomas, «A theoretical foundation of biopolitics.», in Biopolitics. Searche a more human 

political science. Boulder Colorado Westview Press, 1975, pp. 32-35. 



22 

 

potencial (que encerra o poder de atualização e o de não atualização), e a valorização da 

potência privativa. Na potência (e, simultaneamente, na possibilidade) coexiste desde a sua 

originária fixação metafísica, um iminente poder de transformação em ato ou a sua 

negação. A privação faz parte da potência no sentido mais nobre da sua instituição 

categorial.20 A fixação metafísica da privação goza de uma existência autónoma e não pode 

ser confundida com a ausência da potência e da possibilidade. Seria estranho que essa 

possibilidade ‘atuante’ e ‘privativa’ da potência, da possibilidade e do poder, não se 

referisse à ação individual e, desde logo à garantia do exercício subjectivo da liberdade, e 

da ação mais abrangente na definição da política e do político.21 A privação e a negação 

não revelam uma falha, insuficiência do poder dizer, fazer, pensar, sentir, mas a afirmação 

do negativo. E, é justamente, essa ‘positividade’ da negação que pode ser transportada para 

a exceção como ‘figura negativa fundamental’ do político. Se a negação, a potência 

privativa ou a inoperância ativa são figuras marcantes do pensamento e da relação entre 

este e a realidade, que supõem uma dimensão positiva e não apenas negativa, isso deve-se à 

presença da racionalidade e da vontade. Se excluirmos essa presença em nome da 

instituição de uma figura negativa da privação ou da negação, recorrendo, por exemplo, à 

denegação (em que a racionalidade e a vontade deixam de intervir), estaríamos perante uma 

mera insuficiência ou impotência negativa. Em Agamben a impotência (ou a propensão 

para a inoperatividade) pressupõe virtualidades que devem ser consideradas, 

genericamente, no pensar e, especificamente, noutros domínios como a linguagem e o 

político. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
20 Agamben, G., PP: 276: «Avere una potenza, avere una facoltà significa: avere una privazione.» 
21 Agamben, G., PP: 280: «(…) Che ogni suo poter agire è costitutivamente un poter non-agire (…)»; 

Agamben, PP: 281-282 «Ogni potenza umana è cooriginariamente, impotenza; ogni poter-essere o fare è, per 

l’uomo, costitutivamente in rapporto alla própria privazione.» 



23 

 

Poder da excepção. 

 

 

Enfrentar a vida sem os constrangimentos da exceção do direito e da soberania, 

constituiria o ideal, pelo menos preparatório de uma forma de viver a organização política 

da sociedade ou de a transformar num projeto emancipado. A emancipação que começa, 

desde logo, como um esforço individual e que transcende depois a fronteira da 

singularidade individual, não pode confinar-se à ideia de emancipação dos actores da ‘ação 

laboral’ ou dos que trabalham.22 Essa tarefa é mais abrangente e não pode restringir-se a 

uma das áreas da realidade social. 

Devedor da tradição, Agamben torna-se menos ‘singular’ do que alguns poderiam 

esperar de um pensador com uma projeção já considerável; uma vista rápida por uma 

súmula terminológica da sua obra, mostra-nos autores e conceitos que, na verdade, 

engrossam essa tradição de forma continuada.23 Mas é verdade que certos autores se 

afastam do ‘pensamento comum’ por uma marca de singularidade, apesar da mesma se 

dever, em grande parte, à negatividade e propensão desconstrutivista de certa tradição. Se a 

Filosofia não se esgota na abordagem política ou biopolítica, é na polis que as suas 

múltiplas vertentes se presentificam e acedem à verdade da sua natureza. Daí que seja esse 

o espaço de confluência do pensar e das suas determinações humanas e históricas. Depois 

da abordagem inaugural de um ‘sistema’ centrado nas questões recorrentes da tradição, mas 

aventuras do pensamento e da linguagem, Agamben concentrou-se no retorno que corporiza 

a evidenciação do topos do político, a sua fundamentação, desde logo também, assumida a 

partir da tradição ocidental. Nela jogam-se ou expõem-se a vida, a morte, a soberania e o 

destino da Filosofia como domínio privilegiado do saber acerca da polis. Uma visão que 

alguns referem como radicalmente negativista encontra, porém, nesse espaço a necessidade 

de, pelo menos, a título de projeto, enraizar uma nova vida politicamente determinada que 

se possa afastar dessa negatividade. Tarefa, provavelmente, já não assumida como sua, mas 

não menos indispensável porque o destino da Filosofia também depende da superação dessa 

                                                
22 A emancipação por essa via é enunciada por Jacques Rancière, Aux bords du politique, op. cit, p. 90: 

«Émanciper les travailleurs, ce n’est pas faire apparaître le travail comme principe fondateur de la société 

nouvelle, mais faire sortir les travailleurs de l’état de minorité, prouver qu’ils appartiennent bien à la société, 

qu’ils communiquent bien avec tous dans un espace commun.» 
23 The Agamben Dictionary, Edited by Alex Murray and Jessica Whyte, Edinburgh University Press, 2011. 



24 

 

excecional (singular e determinada como exceção) negatividade. A Filosofia não pode 

deixar de se ressentir e de reagir à perpetuação da exceção vivida ou vivenciada no espaço 

da polis. A sua superação é essencial para o seu destino. Provavelmente, encontramos no 

pensamento de Agamben, a ideia de que a superação da metafísica se deve dar na Polis e já 

não num horizonte ontológico do pensamento. Da mesma forma que se assistiu, na História 

do Ocidente como território da superação da metafísica, a uma resolução em nome de 

princípios mais originários e verdadeiros, a política deverá ser o domínio de uma nova 

superação: já não meramente ‘especulativa’, mas inteiramente prática: a ‘máquina 

biopolítica’ tem que ser ‘parada’ e dar lugar a uma nova determinação do político em 

oposição aos que foram marcados pelo banimento e pela exceção. 24 Essa possibilidade 

coincide com uma abertura que nem sempre é vislumbrável no corpus de um autor que é, 

também, um herdeiro direto da tradição. A contrariedade dessa possibilidade advém não 

apenas da determinação iminentemente ilusória da lei e do direito, mas da dificuldade 

prática do reconhecimento do outro como sujeito do direito. O direito fundamental a 

possuir direitos, na formulação de Arendt, terá que surgir na ‘nova política’ não apenas a 

título discursivo e ficcional, mas prático. Essa poderá ser uma das novidades emergentes da 

paragem da ‘máquina biopolítica’. Enquanto essa condição não ultrapassar o limiar da 

simples possibilidade, não se pode indiciar, tão pouco, essa paragem. Independentemente 

de aceitarmos ou não as razões e os indicadores da similitude entre a ‘máquina biopolítica 

concentracionária’ e a ‘máquina biopolítica’ que se encontra em funcionamento na 

contemporaneidade, essa paragem é vista como uma necessidade real. O presente ou a 

contemporaneidade é um momento em que essa viragem política se impõe. Já não se trata 

de repensar a democracia, mas, provavelmente, de a reinventar. A manutenção da liberdade 

num regime ficcional já não é possível, o mesmo sucedendo com as suas explícitas 

variações ético-políticas, incluindo a igualdade de oportunidades. O destino do pensamento 

e a sua abertura joga-se nesse processo, e a Filosofia é, seguramente, o seu domínio 

privilegiado. Responder à questão do homem e da sua humanidade é escrutinar e resolver o 

                                                
24 Com esta categoria-conceito (ausente do The Agamben Dictionary), podemos sintetizar aqui diferentes 

dimensões da ‘máquina’ que podem ser assinaladas na obra de Agamben: Cf. por ex. Edgardo Castro, Giorgio 

Agamben. Una arqueologia de la potencia, USAM Edita, Buenos Aires, Jorge Baudino Ediciones, 2008, p. 

88: «Agamben, en efecto, no solo habla de las máquinas gubernamental y antropológica, también de la 

máquina de la infância, del rito y del juego como una única máquina binaria, de la máquina del lenguaje, de la 

máquina teológica de la oikonomía, de la máquina biopolítica, de la máquina soteriológica, de la máquina 

providencial, etc.» 



25 

 

seu destino na polis e a sua relação com os mediadores do poder e da soberania. A visão 

crítica dessa relação não é suficiente em si mesma. A busca da resolução positiva da relação 

de soberania e a superação da exceção é, porventura, a tarefa filosófica mais essencial e que 

foi deixada inacabada. Essa abertura mantém-se, continua a existir a título virtual e coexiste 

com o edifício assimétrico do pensamento na medida em que os dados (os indicadores que 

podem configurar melhor a máquina biopolítica contemporânea) continuam a ser 

incompletos e a solução (a sua ‘paragem’) inexistente. Apesar da sua vacuidade e 

indiscernibilidade (o esbatimento das fronteiras entre pares de opostos como a soberania e o 

governo), a máquina biopolítica vincula o humano de forma negativa e produz efeitos 

perniciosos. A sua funcionalidade, baseada na disposição ‘des-substancializada’, com que é 

apresentada, aciona uma engrenagem opressiva. É uma funcionalidade que envolve espaços 

de ambiguidade e indeterminação concetual, mas que não deixa incólume o humano na sua 

vida biológica e política. Pode este conceito subsumir-se inteiramente ou ter um estreito 

parentesco com o que é apresentado por Foucault sob a figura do dispositivo? 

Provavelmente esse parentesco só se torna mais evidente através da abrangência que ambos 

os conceitos ou categorias indiciam, porque a ‘máquina biopolítica’ põe em relevo a ação 

de outras engrenagens, ou pelo menos, daquelas que, especificamente, se devem associar à 

oposição entre a soberania e o governo como indicadores onto-bio-políticos. 

Num contexto distinto, na exposição do poder suspensivo da promessa messiânica e 

do consequente universo temporal específico que a temporalidade associada a essa 

promessa impõe a desativação da lei implica uma extensão do seu poder e da sua 

potência.25 A suspensão ou a excepção incluída nessa ação coincide com a revelação do 

poder e da potência da promessa, cuja finalidade e resultado não coincide com a 

expectativa escatológica. A impotência aparente dessa desativação é meramente ilusória e 

parece seguir um propósito enganador mas, na verdade, ela mantém um poder semelhante à 

potência a que não foi associada nenhuma suspensão. Trata-se de uma debilidade 

(Astháneia) potencial que mantém toda a sua força e abertura ao ser, e que é assinalada, 

                                                
25 Na análise da carta de S. Paulo aos Romanos, refere-se essa figura de desactivação através da análise do 

vocábulo Katargeín: a suspensão da lei e da vocação corrente conduz ao alargamento da potência da 

promessa messiânica e não à sua anulação ou enfraquecimento. O poder suspensivo da lei revela-se em toda a 

sua plenitude. G. Agamben, TR: 93: «Il messianico è non la distruzione, ma la disattivazione e l’ineseguibilità 

della legge.»; «Per Paolo, la potenza messiânica non si esaurisce nel suo ergon, ma resta in esso potente nella 

forma della debolezza. La dýnamis messianica è, in questo senso, costitutivamente “debole” – ma è próprio 

attraverso la sua debolezza che puo esercitare i suoi effetti.» 



26 

 

desde logo também, a partir da Metafísica de Aristóteles, na passagem em que a potência 

pode, sempre, coincidir com a impotência.26  

 

A difícil apropriação 

 

 

 A Filosofia implica o uso de categorias que nem sempre são fáceis de exprimir 

através da evidência da racionalização.27 Não se tratam apenas de noções que se inscrevem 

na descendência da metafísica e, particularmente, da herança do pensamento grego mas 

daquelas que, no domínio político ou noutros, como é o caso da estética ou filosofia da arte, 

evidenciam essa dificuldade; é precisamente o caso das categorias de voz e signatura, mas 

também de infância, sacer e da fundação (e fundamentação) ontológica do político que 

comparecem nas categorias de Reino e Glória. A conceção negativista da linguagem marca, 

desde sempre, essa destinação problemática e a ambiguidade associada à exposição da 

realidade do político. Assim, a abordagem arqueológica e ontológica da soberania e do 

governo é por ela, ‘contaminada’. A ambiguidade, indeterminação, virtualidade, abertura e 

inapropriação são a marca do pensamento e do trabalho da Filosofia.  

A ideia de que a categoria ou conceito de Potência, nas suas diversas manifestações 

(explícitas ou não), determina essa dificuldade ou essa ambiguidade, poderá ser um 

contributo para a sua clarificação. É precisamente ela o fio condutor visível ou invisível da 

edificação e da evolução do pensamento de um autor que não se centrou apenas no domínio 

político. E o pensamento é conduzido por uma categoria que o pode, aparentemente, 

influenciar negativamente. A negatividade é habitada por aqueles que se subtraem aos 

caminhos redentores da ordem positiva. O paradoxo da abertura do pensamento e da ação, 

consiste em pensar a grandeza da impotência, da negação e da negatividade, mas, também, 

ao mesmo tempo, a previsão da dificuldade em conhecer o real e intervir nele e, da mesma 

forma, em pensar a esfera positiva da ação da política. Essa ordem de dificuldades mantém-

se e não podemos simplesmente ignorá-la. O paradigma ou o exemplo com que esse 

                                                
26 Aristóteles, Metafísica de Aristóteles, 1046a 32, Edición Trilingúe por Valentín García Yebra, Madrid, 

Gredos, 1982 (2).    
27 É o caso das noções de signatura  (G. Agamben, SR) e de infância (G. Agamben, IH).  



27 

 

paradoxo pode ser pré-figurado, Bartleby, a personagem da novela de Herman Melville, 

mostra-nos claramente o problema último envolvido na afirmação da potencialidade 

negativa da linguagem e da vontade: a decadência e a morte, a anulação de si mesmo; a 

novela acaba mal, portanto.28 A preferência e a escolha da decadência e da morte, sendo, 

apesar de tudo, uma decisão negativista que encerra em si mesma a virtude da 

potencialidade e do poder afirmativo da vontade, não deixa de ser decepcionante. 

 Para Agamben, Bartleby representa a anulação radical da vontade perante a 

potência (simples possibilidade que pode ser actualizada como ser ou como não ser e que, 

por isso, se mantém numa posição de indeterminação e de indiscernibilidade entre o sim e o 

não). Não se aceita a ideia da positividade da recusa e não lhe atribui uma importância 

específica. A recusa e a aceitação, a acção e a sua ausência encontram-se ao mesmo nível, 

não sendo possível dissociá-las e justificá-las a partir da vontade ou da afirmação de um 

querer. Bartleby é, assim, o símbolo da pura potência; do equilíbrio entre o ser e o não ser 

que essa potência assume como mera possibilidade ou como mera contingência. Bartleby 

simbolizaria a quebra da razão que suporta qualquer acção. A razão para agir não seria nem 

mais nem menos pertinente do que aquela que poderia justificar a recusa em agir:  

 

«Como escriba que cessou de escrever, ele é a figura extrema do nada de onde 

procede toda a criação e, ao mesmo tempo, a mais implacável reivindicação deste nada 

como pura, absoluta potência.»29 

 

Não deixa de conduzir a um fracasso e à anulação da vida e da existência. Ainda 

que seja difícil, a procura pela resolução da potencialidade negativa ou positiva, não se 

pode confinar à destinação própria do fracasso. Este não é uma via aceitável para a abertura 

do pensamento e da ação. Os limites da inoperância, devem, apesar de tudo, permitir que se 

aspire a outra finalidade mais construtiva. Na limitação inaugural da potencialidade deve 

poder-se mostrar a sua força e poder virtual mas, da mesma forma, a sua capacidade para 

um destino que não coincide com a anulação e o fracasso. O designado ‘pessimismo 

                                                
28 A diferenciação metodológica entre o paradigma e o exemplo não é, por enquanto, reclamada nem 

explicitada pelo que podem ser indistintamente usadas as duas noções. 
29 Agamben, G., B: 60: «Come scriba che há cessato di scrivere, egli è la figura estrema del nulla da cui 

procede ogni creazione e, insieme, la più implacabile rivendicazione di questo nulla come pura potenza.» 



28 

 

agambeniano’ surge-nos como uma hipótese, em grande medida, ficcional. A abertura e a 

recetividade à realidade política vindoura não podem ser, antecipadamente, atualizadas 

através de uma aporia fundamental nem de um fracasso incontornável.  

A força ou a ‘potência’ do ato de recusa de Bartleby está tanto na fórmula com que 

enuncia a anulação da vontade ou da recusa em atualizá-la, como na sua ocultação física: 

ele encontra-se fora do campo de visão do chefe e essa é a condição para que a confiança 

entre ambos se mantenha. O pacto implícito ou tácito que o liga ao seu chefe seria quebrado 

se ele abandonasse a posição em que se encontra e que o torna invisível. Se acedesse à 

visibilidade e ao assentimento em cumprir a ordem que lhe foi dada, tornaria, desde logo 

inútil o ato de copiar; sendo assim, mesmo que quisesse obedecer ou corresponder à ordem, 

isso seria inútil. Porventura, esse paradoxo assinalado por Deleuze, implica que a ocultação 

física e a impossibilidade de agir a partir da visibilidade se torne numa outra figura da 

potência.30 A ocultação e a recusa mantêm toda a sua força privativa na condição de se 

manterem e de se perpetuarem; trata-se, aliás, de uma condição que, a ser superada, em 

nome da obediência e da visibilidade, se traduzirão na quebra e na perda de um pacto: 

aquele que liga a vontade e o ato enquanto mera possibilidade. Se essa possibilidade for 

levada à prática perde alguma coisa da sua força e da sua virtude enquanto relação de 

confiança. A confiança que se perde, poderá ser a metáfora da força da potência privativa 

(que se perde também); no caso da vontade ou da mera possibilidade se atualizar. Na 

interpretação de Deleuze essa previsível perda está envolta numa impossibilidade real; na 

verdade, o escrivão não poderia obedecer mesmo que quisesse, já que a situação em que se 

encontra pressupõe a manutenção da confiança a partir da invisibilidade ou da posição em 

que se mantém fisicamente apartado. E pensar na hipótese de abandonar a invisibilidade a 

que se encontra confinado, acarretaria a perda da confiança e da força da sua vontade. 

Transformar-se-ia num obediente funcionário sem singularidade. A força da sua recusa é a 

sua virtude soberana e ela só se pode manter na reiteração da recusa e da invisibilidade. A 

ocultação é uma virtude e tem que se impor ou manter para que a confiança e o pacto (entre 

                                                
30 Deleuze, Gilles, «Bartleby, ou la formule», in Critique e clinique, Paris, Minuit, 1993/ 2006, p. 98: «Le 

pacte consiste em ceci: Bartleby copiera, proche de son maître qu’il entendra, mais ne será pas vu, tel un 

oiseau de nuit qui ne supporte pas d’être regardé. Alors il n’y a pas de doute, des que l’avoué veut (sans même 

le faire exprès) extraire Bartleby de son paravent, pour corriger les copies avec les autres, il brise le pacte. 

C’est pourquoi Bartleby, en même temps qu’il «préfère ne pás» corriger, ne peut plus copier déjà. Bartleby 

s’exposera à la vue, et même plus qu’on ne lui demande, plante tout droit dans le bureau, mais il ne copiera 

plus.» 



29 

 

o empregador e o empregado) se mantenha. A hexis da presença de Bartleby mantém-se 

mesmo que ele não se dê a ver fisicamente (que, como vimos, pode ser degradada pela sua 

visibilidade) e, tal como sucede com o sentir, essa condição também se mantém na sua 

plenitude apesar dessa capacidade, possibilidade ou potência não ser ‘usada’ ou atualizada. 

A potência do sentir que não se transpõe no ver, não é menos nobre do que a potência de 

sentir que se vê. Nesse caso, a invisibilidade de Bartleby (tal como a recusa ativa expressa 

na enunciação da sua célebre fórmula) pode, assim, assumir, ainda que simbolicamente, o 

peso ontológico da negação ou da privação.31 Agamben chega mesmo a reinventar ou 

reassumir a energia do paradoxo numa fórmula que lembra Bartleby apesar de não o citar 

directamente: o poder não o fazer substitui-se ao não poder fazer. 

Mas, poder-se-á sempre objectar que o enaltecimento dessa potência privativa, não 

nos facilita muito o conhecimento e a apreensão da realidade e, designadamente, do 

alargamento do conhecimento no domínio político.  

E algumas expressões ou contrapartidas políticas e biopolíticas da dificuldade de 

aprender a realidade política, foram, por exemplo, reveladas na perplexidade de Arendt 

perante a realidade inegável do Holocausto e da preferência de Levi (ainda que sob uma 

particular e talvez excessiva prudência perante a possibilidade de retorno do nazismo) pelo 

conhecimento desse fenómeno em desfavor da sua compreensão.32 Subsistirá sempre algum 

resto de desconhecimento mais do que de impossibilidade de conhecimento, mas isso não 

pode fortalecer aqueles que se acham impossibilitados de o pensar (o que, em termos 

perversos, poderá ser uma estratégia de denegação) ou desarmar aqueles que insistem em 

pensá-lo e conhecê-lo.  

A essa dificuldade de conhecimento não é estranha a indeterminação própria dos 

paradigmas políticos e outros, presentes na obra do filósofo italiano e que não permitem 

obscurecer o facto de na polis se qualificar a vida e a existência segundo o bem; o limite de 

toda a indeterminação, que radica já no pensamento de Aristóteles, está nessa passagem do 

simples viver para a vida politicamente qualificada, ainda que nessa qualificação se faça 

                                                
31 Agamben, G., PP: 279: «Ciò significa che sentire di vedere è possibile perché il principio della visione 

esiste tanto come potenza di vedere che come potenza di non-vedere, e quest’aultima non è una semplice 

assenza, ma qualcosa di esistente, la hexis di una privazione.» 
32 Levi, Primo Appendice a Se questo è un uomo, Torino, Einaudi, 1958/ 2005, p. 175: «Forse, quanto è 

avvenuto non si puo comprendere, anzi, non si deve comprendere, perché è quasi giustificare. (…) Se 

comprendere è impossibile, conoscere è necessário, perché cio che è accaduto puo ritornare, le coscienze 

possono nuovamente essere sedotte ed oscurate: anche le nostre.». 



30 

 

apelo para um horizonte de negatividade onto-teo-lógica.33 Em que medida a forma activa 

da inoperância se pode afirmar como uma possibilidade ou uma capacidade em vias de 

actualização? Através da própria existência da vida humana na sua absoluta imanência. E 

pode essa existência, com o seu correlato ativo sob a forma de uma possibilidade colocada 

ao mesmo nível da possibilidade efetivamente atualizada ser facilmente apreensível ou 

dada à apropriação do pensamento? Pode ser subtraída à mera possibilidade pensada, mas 

vazia de conteúdo real, mas mesmo assim de valor metafísico? Pode ser apartada da 

possibilidade ou potencialidade que pôde ser, efetivamente, realizada e, portanto, dalguma 

forma inferiorizada perante ela? Verificamos que Agamben, na sequência de Aristóteles e 

de outros autores, intérpretes (continuadores) ou não do Estagirita, recusa essa via. A 

possibilidade afirmativa está ao mesmo nível da possibilidade negativa. A potência do sim, 

ao nível da potência do não. A inusitada abertura da segunda via não o impede de a acolher 

na singularidade emergente do ser e da realidade plena. Pode essa possibilidade que não se 

presentifica ou que não acede à presença, ser conhecida ou apreendida do mesmo modo da 

que acedeu à presença e se transformou num evento ou coisa real? É essa, precisamente, a 

questão que merece uma solução ou uma resposta que justifica a nivelamento das duas 

formas de potência consideradas na metafísica aristotélica. Mas a sombra da 

indeterminação (que é, desde logo, um conceito operatório da abordagem política) paira 

sobre essa resposta e enforma a sua obscuridade. De modo a evitar a entrada numa via sem 

saída (aquela que, segundo todas as probabilidades, Bartleby decidiu escolher), urge 

reafirmar a notoriedade da força metafísica da potência negativa ou privativa. Não basta 

aproximá-la ou assemelhá-la à potência ativa mas fazer emergir os indícios, os signos, as 

marcas da sua nobreza metafísica e da sua propensão para a infinitude.34 A pura potência, 

(e a sua afirmação ou exercício auto-referencial), como forma de enaltecer ou revelar a 

nobreza metafísica da potência privativa não é suficiente para mostrar ou revelar 

cabalmente a sua virtude. 35 O seu traço niilista pode constituir um obstáculo à sua 

aceitação a partir de critérios concetuais. Provavelmente, na ausência dessa resposta para 

                                                
33 Agamben, G., PP: 370: «(…) La definizione aristotélica della polis, cio della comunità politica perfetta, si 

articoli attraverso la differenza di vivere (zen) e di vivere bene (eu zen): “Nata in vista del vivere, ma esistente 

per il vivere bene” (Pl., 1252 b 30).» 
34 Agamben, G., PP: p. 359: «Questa potenza di non è il vero cardine della dottrina aristotélica della potenza, 

che fa di ogni potenza per se stessa una impotenza (pasa dynamis adynamia, Metaph., 1046 a 32).»  
35 Agamben, G., IP: 44: «Potenza e, da una parte, potentia passiva, passività, passione pura e virtualmente 

infinita, dall’altra potentia activa, tensione inarrestabile al compimento, urgenza verso l’atto.» 



31 

 

além da afirmação e da virtude da pura potência, corremos o risco de perpetuar uma difícil 

apropriação. 

 

Apropriação e mediação: o Génio, a Ninfa e o Amigo 

 

 

A figura do Génio presente na cultura latina36 é também reveladora do destino dessa 

difícil e, simultaneamente, inevitável e sublime apropriação da potência. A divindade 

inspiradora associa-se ao indivíduo no momento em que nasce. A possibilidade da sua 

dissociação em géneros (homem ou mulher) ou em qualidades éticas (bom ou mau, 

bondoso ou maldoso) parte da sua natureza própria. Agamben lembra-nos que a unidade 

subjacente à polaridade da qualificação ética do Génio foi-nos mostrada por Horácio. A sua 

unidade não se perde devido à dissociação. Da ligação com o indivíduo decorre a divinação 

deste último, a saída da natureza meramente terrena a que ele se encontra, em geral, 

confinado. Como divindade, o Génio transcende sempre o indivíduo, e a sua apropriação 

pelo criador é sempre ilusória; e isso sucede mesmo nos casos em que esse criador excede 

em qualidades aquele que se encontra medianamente inspirado pelo Génio. Dar conta dessa 

ilusão constitui o propósito essencial do texto de Agamben. A relação de apropriação 

(ilusória e abusiva) deve ser substituída pela atitude de acolhimento. Não se trata de um 

gesto passivo mas de uma lúcida procura: fazer coincidir os interesses próprios com aqueles 

que, de forma mais elevada, são determinados e representados pelo Génio. O indivíduo 

deve condescender e abandonar-se ao Génio e não confrontá-lo ou hostilizá-lo. Dessa 

condescendência depende, também, a intensificação e aceitação da vida face à morte. O 

Génio é uma entidade produtiva e não destrutiva. A sua revelação negativa é um indício de 

um modo distinto de agir perante a vida e não, simplesmente, de a destruir.  

  O Génio é uma entidade paradoxal: pessoal e íntima é, igualmente, autónoma e 

transcendente. Excede o indivíduo e as suas qualidades subjectivas. Supera a 

individualidade apesar de a revelar naquilo que a determina de modo mais preciso, ou seja, 

na sua identidade. Presidindo ao nascimento e à sucessão cronológica da geração e da sua 

invocação comemorativa (o aniversário), o Génio é, também, intemporal. O tempo é 

                                                
36 Agamben, G., G: 5. 



32 

 

abolido enquanto evento cronológico. O Génio é extra-individual e extra-temporal, apesar 

de se associar ao indivíduo e ao tempo em que a sua vida decorre.  

 Esse lado paradoxal do Génio pode ser definido a partir de um termo que Freud 

celebrizou no ensaio de 1919: Das Unheimliche (a Inquietante Estranheza). Só por mero 

acaso, Agamben, um filósofo que conhece profundamente a obra de Freud, não menciona a 

proximidade entre a inquietante estranheza e o Génio. Aquilo que nos é mais próximo é, 

igualmente, o que mais nos inquieta pela sua estranheza. Por isso mesmo, deparamo-nos 

com um lado obscuro, bizarro e inconsciente na relação com o Génio. Essa qualidade 

paradoxal pode, facilmente, revelar-se na produção artística. As artes plásticas, por 

exemplo, fornecem-nos inúmeros casos dessa obscuridade e produtividade artística 

inconsciente. A tese de Agamben é a de que o Génio nos revela essa “estranheza familiar”, 

mesmo nos mínimos detalhes da nossa vida quotidiana, física, corporal, biológica. 

Tratando-se de um autor fundamental do pensamento biopolítico, percebemos que essa tese 

não é inesperada nem inocente. Revelador desse paradoxo da vida, o Génio transmite-nos a 

imagem própria de uma existência percorrida por naturais tensões, contradições, oposições 

insanáveis. O Génio não pode ser apropriado por um indivíduo. Ninguém o poderá invocar 

a título de privilegiada e pessoal possessão. Essa ideia permite refutar a visão pessoal da 

inspiração artística. Essa pretensão irá sempre fracassar:  

 

«Qualquer tentativa do Eu, da pessoa na sua singularidade, se apropriar do Génio, de o 

obrigar a assumir o seu nome próprio, está condenada ao fracasso.»37  

 

Por essa razão, o Génio é e mantém-se inacessível ao indivíduo. Possui uma grandiosidade 

própria que não pode ser degradada por uma visão particular. Essa tentativa ou pretensão 

revela sempre uma inquietação, medo, falência da relação autêntica com o Génio. Não 

podem os mais lúcidos falar em nome do Génio; assumirem-se como seus porta-vozes. Esse 

equívoco só poderá provocar um desajustado entusiasmo. Revelar um seguro indício da 

felicidade do ignorante. O Génio não pertence a ninguém; mas, por outro lado, dele 

ninguém poderá fugir. A sua recusa em nome da afirmação do designado carácter (o traço 

                                                
37 Agamben, G., G: 13: «Ogni tentativo di Io dell’elemento personale, di appropriarsi di Fenius, di 

costringerlo a firmare in suo nome è necessariamente destinato a fallire.» 



33 

 

da autonomia individual) conduz, do mesmo modo, a uma pretensão equívoca. Só o Génio 

pode decidir e determinar esse afastamento, esse inaudito distanciamento. Ao deus temos 

que dar licença para partir; e aceitar essa partida, admitindo a perdição que essa 

circunstância acarreta. 

 Como Próspero, personagem de A Tempestade de Shakespeare, resta a lucidez de 

um carácter que não quis recusar o sussurro do Génio; que sabe que a sua força interior 

permanece na vontade; uma vontade forjada na relação com o encantamento sublime e 

apaixonado, para além do indivíduo e do tempo.  

 A reabilitação da poiesis poderá ser assegurada pela reintrodução do relacionamento 

(ainda que a título metafórico) com o Génio? Pode a Filosofia e a sua capacidade de 

criação, aproveitar a lição desse relacionamento? Tal como sucede com o Génio, a 

Filosofia, reorienta a vontade e a ação. Assinala, delimita e revela a profundidade, a base e 

os estratos das ambiguidades e indeterminações nos domínios em que a razão se aventura. 

Guia a esfera individual e impede-a de se dissolver na difusa e inapreensível 

transcendência. Impede que a universalidade se alie à ilusão e ocultação, opondo-se à 

individualidade e à singularidade. Evita ou tenta evitar que as aporias e dificuldades da 

praxis se confundam com a incapacidade ou impossibilidade de agir. Confronta as 

distorções próprias de certas visões da realidade política com os seus reais objectivos: a 

cedência, e o propósito em aceitar o inaceitável, ou seja, a subjugação a um interesse 

meramente egoísta ou demasiado parcial. Instaura a saudável esperança em criar algo e 

novo na comunidade vindoura ou na comunidade que vem, que é uma outra forma e 

designar a sociedade que queremos criar ou em que nos podemos rever sem a mácula da 

opressão e de novas formas de alienação.    

 Presente na origem da Filosofia e no embaraçoso destino a que foi votada, a 

amizade constitui, a par do Génio, outra figura da mediação. Não se trata da utilização da 

figura na sua dimensão abstrata mas de a reconduzir ao interlocutor tangível com quem se 

procura, muitas vezes em vão, contar quando se pretende compreender a relação de ser 

dessa ligação originária entre amizade e Filosofia. A estranheza da distância e da 

proximidade na sua vertente paradoxal e sempre presente, acompanhou a enunciação do 

domínio que designa o amor ao saber. Proximidade negada ou, por momentos e por alguns, 

tacitamente assumida, com a amizade passa-se o mesmo que com o amor: topos da verdade 



34 

 

buscada pelo pensamento da Filosofia, a sua imediatez é correspondida pela distância, 

porventura, produtiva e inebriante que a segue intimamente: 

 

 «Viver na intimidade de um ser estranho, não para nos aproximarmos dele, para o 

dar a conhecer, mas para o manter estranho, distante, e mesmo inaparente – tão inaparente 

que o seu nome o possa conter inteiro.»38 

 

A proximidade entre a Filosofia e a amizade denota-se como forma ante-

predicativa: no enunciado em que se declara que se ama a Filosofia ou o seu saber 

específico, enuncia-se, também, o ser valor performativo.39 Porém, o embaraço persiste: a 

amizade continua a ser um obstáculo ao exercício do pensar; é e foi sempre alvo de 

suspeição. Não obstante essa proximidade, o seu distanciamento perante a racionalidade 

foi-se fortalecendo e naturalizando. Agamben, insiste, no entanto, em fazer sobressair essa 

proximidade. Poderia esta funcionar como um mediador? Enaltecendo a partilha e a ligação 

paradoxal, não apenas entre aqueles que se declaram amigos, mas entre o pensador e a 

Filosofia, essa mediação pode ser viabilizada. A desconfiança atenua-se e acaba por 

desaparecer. A semelhança, o que se pode colocar em comum, vem ocupar o seu lugar de 

direito. A alteridade revela a sua natureza aparente. A amizade e o amigo são, apenas, 

outros de si mesmo. A relação de co-pertença instala-se e a mediação pode, assim, ligar o 

pensar e as suas exigências formais. O filósofo pode aceder ao pensar e à sua revelação, por 

via da amizade. A paixão despoletada por essa amizade, ligar os amigos e os pensadores. 

As dificuldades recorrentes e actuais que envolvem essa ligação, não devem servir de 

indicadores de qualquer desencorajamento. O amigo pode ser reencontrado e servir-se 

dessa conspícua partilha para, assim, corresponder ao apelo do seu amigo. A separação 

artificial determinada pela diferenciação subjetiva, o choque de singularidades individuais, 

deixa de fazer sentido. A inter-subjetividade representa uma afronta ficcional. A política, 

como a vida constitui o domínio privilegiado em que essa partilha tem lugar:  

 

                                                
38 Agamben, G., IP: 41: «Vivere nell’intimità di un essere estraneo, e non per avvicinarlo, per renderlo noto, 

ma per mantenerlo estraneo, lontano, anzi: inapparente – cosi inapparente che il suo nome lo contenga tutto.» 
39 Agamben, G., LA: 9-10. 



35 

 

«E é esta repartição sem objecto, este con-sentir original que constitui a política.»40  

 

Mediação difícil, recalcada, precária na sua aceitação entre os filósofos, a amizade 

é, apesar de tudo um poderoso recurso no qual convergem a confiança a revelação do 

íntimo de si mesmo e do comum e a possibilidade de afirmação dessas qualidades no 

universo do político. A abertura imposta pela verdade e pela sua procura empreendedora 

negam, desde logo, o confinamento da recusa da amizade e de qualquer outro mediador que 

pareça garantir um vislumbre de conhecimento. Nessa abertura podem ser convocadas a 

linguagem e o pensamento, mas também o silêncio, a voz e o desvelamento que se tornou 

imperativo a partir da abordagem ontológica. Porventura um falso fechamento como o que 

Nietzsche nos legou através da ideia de eterno retorno possa desocultar-nos uma realidade 

que teimou em parecer ou oferecer-se como obscura. Pleno de indícios, o texto em que essa 

profícua herança nos é transmitida refere-a como um retorno, na verdade, ao destino ou à 

sua ideia: 

 

 «Nietzsche tentou escapar a este pensamento pela ideia do eterno retorno, pelo sim 

dito ao instante mais atroz, quando a verdade parece fechar-se para sempre num mundo de 

coisas. O eterno retorno é, de facto, uma última coisa, mas ao mesmo tempo também a 

impossibilidade de uma última coisa: a eterna repetição do fechamento da verdade num 

estado de coisas é, enquanto repetição, também a impossibilidade desse fechamento. Na 

formulação insuperável de Nietzsche, o amor fati, o amor do destino.»41 

 

O tempo, a memória e o presente. 

 

O estatuto ancestral do tempo e da memória como figuras da mediação, nas quais 

intervêm a linguagem e a palavra deve também, sumariamente, ser invocado. 

                                                
40 Agamben, G., LA: «Ed è questa spartizione senza oggetto, questo con-sentire originale che costituisce la 

politica.» 
41 Agamben, G., IP: p. 36: «È da questo pensiero che Nietzsche cerco di salvarsi attraverso l’idea dell’eterno 

ritorno, attraverso il sì detto all’istante più atroce, quando la verità sembra chiudersi per sempre in un mondo 

di cose. L’eterno ritorno è, infatti, un’ultima cosa, ma, insieme, anche l’impossibilità di un’ultima cosa: la 

ripetizione eterna del chiudersi della verità in uno stato di cose è, in quanto ripetizione, anche l’impossibilità 

di questa chiusura. Nella formulazione suprema di Nietzsche: l’«amore del fato.» 



36 

 

A dimensão prática da memória que se pode inscrever no retorno, pode ser invocada 

na palavra e na linguagem. Nelas assume-se a praxis, a atualização do pensamento e a 

realidade do acontecimento. A memória a que se acede na palavra e na linguagem pode 

fornecer substância a esse retorno que parece substituir-se ao destino. E as figuras da 

mediação, pensadas metaforicamente ou, igualmente, como transfigurações da plena 

realização da Filosofia que não aceita rejeições e recusas embaraçosas e empobrecedoras, 

integram a memória e tudo aquilo que perpassa no tempo e parece constituir-se como 

conteúdo do retorno. A ideia de retorno, que em Nietzsche engrandece singularmente o 

instante e o acontecimento, concorre aqui com a reafirmação da infinitude da palavra e da 

linguagem da Filosofia, que não aceita apenas as atualizações ou as passagens ao acto de 

uma racionalidade redutora. A comemoração dos efeitos do saber demonstrativo, típica 

desses modelos de racionalidade, esgota-se num ato que se reconhece antecipadamente 

como limitativo. No modelo do pensar aceite por filósofos do instante em aberto ou da 

infinitude da potência, essa limitação não tem lugar. Inscrito nesse itinerário da 

comemoração do desconhecimento dos seus limites e não naquela forma de racionalidade 

que nos alerta para os perigos do não fechamento do pensar (e para o enaltecimento do 

prazer imediato da atualização), Agamben prefere sempre a abertura do acontecimento e da 

comunidade por vir ao acabamento demonstrativo que se revela quase sempre uma presa 

fácil do anacronismo. 

Na figura da potência que não se esgota no prazer imediato, encontra-se ancorado o 

cerne da política: o poder e as suas figuras decisórias. A duração pertence à potência e a sua 

expressão imediata e, aparentemente, criadora de um satisfatório comprazimento, 

interrompe esse fluxo temporal que é, simultaneamente, realizável e atualizado. O poder 

parece perverter essa vocação empreendedora da potência na sua relação com o tempo. 

Ilude e joga com a incompletude dos atos humanos. Confunde e acede de forma imprópria 

às suas expectativas. Apropria-se ou pode apropriar-se indevidamente das esperadas 

revelações da potência. Desvirtua o sentido da potência ao comprometer a positividade da 

impotência que é, no fundo, uma outra designação para a resolução da potência no ato. A 

autoridade política e o poder permitem, assim, dotar a impotência de uma inesperada ou 

indesejável negatividade. A impotência, pelo contrário, deve ser uma forma positiva de ver 

a realização do ato e não a submissão ou o empobrecimento do humano perante uma falsa 



37 

 

esperança que nessa realização, acaba por se revelar.42 Uma dor que se pode transfigurar 

em prazer, transforma-se em desesperação ou opressão. Uma esperança desvirtuada torna-

se a desilusão que se renova ou reinscreve ciclicamente no fluxo do tempo e da sua 

expressão histórica.  

O tempo da história deve constituir, também, o futuro e o porvir e não apenas as 

ressonâncias do passado. O sentido ‘redentor’ (termo que deve ser usado com as reservas 

próprias de um conceito não apenas teológico nas que, apesar de tudo, possui uma relação 

com o horizonte temporal de inspiração messiânica) da comunidade por vir, é, como 

veremos, uma das incógnitas fundamentais do pensamento político de Agamben. Incógnita 

porque é abordado, desde logo, através de uma narrativa, de certo modo, misteriosa e algo 

intangível e, igualmente, porque, parece-nos que a revisitação da realidade política 

contemporânea, é ainda insuficiente na proposta de um novo quadro vivencial político-

jurídico e económico.43 Como é lícito depreender, essa dificuldade não é somente 

assinalável ao pensador italiano mas a muitos outros filósofos contemporâneos de 

diferentes inspirações ideológicas, legados ou vocações. A dificuldade fundamental, a da 

configuração de um equilíbrio entre uma economia ‘socializada’ ou próxima de padrões 

mais justos do ponto de vista da distribuição da riqueza produzida, e uma abertura do 

espaço político no sentido de uma liberalização que mantenha intacta a vivência política da 

liberdade, encontra-se por resolver. Trata-se de uma dificuldade que parece apenas 

superável por algumas projecções utópicas que, por isso mesmo, se revelam insatisfatórias. 

Não se trata, apenas, de repensar a democracia, as suas aporias e a falência de vários 

regimes de governação política, ‘pós-política’, político-económica ou de governação (tendo 

em conta a dimensão gestionária e despolitizada da economia e a ideia de uma 

economicização da política), mas de a referir a um modelo político-juídico em aberto e, 

provavelmente, absolutamente inédito. É esse, precisamente, o sentido mais genuíno e 

potencial do ‘por vir’. Nesse, sentido, o ‘por vir’ coincide com uma reinvenção do tempo 

histórico e da dimensão práxica do viver. De que forma ou sob que formas esse ‘por vir’ 

                                                
42 Agamben, G.,IP: 51: «Ma esistono ovunque – anche dentro di noi – delle forze che costringono la potenza a 

attardarsi in se stessa. Su queste forze si fonda il potere: esso è l’isolamento della potenza dal suo atto, 

l’organizzazione della potenza. Raccogliendone il dolore, il potere fonda su questo la própria autorità: esso 

lascia letteralmente incompiuto il piacere degli uomini. Ciò che va, in questo modo, perduto, non è, però, 

soltanto il piacere, quanto il senso stesso della potenza e del suo dolore.» 
43 Agamben, G., CV. 



38 

 

pode ser pensado ou pensável, também, a partir do legado da história na sua imbricação 

com o momento presente, é uma procura que poderá, a seu tempo, ser perscrutada ou 

sugerida pela sucessão do paradigma do Homo Sacer. Neste caso, e na fase em que nos 

interessa, a instauração possível das figuras introdutórias da mediação, é somente lícito 

referir o acontecimento ao universo temporal que, como mais tarde veremos, não coincide 

exatamente com a marcha cronológica, linear e sequencial do tempo histórico. Numa 

realidade epocal precariamente vivida, assaltada pelo espectro do niilismo e dos fantasmas 

da violência totalitária e daquela que, insidiosamente permanece na raiz da sociedade 

contemporânea desigual, urge contrariar o desgaste do tempo e dos usos da própria 

linguagem. As reações, porventura, excessivamente negativas ou destrutivas à aparência da 

novidade e da vivência deslocada e imediatista do tempo, são a marca própria de um 

pensador que desconfia do fluxo da passagem superficial do tempo. Crítico radical da 

contemporaneidade e da iniquidade que esta veícula, Agamben é, muitas vezes, objeto de 

acusações equívocas e divergentes do sentido da sua visão acerca do presente. Não se trata 

de o macular com o pessimismo alicerçado na acusação de perda da época, de infelicidade e 

desarmonia, mas de dar a ver a realidade naquilo que, ainda, possui de inaceitável. Não 

uma época exclusivamente desfasada do que deve ser a vivência do presente e do momento 

adequado em que nos encontramos, mas a procura amargurada de uma outra época menos 

sujeita à opressão da ‘máquina biopolítica’. Uma época em que o apelo originário da 

linguagem e do político se façam sentir sem falsas mediações e sem a mentira que gera o 

medo.44 Independentemente da desconfiança que se manifesta perante os dispositivos da 

época, aqueles que mascaram o progresso com a manipulação própria das apetências 

técnicas e tecnológicas, em suma, com os artefactos da tecnociência, é da nossa disposição 

negativa perante o presente que se trata; da relação com a política e com os seus 

monstruosos enigmas, reais ou aparentes. 

Um certo distanciamento ou, pelo menos, um certo ‘olhar de soslaio’ sobre a 

realidade do presente, a nossa época, é um requisito para que o possamos pensar 

cabalmente. Essa mesma condição aplica-se a qualquer outra época. A disposição ativa 

                                                
44Agamben, G., IP: 96: «Si ha paura sempre e soltanto di una cosa: della verità. O, più precisamente, della 

rappresentazione che ce ne facciamo.» 



39 

 

sobre a época em que se vive requer que esse olhar esteja preparado para a negatividade.45 

O mundo em que vivemos transporta consigo a obscuridade e a impiedosa marca da 

iniquidade que se instituiu ancestralmente e que persiste sob múltiplas formas. O termo 

‘moda’ designa esse mesmo espectáculo, e não o podemos restringir a um domínio 

particular mas ao modo de viver o tempo e, neste caso, o presente, apressadamente e sem a 

referência fundamental ao passado. A inclusão dessa referência no presente sob a forma da 

negatividade, constitui um procedimento arqueológico: viver no presente ou ser 

contemporâneo da época em que se vive seria, então, procurar a origem e o seu sentido, e é 

exactamente, nessa preocupação que se inscreve na designação de arqueológico, a procura 

pela origem.46 A fugacidade do momento perdido ou da perda da origem, constitui, apenas, 

a expressão inacabada de um débil relacionamento com o passado e com a sua riqueza 

representativa. O esquecimento e a memória devem manter a sua carga produtiva de 

absoluta disponibilidade virtual e não de universo daquilo que se perdeu.47  

A contemporaneidade política é, antes de mais, um conceito equívoco que pode 

induzir a interpretações fugazes. Assumida no seu lado, porventura, ainda mais negativo do 

que seria de esperar para alguns que, esperançosos nas promessas superficiais dos 

governantes se deixam por elas embalar, Agamben retrata o tempo presente com grande 

desconfiança e, talvez, amargura. Não se sabe, pelo menos até este momento, que 

impressão suficientemente sistematizada forma das movimentações globais que pretendem 

quebrar a áurea rotineira da falsa estabilidade vivencial dos povos; movimentações de 

protesto em rede que sacudiram o universo da pacificação negligente ou da resignação de 

mil faces, que colocou em causa a iniquidade económica e financeira, numa palavra, a 

negatividade material do presente. A espontaneidade e o afastamento que essas 

movimentações de novos ou recentes expropriados preconizam da esfera organizativa da 

política, podem ser entendidos como indicadores da sua força e, também, da sua fraqueza. 

O poder formal convive bem com o seu contraditório, sobretudo se o mesmo não ambiciona 

                                                
45 Agamben, G., CC: 14: «Ciò significa (…), che percepire questo buio non è una forma di inerzia o di 
passività, ma implica un’attività e un’abilità particolare, che, nel nostro caso, equivalgono a neutralizzare le 

luci che provengono dall’epoca per scoprire la sua tenebra, il suo buio speciale, che non è, però, separabile da 

quelle luci.» 
46 Agamben, G., CC: 20-21: «La contemporaneità si iscrive, infatti, nel presente segnandolo innanzitutto 

come arcaico e solo chi percepisce nel piú moderno e recente gli indici e le segnature dell’arcaico puo esserne 

contamporaneo. Arcaico significa: prossimo all’arké, cioè all’origine.» 
47 Agamben, G., GG: 29: Gli Aiutanti: Ciò che il perduto esige non è di essere ricordato o esudito, ma di 

restarei n noi in quanto dimenticato, in quanto perduto e, unicamente per questo, indimenticabile.»   



40 

 

aceder às estruturas e modalidades do universo institucional. Porém, um dado novo acaba 

por desnortear os que parecem conviver com um mal-estar que é real e não encenado por 

representantes de interesses sócio-políticos específicos: a sua extensão global que, se resiste 

à estruturação e organização política mais consistente, se pode tornar insistente ou, mesmo, 

permanente. Os movimentos que integram aqueles que adquirem progressivamente a 

consciência da sua pertença aos que não têm parte nem voz nos interesses globais difusos e 

iníquos, podem constituir-se numa força inesperada e dar voz a um desejo legítimo que 

exige a paragem da máquina biopolítica. A espontaneidade e novidade de tais movimentos 

serão o seu trunfo futuro se houver uma complexificação das linhas orientadoras dos seus 

propósitos e programas de ação. Não se sustenta a alteração global da sociedade 

contemporânea apenas no protesto e na sua premência; é necessário aprofundar os modos 

da sua expressão práxica. Sendo o seu mais significativo avanço desses movimentos, a 

denúncia da ineficácia da democracia formal contemporânea e da falência dos modelos de 

funcionamento global do universo económico-financeiro, deve, no entanto, aspirar a uma 

meta mais consentânea com um programa político activo. 

 

Chegar à origem 

 

 

 A ausência de um programa político concreto da sociedade por vir pode ser 

colmatada por alguma sugestão programática? A negatividade dessa resposta está bem 

presente nas derradeiras páginas do texto sobre o estado de exceção; porém, essa nostalgia 

mantém-se, provavelmente, sob a forma poetizada de uma procura originária pela pureza do 

momento que as distintas configurações totalizadoras da História acabaram por perverter. É 

um momento em que o tempo se suspende e em que sobrevive apenas o vislumbre da 

origem ou do momento originário. Para além das referências teopolíticas ou messiânicas 

associáveis a esse vislumbre, deparamos com essa forma no texto Il Giorno del Giudizio. O 

momento terminal da História parece coincidir com aquele que lhe pode dar o sentido 

autêntico, aquele que desvela o significado da origem. Neste, apela-se a uma relação com o 

real que, porventura, se perdeu e que não se esgota nos signos que desvelam nesse 

chamamento. Os signos podem ser estéticos mas não se esgotam nesse domínio: o sentido 



41 

 

escatológico do apelo remete, sem dúvida, para uma esperança num futuro melhor que, por 

exemplo, se pode vislumbrar na leitura de uma imagem fotográfica.48 Mais do que na 

pintura, na fotografia revela-se esse instante em que os momentos derradeiros coincidem 

com a origem porque é nela que se dá ou fornece a suspensão do tempo e não a sua 

mobilidade ou transfiguração móvel proporcionada pelo olhar. A sucessão temporal afecta 

ou envolve qualquer realidade, a dos acontecimentos, das pessoas dos rostos privilegiados 

que mostram aqueles que constituíram os pilares da cultura ocidental e de todas as culturas. 

Ao contrário da arte do retrato em que se condensa, sobretudo, a realidade atomizada, os 

rostos dos homens que marcaram a cultura ou dos homens comuns são a marca da possível 

redenção da espécie. Podemos questionar e, em particular, procurar identificar as raízes 

desse golpe de imaginação, mas o que se pretende sobrevalorizar ou pôr em destaque é, 

antes de mais, o apelo à capacidade de superar os limites e a finitude do real, pouco 

importando se estamos a falar do indivíduo, o do humano ou do social. A suspensão do 

tempo no signo estético e, neste caso, do objeto fotográfico, imortaliza o real na sua 

aparente banalidade e sublimidade, ou seja, naquilo que confere mais profundidade às 

realizações humanas. Chega-se à origem, perscrutando ou esperando desvelar o sentido do 

gesto final que é apresentado na sua forma imortalizada. Que gesto final é esse? É aquele 

que se apresenta na existência quotidiana e em momentos em que ela pode realizar ou 

parece realizar outros significados. A exigência de sentido é, no fundo, a procura pelo 

sentido da originaridade da existência que não pode ser apenas marcada pela negatividade; 

a esperança efectiva na sociedade por vir e que deve suceder ao iníquo funcionamento da 

máquina biopolítica. Se a estética se liberta, também, da negatividade que verificamos no 

texto em que esse domínio é mais desenvolvido, ou seja, no L’ Uomo senza Contenuto, isso 

permite sinalizar a esperança no resultado do devir como uma certa forma de redenção. A 

atualização do tempo remete para a sua imortalização ou suspensão. Nela, é o significado 

do futuro que parece emergir sem a marca fatal da negatividade tantas vezes assinalada na 

visão política do autor. A atualidade e a urgência afastam-se da cronologia para indiciarem 

a possível resolução da negatividade. E é com essa certeza que se pode fazer a relação com 

                                                
48 Agamben, G., GG: 12: «(…) Per me l’esigenza che ci interpella dalle fotografie non há nulla di estético. É, 

piuttosto, un’esigenza di redenzione. L’immagine fotográfica è sempre piú che un’immagine: è il luogo di uno 

scarto, di uno squarcio sublime fra il sensibile e l’intellegibile, fra la copia e la realtà, fra il ricordo e la 

speranza.» 



42 

 

um presente que se apresenta hoje como uma encruzilhada que excede qualquer contexto 

ou situação conhecida. A urgência do momento político-económico atual exige, 

igualmente, um vislumbre de redenção. Não é possível remetermo-nos para um qualquer 

momento do passado com as suas metas e soluções, que o permitiram libertar do 

desconhecido e da desesperança. Há que buscar esse sentido novo, teleológico em que a 

libertação pode coincidir com o pleno significado da origem. E porque razão se fala da 

origem quando se parece deparar com a imortalização da existência? Porque é nesta que a 

origem se revela. O tempo, na sua dimensão cronológica, é apenas um modo de afastar ou 

enublar a significação originária da existência. Porventura, nesta ideia se pode constatar, 

mais uma vez, a influência do pensamento heideggeriano, mas a exigência de um novo 

tempo e de uma nova existência deve ser assinalada sem quaisquer subterfúgios.  

 A ideia subjacente à busca da origem insidia-se na ausência de linearidade 

cronológica e na significação teleológica de um projeto escatológico. A sua idealidade 

coincide, também, com a fixação proporcionada pela imortalidade que a suspensão do 

tempo exige, por isso, se pode dizer que se trata de uma demanda pela perfeição e não pela 

repetição ou perpetuação da negatividade. Pode sempre objetar-se que essa procura, até 

pela envolvência poética que denota é insuficiente ou insatisfatória, mas a sua significação 

mantém a sua plenitude. E ela é tanto mais importante quanto se sabe que é escassa a 

previsão ou apresentação de outras soluções, porventura, mais satisfatórias para a 

negatividade.  

 A posterior sugestão ou apresentação da coincidência entre a regra (enquanto 

normativo assumido como prescrição justa) e a forma de vida que ocorre no texto Altissima 

povertà, pode, igualmente ser insatisfatória porque se situa na idealização de uma 

existência parcial, ou seja, aquela consagrada à vida monástica e, em particular, dos frades 

franciscanos.49 A ‘purificação’ da existência através do afastamento em relação à esfera do 

direito e da vida subjugada pela regra só faz sentido ainda em regiões restritas ou restritivas 

da existência, como é o caso do contexto vivencial monástico. Essa coincidência entre a 

vida e a regra, de modo a fazer sobressair a máxima importância da existência e da sua 

justeza não pode, simplesmente, apresentar-se como um novo paradigma. A sua sugestão é, 

desde logo, discutível porque se pretende erigir o paradigma a partir de uma existência 

                                                
49 Agamben, G., AP: 113: III. Forma-di-vita. 



43 

 

apartada do comum ou da ‘normalidade’. E nesse caso, a interpretação literal da 

coincidência entre a origem e o sentido justo da existência, aquele que deveria ser 

imortalizado, ou entre a regra e a forma de vida no ideal da vida monástica ‘mais pura’, 

pode ser problemática. De que forma se pode transpor essa coincidência na vida comum e 

não nas esferas em que esta se apresenta sob a forma consagrada? E como é que uma tal 

matriz ou paradigma pode ser concretizado ou realizado de forma a poder exprimir, em 

suma, a sociedade e a existência por vir? São questões ainda por resolver ou que, 

dificilmente, poderão dar lugar a uma solução no universo assumidamente político. A busca 

de um paradigma que dê forma à sociedade por vir mantém a sua abertura. Porém, não 

serão de descurar os simples vislumbres apresentados como possíveis pistas para alicerçar 

outros paradigmas que o próprio Agamben considera ser a base de um projeto futuro.  

 A dimensão temporal e a inscrição das ações na evolução histórica possuem sempre 

a natureza própria daquilo que é acidental; se seguirmos a sugestão ‘dramatúrgica’ de 

Agamben no seu apontamento sobre Lucrécio, o evento não pode ser separado dessa 

precariedade.50 Podem as noções que descrevem o político distanciarem-se dessa 

contingência marcada, neste caso, pontualmente por um apontamento que é da ordem do 

estético? O homo sacer pode ser dito do acidental e reduzido a um evento ou ordem 

agregadora de eventos na relação política soberana? É visível o pronto encaminhamento 

negativo que a resposta a esta questão requer. Não se pode ‘substancializar’ essa categoria 

do pensamento político sem cair na condição de a afastar do acidental e do acontecimento, 

ou seja do evento. Mas que subsiste para além do evento se o nascimento e a morte, o ciclo 

da geração e da corrupção, fazem dele parte? A relação de soberania parece, assim, 

substancializada e situada fora do território do mero evento. Mas existe e subsiste numa 

espécie de origem que deve ser mais tarde negada (resolvida, superada)? Parece haver nesta 

formulação uma qualquer ressonância hegeliana. Mas de que se trata, então, quando se 

repensa o enquadramento ontológico dessa relação e do cerne em que ela se dá, ou seja, na 

sua constituição drasticamente negativa. Trata-se de ver ou antever um percurso originário 

(e marcado por uma génese) que pode, deve e terá que ser resolvido? E que origem é essa 

                                                
50 Agamben, G., NC: 8: «Eventum è invece cio che avviene accidentalmente e improvvisamente a un corpo, 

ma si puo altrettanto improvvisamente separare da esso. Eventi sono la ricchezza, la guerra, la liberta, la 

“fiamma d’amore destata dalla bellezza di Elena nel petto di Alessandro” (I, 473), la nascita, la morte – in una 

parola tutto cio che non cessa di suscitare l’attenzione e la cura degli uomini. Ma evento è anche il tempo 

(…).» 



44 

 

que marca o destino do ser sujeito à relação com o político? A sua mácula pela iniquidade é 

manifesta e a sua resolução (por enquanto) incerta, mas essa origem parece surgir 

inegavelmente a título de pressuposto. Não será a visão dessa mácula, com a sua comitiva 

de acontecimentos inscritos no percurso histórico, uma reminiscência da origem do 

político? Mais do que para a busca da origem, essa natureza vivencial do indivíduo 

‘socializado’, parece remeter para a sua resolução positiva. Mais do que uma vez, essa 

resolução é deixada em suspenso, mas a promissora via de acesso ao futuro em que a 

liberdade já não seja um produto da capacidade humana de simular, enganar e submeter, 

persiste. 

A resolução revolucionária ou radicalmente emancipatória surge, no projeto 

marxista, como a tarefa incontornável e inevitável da saída do tempo por parte do 

proletariado. Essa tarefa consiste em sair do tempo para o corrigir; situados fora da 

estrutura social e do percurso histórico ‘normal’, é ao proletariado que incumbe a alteração 

do estado de coisas marcado pela opressão.51 A destinação dessa classe ‘dos sem parte’, não 

é um acontecimento comum, não permite empreender uma acção como outra qualquer, 

consiste, antes, na superação do curso temporal, quer no sentido em que se encontra numa 

posição de exterioridade face a ele, quer no de ser a classe que poderá resolver, por fim, o 

conflito ancestral inerente à relação de soberania que se aprofunda no capitalismo.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
51 Zizek, Slavoj, Viver no fim dos tempos, trad. Miguel Serras Pereira, Relógio D’Água, 2011, p. 476. 



45 

 

Recorte e compreensão do indizível 

 

 Na reinvenção da mitologia ou na apropriação que o pensar pode fazer do real 

através da narrativa estética que se libertou da estrita negatividade, deparamos com uma 

possível contribuição para a compreensão da vida. A dificuldade do dizer e o espaço do 

mistério podem, na verdade, inaugurar um espaço de inteligibilidade. Apesar de retornarem 

na obra de Agamben outras categorias que, muitas vezes, foram aplicadas à análise do 

político, podemos reintroduzir o mistério da narrativa mítica num território de compreensão 

que se pode impor depois de, aparentemente, falharem as soluções existenciais concretas 

que possam retirar o humano dos seus obstáculos imediatos. Certas digressões estéticas ou 

incursões por territórios narrativos que não são automaticamente identificados com o 

discurso político oferecem-se como pontos de apoio para essa tarefa.  

 O indizível do mito confunde-se, então, com a narrativa misteriosa da própria vida 

na sua indeterminação imediata, indefinível ou de difícil definição; aquela que foi desde 

logo sacralizada pela figuração política ancestral a partir do direito romano arcaico; o rito 

iniciático ligado à narrativa mítica revela, também, essa sacralização ou valoração sagrada 

da vida que parece consistir numa iluminação e não numa aprendizagem. Em termos 

metafóricos, essa compreensão poderia ser aproximada de um estupor divino perante a 

própria vida na sua ausência de mistério. A compreensão próxima da iluminação ou, 

diríamos hoje, da intuição, é reconduzida ao pensamento aristotélico revelado, sobretudo no 

De philosophia. No exemplo da iniciação, empreende-se um passo para a realização efetiva 

do pensamento.52 A comparação subsiste entre a compreensão e o nomear e não entre 

aquela e o dizer. O nomear está, também, próximo do ver e não do saber pela descoberta 

original; daí que o domínio estético ou, mais essencialmente, da arte, possa ser erigido 

como a cabal aproximação à realidade. Porventura, a vida das imagens, dos mistérios, das 

narrativas míticas, da pintura e da arte podem dar um contributo maior à compreensão ou à 

antevisão do futuro do que a estrita via do pensamento categorial o racional. Isso não 

aproxima a iluminação ou essa singular compreensão da irracionalidade ou da afirmação 

pontual ou, mesmo, permanente da crença, mas daquilo que se prefigura na força das 

                                                
52 Agamben, G., RI: 15. 



46 

 

imagens.53 A vivacidade destas pode dar conta da realidade do emergir do humano como 

uma escolha; o sofrimento, a finitude, a dominação e a negatividade fazem parte desse 

mistério e da sua ínfima natureza indeterminada ou dificilmente determinável a partir de 

uma interpretação unívoca. Tal como a vida narrada no mistério da narrativa mítica e do 

rito iniciático, a vida e a existência presente e futura do humano reconduzível, também, à 

sua dimensão política, pode ser, preferencialmente, iluminada a partir da imagem ou, o 

mesmo é dizer, da sua dimensão estética ou artística. Sabemos que alguma amargura e 

nostalgia marcaram a visão da evolução da arte em Agamben, mas a imagem pode permitir 

aceder a esse espaço de compreensão e antevisão do futuro como, provavelmente, nenhum 

outro domínio torna possível.54 Nomear e não dizer, vislumbrar e antever, aceder ao real a 

partir de um domínio, apesar de tudo restrito e não totalizador, a arte, e através dela recortar 

o real, é esta, precisamente, a sugestão do acesso à vida que a ‘positividade da arte’ e do 

seu construtivo papel permite. Porém, pode este acesso e esta perspetiva mostrar-se 

satisfatória numa situação em que a vida deve ser cabalmente racionalizada e não iluminada 

por verdades, apesar de tudo, imbuídas de algumas visões esotéricas? Uma resposta 

positiva imediata a esta questão parece imprudente. Contudo, não faltarão defensores dessa 

via de acesso a uma existência que teima em esconder-se por detrás da multiplicação de 

visões mais racionalizadoras e categoriais.  

 Mesmo no plano político e económico-financeiro, verificamos essa não 

transparência: nas instituições não se pode dizer ou mostrar tudo mas a sua retirada pode 

ser problemática se coincidir com o perigoso jogo das aparências enganadoras e não 

produtivas. Justamente, no território da desconstrução política da economia, na visão de um 

autor como Stiglitz, por exemplo, a ausência perniciosa de informação, a falha na ‘ética da 

transparência’ está também na origem do colapso global de 2008 e de outros que se lhe 

seguiram ou possam, ainda, surgir, a par da distorção da competitividade. 

Independentemente da posição crítica que se possa ter em relação a esse ideal de 

transparência e competitividade como uma das reminiscências da ótica clássica do 

funcionamento dos mercados, verificamos que o desconhecimento e a suspeição interna e 

                                                
53Agamben, G., RI: 25: «L’idea di una filosofia per immagini, che Benjamin sembra talvolta evocare, non è 

una metáfora, ma va presa alla lettera. L’”immagine do pensiero”, come l’allegoria rinascimentale, è un 

mistero, in cui cio che non può essere esposto discorsivamente peru n attimo brilla ataverso le rovine del 

linguaggio.» 
54 Agamben, G., UC. 



47 

 

externa à vida das instituições, banalizada através da designação de ‘crise de confiança’, 

pode revelar-se um perigoso obstáculo à vida dos povos. Nesse sentido, a falha na 

informação deixa de fazer parte do jogo, instaura a suspeição permanente, inviabiliza o 

funcionamento da máquina global; quebram-se os laços mínimos e as expectativas mútuas 

necessárias para que esse funcionamento prevaleça sobre um desconhecimento que não se 

considerava, anteriormente, prejudicial mas tolerável para as relações entre os operadores 

sociais. Desconhecendo-se o que se passa no interior das instituições em que se labora, 

mais dramático se torna o desconhecimento do que se passa nas outras. O desconhecido 

torna-se suspeito e depois, inimigo. E nesse caso, o imperativo de o combater e destruir por 

antecipação passa a substituir a anterior tolerância por alguma margem de 

desconhecimento.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

I - A categorização ontológica do político.  

 

1. A potência e a constituição do poder soberano: paradoxo, 
indeterminação e banimento. 

 

 

Escrevendo a sua obra biopolítica inaugural e modelar, aparentemente, sob o 

pressuposto da soberania circunscrita ao Estado-Nação, o espaço da indeterminação e 

da instituição virtual da realidade política não deixa de acompanhar as categorias nela 

expostas.55 Para além de qualquer indeterminação e ‘virtualização’, o ponto prévio à 

análise das repercussões filosóficas e políticas da categoria de homo sacer, parece-nos, 

justamente a sua ‘sacralização’ para além da marca significante do plano religioso, 

sacrificial e jurídico. Deparamos aqui com um enigma, muitas vezes, banalizado pela 

recondução aos referidos planos. Que significa ou pode significar essa sacralização? Por 

que razão coexiste a ambiguidade e indeterminação do homo sacer com a sua marca 

‘sagrada’?56 A elucidação dessa questão, poderá, porventura, surgir nas obras em que 

Agamben desenvolveu a sua exposição teológico-política mas essa marca pode, em 

todo o caso, ser já enunciada a título de hipótese: o homo sacer é o sujeito da relação 

soberana, não apenas no que possui de frágil e desprotegido, de singular e fundamental 

para o desvelamento dessa mesma relação mas no que possui de potencialmente 

valorizador. Fora e dentro da ordem soberana é, simultaneamente, vítima, sujeito 

subjugado e revelador da virtude inexorável daquele que conseguiu subsistir para além 

dessa negatividade marcada pela exposição à morte. É, sobretudo, a sua exterioridade à 

ordem jurídica que lhe permitirá salvar, marcando, assim, uma vertente construtiva para 

além da negatividade. Talvez Agamben no momento em que escreve a sua primeira 

versão do homo sacer, ainda não se tenha dado inteiramente conta do resultado positivo 

dessa virtualidade ou potencialidade do mesmo e só mais tarde é que as peças do puzzle 

se encaixam, precisamente quando se pensa na singularidade de outra existência dentro 

                                                
55 Agamben, G., HS. 
56 Benveniste, Émile, Le vocabulaire des institutions indo-européennes. 2. Pouvoir, droit, religion, Paris, 

Minuit, 1969/ 2005, p 189. 



49 

 

e fora da ordem jurídica, a do monge franciscano.57 Porém, em ambos os casos, se pode 

manter o reparo de delimitação circunscrita da existência a uma vida que parece 

específica e não genericamente partilhada como a do cidadão: ao contrário do que 

sucede com a vítima ou as vítimas da drástica subjugação soberana ou com o monge 

sujeito ao imperativo de obediência imposta pelos seus votos específicos, o cidadão, em 

geral, não se encontra nessa esfera de negatividade política-existencial. Porém, a 

resposta imediata é que a sua disposição virtual para nessas condições se incluir ou dela 

participar, se mantém. A todo o momento, o cidadão, como homo sacer e, em última 

instância, o próprio soberano podem ver-se reduzidos a uma condição de negatividade 

semelhante à subjugação ou mesmo à destruição. Visão redutora, dir-se-á, mesmo na 

exposição dessa virtualidade que não coincide com qualquer situação atual ou 

determinada. Mas mesmo assim, possibilidade intrínseca, essencial, responderia, 

Agamben. E que, na sua negatividade, pode transportar, também, como veremos mais 

tarde, uma marca de virtude excelsa e surpreendentemente salvífica. Porém, os 

paradigmas continuam a ser demasiado específicos e radicais, e essa é, porventura, a 

objeção insanável que uma conceção deste tipo implica. Mas chegados à marca 

indicativa ou, na pior das hipóteses, ao vestígio indiciador dessa sacralidade, ou seja, a 

singularidade profundamente negativa mas, igualmente, potencialmente libertadora do 

cidadão subjugado pelo ordenamento jurídico-político do poder soberano, deparamo-

nos com o que de especial possui o cidadão: ele é desde sempre o sujeito desse 

ordenamento e não poderá ignorá-lo sob pena de, mais uma vez, poderem retornar as 

formas impensáveis que ele pode adquirir, ou seja, um novo regime opressivo extremo.  

A singularidade dessa figura que descende do paradoxal criminoso e, ao mesmo 

tempo, vítima do direito romano arcaico que não podia ser sacrificado numa cerimónia 

proto-litúrgica ou ritualizada, mas que poderia ser morto sem que isso desse lugar à 

punição teve, então, que ser constituída para além da realidade factual ou de qualquer 

pressuposto histórico-cultural.58 Ela é pensada como uma categoria originária e 

ontológica como geralmente é designada. Mas a sua fundação recuada no tempo e no 

espaço e, simultaneamente, para além do tempo e do espaço, é um dos maiores 

                                                
57 Agamben, G., AP. 
58 Agamben, G., HS: 94-95. 



50 

 

indicadores do seu caráter paradoxal e enigmático. A quem foi aplicado e a quem se 

pode aplicar agora? Não apenas ao criminoso do direito arcaico, já se sabe. E que 

legitimidade sustenta a sua reinvenção e recriação na contemporaneidade, para além da 

tragédia devidamente circunscrita do Holocausto? Ou será que ela não pode ser 

circunscrita com essa aparente leviandade? Que abertura, que espaço de definível e 

determinável pode ser determinado hoje para a categoria de homo sacer para além de 

episódios extremos de violência política e económica e outros episódios de exclusão 

presentes na vivência, aparentemente pacífica e equilibrada, das sociedades 

democráticas? São questões que se oferecem a essa primeira ‘quase determinação’ da 

respectiva categoria.  

As ‘qualidades’ subsequentes a essa ‘determinação’ são mais surpreendentes pelas 

pistas que deixam transparecer e que fortalecem a sua natureza fugidia, do que pelas 

respostas que tranquilizam aquele que procura um conhecimento seguro da 

contemporaneidade: a disposição virtual, a potencialidade, a ambiguidade, a 

indeterminação, o paradoxo iniludível. Nada disso parece favorecer a necessidade de 

fixar o território habitável do homo sacer. É dito que ele é (e pode ser) qualquer 

indivíduo, cidadão sujeito à relação soberana que percorreu a noite dos tempos e que 

parece ter evoluído para uma situação mais estável e menos iníqua no presente. Mas 

existe e subsiste um espaço de deslizamento, de indeterminação das suas coordenadas 

ônticas enraizado no seu fundamento ontológico; a sua pronta identificação perde-se ou 

é negada por uma fuga que lhe retira o solo da sua indiscutível exceção. O suporte 

ontológico não o conduz a uma visibilidade incontestável. Parece ser mais facilmente 

reconduzível a situações em que a subjugação do humano ultrapassa as fronteiras de 

uma tolerância mínima.  

Porventura, o oferecimento ou disponibilidade de uma categoria filosófica ao crivo 

da crítica com o objetivo de relevar a sua vulnerabilidade é mais aceitável do que a sua 

cristalização facciosa sob a forma de um paradigma incontestável. Isso não invalida, 

porém, a réstia de sentido dogmático que, pelo menos para alguns, essa categoria ainda 

possa manter. A crítica do percurso de referida categoria, desde a obra de 1995 sobre o 

homo sacer de cariz mais marcadamente biopolítico até, pelo menos, ao texto sobre a 

interpretação ética e política da liturgia, deve ser feita, sobretudo, a partir das suas 



51 

 

repercussões no pensamento e na acção política contemporânea.59 E, neste caso, a 

evolução e o sentido da sua dimensão prática e pragmática, ou seja, a sua efetualidade, 

devem estar sempre presentes ao pensamento. 

Para além da dimensão fugidia da categoria central do sujeito (daquele que se 

encontra submetido) político da soberania, importa estabelecer o solo da sua relação 

com a dimensão mais diretamente política. Nesse relacionamento, exigível por razões 

de rigor, ressaltam, naturalmente, o seu fundamento ontológico e a sua ligação 

intrínseca a uma outra categoria, a de potência. Mesmo antes de fixar esta última 

elucidação, torna-se útil a sua clarificação propriamente filosófica, quer a partir de 

correlações com a tradição, (seja clássica ou contemporânea), quer de efeitos exercidos 

indiretamente pela posterior interpretação onto-teo-política. 

No posicionamento inaugural do seu pensamento biopolítico, é nítida a procura por 

uma visão unificada do poder e da ação que a soberania exerce sobre todas as 

dimensões do indivíduo e dos povos. A demarcação crítica que Agamben, desde logo, 

empreende perante autores como Foucault e Hannah Arendt é alimentada pela falha de 

uma visão mais unificadora para além de análises sobre os mecanismos de subjetivação 

e a ação que as estruturas do Estado exercem sobre os que a eles se encontram sujeitos. 

Pode a teorização biopolítica subsequente a essa crítica, aceder a essa visão unificadora 

tendo como figura central uma categoria que aparece a múltiplos olhares como 

demasiado radical e parcial e, singularmente, aberta à dimensão da potência? Pelo 

menos para alguns, essa dificuldade mantém a sua pertinência no confronto entre a 

teoria e a interpretação da realidade política do presente e não tanto no confronto com 

outros autores que poderão enfermar da mesma dificuldade, ou seja, fazer incidir os 

traços de uma visão parcial sobre a realidade sócio-política. Em todo o caso, a tese 

emergente dessa tentativa ou proto-tentativa de unificação é indicada na tese de que  

 

«Pode-se, assim, dizer que a produção de um corpo biopolítico é o contributo 

original do poder soberano.»60 

 

                                                
59 Agamben, G., OD. 
60 Agamben, G., HS: 9: «Si può dire, anzi, che la produzione di un corpo biopolitico sia la prestazione 

originale del potere sovrano.» 



52 

 

Num primeiro momento, parece que essa pretensa unificação permite aceder à 

realização da ambição de delimitação ontológica do solo da política e do político.61 

Unificação paradoxal, em todo o caso, já que a relação de uma existência assumida, 

desde logo, através da qualificação da sua negatividade, da sua ‘nudez’ como exposição 

à violência letal do poder soberano, com a realidade política consiste na sua exclusão 

inclusiva. Acossado pela intensidade do poder soberano, o homo sacer é determinado 

pela inquietante estranheza da sua pertença vivencial a um universo do qual é excluído. 

A intensão destrutiva do poder soberano coexiste com a sua intenção em manter o 

indivíduo na sua proximidade relacional, em mantê-lo no território em que exerce o seu 

domínio. Não se trata, por isso, de uma exclusão pura e simples mas do uso da vida nos 

limites da sua ação. Submetido e virtualmente reduzido à condição de deixar de ser, o 

homo sacer é alguém que faz parte da existência do soberano. Este não pode submeter 

um fantasma ou um ser meramente virtual mas tem que se referir a uma vida concreta. 

Mesmo as destruições seletivas ou autofágicas designáveis para o regime nazi e para o 

regime soviético, necessitaram de matéria-prima para a efectuação do seu domínio no 

qual se inscreveram culpados e cúmplices.62 A futura violência conservadora dos 

poderes extremos, mesmo que concebida hipoteticamente tem que requerer a massa dos 

que a sofrem ou devem sofrer; a destruição completa dos que se encontram ou 

estiveram submetidos do poder esvaziaria ou anularia a componente da inclusão. E o 

sentido da exclusão inclusiva não é, apenas, paradoxal na medida em que coexistem 

dois indicadores que, aparentemente, colidem e se incompatibilizam, mas, igualmente, 

porque na ordem político-jurídica deve, em princípio, ser pensada essa relação entre o 

agente e o paciente do poder soberano, bem como a existência concreta dos pares dessa 

relação. A violência que instituiu ou institui qualquer dessas formas regimentares de 

poder, tem que se conservar e continuar a reproduzir, deve requerer a presença do outro 

par da relação.      

                                                
61 Andrew Norris, «Philosophical and political decisions in Giorgio Agamben’s Homo Sacer», in Politics, 

metaphysics, and death. Essays on Giorgio Agamben’s Homo Sacer (Ed. Andrew Norris), Duke University 

Press, 2005 pp. 262 ss. 
 
62 Arendt, Hannah, Compreensão e política e outros ensaios, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Relógio 

D’Água, 2001, p. 65. 



53 

 

O potencial e o virtual qualifica a exclusão inclusiva do homo sacer. Essa exclusão 

atualiza-se e adquire a forma que corresponde ao seu ponto mais convergente com a sua 

instituição como princípio ontológico em regimes políticos genocidas e em condições 

extremas de opressão, como são os casos de violência genocida étnica mais ou menos 

localizados mas, também, aqueles que se dirigiram para uma parte substantiva da 

população, como no caso do Cambodja sob o regime de Pol Pot; apesar dos relatos 

recentes se centrarem, muitas vezes, na experiência pessoal e familiar.63 Referindo-se 

aos regimes democráticos, a exclusão na contemporaneidade é virtual e não deve ser 

tomada na sua forma atualizada que seria sempre uma forma extrema; mas isso não 

significa que as figuras da sua atualização política no Ocidente não indiciem, desde 

logo, a sua modalidade mais extrema. De uma forma, ainda mais localizada e quase 

subreptícia, essa violência é exercida nas situações em que uma comunidade é sujeita à 

desumanização, como se verifica em países fora do espaço ocidental. Neste caso, vemos 

os interesses económicos institucionais e empresariais transnacionais aliar-se, muitas 

vezes, aos governos e instituições nacionais. E, a pretexto de um controlo político, o 

interesse material pode justapor-se às exigências e direitos mínimos de sobrevivência de 

uma comunidade.64  

A significação ontológica da política (e do político) é inequivocamente expressa por 

Agamben quando se trata de acentuar a unidade da vida e da sua articulação categorial: 

 

 «A política apresenta-se, então, como a estrutura propriamente fundamental da 

metafísica ocidental, na medida em que ocupa o limiar em que realiza a articulação 

entre o ser vivo e o logos.»65 

 

O logos comparece aqui como o mediador ou indicador por excelência dessa 

significação ontológica que se estabelece na categorização da existência do ‘sujeito’ 

como vida nua. Como disposição virtual, a radicalidade da vida nua pode ser, em 

grande medida apenas aparente, já que não seria estranho reatualizá-la e mostrá-la de 

                                                
63 Pan, Rithy, L’élimination, Paris, Grasset, 2012. 
64 É o caso de comunidades que, na Índia e noutros países, são dizimadas por causa de interesses político-

económicos. 
65 Agamben, G., HS: 11: «La politica se presenta allora come la struttura in senso próprio fondamentale della 

metafísica occidentale, in quanto occupa la soglia in cui si compie l’articolazione fra il vivente e il logos.» 



54 

 

forma menos localizada em regimes políticos em que o Estado concentracionário 

subjuga um povo inteiro, ainda que não se manifeste, claramente, qualquer violência 

genocida, como no caso da Coreia do Norte. Seja como for, a convergência entre o 

regime totalitário e a democracia, representada ou transfigurada por via de várias 

anomalias remotas ou mais recentes, é discutível. Nesse aspeto, a radicalidade da tese 

de Agamben parece ser um dado adquirido; porém, a virtualidade da disposição 

originária do homo sacer poderá, mesmo assim, manter a sua pertinência. Contudo, a 

indeterminação, indistinção, perfilação singular do limiar entre a vida e a política, 

parecem antecipar essa objeção de radicalidade. Mas a dificuldade em assumir a 

atualização da vida nua em situações em que, aparentemente, a existência ou a vida é 

determinada pela legalidade e legitimidade mantém-se. O escrúpulo prudencial em 

acentuar as diferenças entre os regimes totalitário e democrático, não permite afastar 

esse pressuposto da instituição do homo sacer em ambos. Não existe um homo sacer 

diferenciado num regime e noutro, ele é o mesmo sob distintos condicionalismos e 

contextos; mas a exemplificação de Agamben pode parecer decepcionante do ponto de 

vista da intensidade que deveria representar a sua contextualização no regime 

democrático. Daí a polémica em torno dos critérios de delimitação da fronteira entre a 

vida e a morte, a biologização e a medicalização experiencial das ‘cobaias humanas’, a 

convergência entre a exceção nazi e as situações de suspensão da ordem jurídica, 

imposta pelos governos ocidentais a prisioneiros no âmbito do combate ao terrorismo, a 

perseguição e humilhação de imigrantes, a vivência de exclusão no território da 

suburbanidade, os fenómenos de supressão de direitos perante qualquer suspeição por 

parte das instituições ou do Estado, o banimento de populações específicas e as 

perseguições étnicas. E como sabemos, a apresentação categórica do Campo (como 

categoria do Lager nazi) como indicador matricial da política e do político no Ocidente, 

está longe de merecer um anuimento generalizado.66 A tendência destrutiva da 

‘máquina biopolítica’ torna-se um dado adquirido a partir desta perspetiva; e a natural 

reação em atenuar, dissimular ou anular essa ‘máquina’, pode explicar a acentuação do 

                                                
66 Agamben, G., HS: 196: «La nascita del campo nel nostro tempo appare allora, in questa propsettiva, come 

un evento che segna in modo decisivo lo stesso apazio politico della modernità». Idem, 197: «Il campo come 

localizzazione dislocante è la matrice nascosta della politica in cui ancora viviamo, che dobbiamo imparare a 

riconoscere attraverso tutte le sue metamorfosi (…).» 



55 

 

carácter radical de uma tese deste tipo. Da mesma forma que procuramos compreender 

essa reação, parece aceitável e legítima a sua designação como sintomática. Que atitude 

ou mecanismos de defesa se vislumbram ou nela se pressupõem? A que estratégia de 

proteção obedece? São questões, aparentemente, tão pertinentes como a denúncia da 

radicalidade ou possível inadequação da tese da convergência entre a exclusão 

totalitária e a modernidade democrática. Nenhum limiar ou espaço de indeterminação a 

pode dissimular ou ocultar; nenhum paradoxo a pode aligeirar. A particularidade dos 

casos e situações não a afeta. A contextualização no espaço e no tempo não a 

enfraquece. A indeterminação coexiste, de forma paradoxal, com a sua inequívoca 

manifestação, e isso faz parte da natureza matricial do Campo e do seu significado para 

a modernidade. Porventura o enaltecimento da disposição virtual da subjugação 

extrema nomeada nessa relação matricial e as suas consequências para a atualização 

daquele que acede à vida nua, cause menos embaraço do que a sua assunção sem 

restrições. Na ordem factual parecem existir menos obstáculos a essa disposição radical 

do que à indicação, sem mais, da sua instituição concreta no presente e em todas as 

situações em que se verifique uma qualquer retirada de condições jurídicas mínimas. Os 

múltiplos exemplos da subjugação do indivíduo, grupos ou comunidades por parte do 

Estado podem, assim, favorecer uma propensão para a subjugação em contextos 

determinados; uma afirmação menos sujeita à recusa das implicações da tese que se 

encontra aqui em apreço, e que defenda e assuma a existência da violência do poder 

soberano, privilegiaria, talvez, a condição virtual que pode, a todo o momento emergir 

sob condições especiais. Não é esse, porém, o desígnio filosófico de Agamben que, 

neste aspeto, a torna mais premente face à realidade política do Ocidente. O seu 

pressuposto, naturalmente sujeito à apreciação crítica e não isento dela por razões de 

inexistência de um quadro referencial inequívoco na ordem dos factos, o que parece ser 

o caso, é da afirmação da radicalidade da tese sem quaisquer atenuantes, hesitações ou 

restrições. A ação da ‘máquina biopolítica’, não obstante essa ‘metáfora’ poder ser 

complementada por outras que retratem a natureza implacável da ação do poder 

soberano, implica a emergência dos que a ele se encontram sujeitos como vidas nuas. 

Essa nudez está, desde sempre, ligada à violência destrutiva desse poder que se 

manifestou, exemplarmente, na desumanização extrema imposta pelo regime nazi; as 



56 

 

figuras extremas desse condicionamento severo, os ‘muçulmanos’ (que foram objeto de 

uma abordagem mais extensiva no texto Chel che resta di Auschwitz. L’archivio e il 

testimone), comparecem no palco da morte que se associou, indelevelmente ao 

funcionamento dessa máquina.67 Trata-se de uma novidade ou do ressurgimento daquilo 

que, de fato, não se pôde prever. O extremar da violência e a sua determinação 

incondicionada que como se verá, constitui o traço fundamental do regime nazi, esteve 

desde sempre pressuposto na ordenação da modernidade biopolítica. O regime nazi 

perverteu qualquer norma, a significação literal da sua prevalência e dos seus limites. 

Daí que se tenham perdido os condicionantes e princípios operatórios da violência, 

entrando esta num espaço de pura manifestação como violência. Mais do que a 

normalização da exceção, tratou-se de um resvalamento do significado da normalização 

da conduta. Se no regime soviético, a exceção se imiscuiu numa zona de absoluta 

imprevisibilidade e descontrolo ao ponto de poder atingir qualquer um dos seus agentes 

e defensores, no regime nazi, aparentemente, ou pelo menos até certo momento, era 

possível identificar os inimigos raciais do Estado e de outras estruturas paralelas. Mas 

isso implicou a dissolução da norma na exceção ou inversamente. A indeterminação 

constitui, neste caso, esse espaço de dissolução e de coincidência difícil de clarificar 

analiticamente ou, mesmo, com recurso à ordenação fatual. 

Contemporaneamente, no contexto da crise global que se verificou a partir de 2008, 

esse espaço de indeterminação ou de exceção pode ser ilustrado pela drástica quebra da 

delimitação dos poderes soberanos de alguns países europeus que sofreram mais 

fortemente os efeitos da crise da dívida soberana. Um dos pontos culminantes dessa 

quebra foi, sem dúvida, a perigosa proposta de Janeiro de 2012 de orientação da política 

orçamental de um dos países mais debilitados pela crise, a Grécia, por um comissário 

nomeado para esse efeito. Não surpreende, por isso, que os gregos tenham considerado 

essa proposta como uma segunda ocupação, lembrando a altura da perda da soberania 

durante a Segunda Guerra Mundial. A coincidência da exceção com a norma ou a 

emergência do espaço da sua indeterminação conduz, neste caso, à falência de uma 

lucidez política mínima que permita entender que a soberania de um Estado, firmada, 

sobretudo, através da definição da sua política não pode ser desprezada ao ponto de ser 

                                                
67 Agamben, G., RA: 37. 



57 

 

uma tarefa de um representante não eleito que, em termos práticos, é ilegitimamente 

imposto. A circunstância desse representante ser designado por ‘comissário’ pode, 

também, dar lugar a curiosas reminiscências. Num caso como este, não é o indivíduo ou 

o grupo que é banido, mas um povo e um país situado no privilegiado espaço da União 

Europeia. Este é apenas um exemplo ou indicador institucional particularmente grave, 

mesmo que possamos situar a sua génese implicações e efeitos no tempo e no espaço. A 

sua natureza significativa, deve, em todo o caso, ser associada ou ligada 

sintomaticamente a outros indicadores, orientações, intervenções técnicas colaterais 

ideológica e pragmaticamente próximas, comunicações de representantes institucionais, 

dirigentes políticos e governantes e, sobretudo, à prática continuadamente errática dos 

mesmos agentes e instituições. A prática da exceção não se limita a casos extremos e 

contextos trágicos; perpassa o funcionamento do Estado e das entidades sociais. Apesar 

da sua teorização remota no pensamento de Carl Schmitt, (contextualizável no debate 

atual, designadamente na crítica da neutralidade ideológica do pensamento liberal e na 

afirmação da virtude agonística da democracia, contextualizada a partir da identificação 

da realidade da exclusão-inclusão nas democracias atuais) a sua exceção mostra toda a 

sua premência no funcionamento e na ação iniludível e nos atos significativos da 

máquina soberana. 68 O Ocidente do século XXI, nos momentos subsequentes à crise 

global de 2008, mostra-nos, em múltiplas circunstâncias, a pertinência da exceção. Não 

se trata, por isso, de uma abstração ou de uma categoria perdida no tempo e dissolvida 

numa visão particular da teoria política fundamental. A exceção e a sua natureza 

paradoxal, esquiva e, por assim dizer, cruel, revela-se no presente e continua a 

interpelar-nos. O seu apelo exigível pela sua presença é inequívoco: é uma condição 

inaceitável quer para os povos tradicionalmente sujeitos à prepotência do poder do mais 

forte, quer para aqueles que viram degradado o seu reconhecimento político por via do 

enfraquecimento iníquo do seu quadro material de existência, ou seja, as condições 

económico-financeiras concretas a que foram, também, conduzidos pela ação dos 

                                                
68 Mouffe, Chantal, The democratic paradox, London, Verso, 2009, p.43: «By stressing that the identity of a 

democratic political community hinges on the possibility of drawing a frontier between ‘us’ and ‘them’, 

Schmitt highlights the fact that democracy always entails relations of inclusion-exclusion. This is a vital 

insight that democrats would be ill-advised to dismiss because they dislike its author. One of the main 

problems with liberalism – and one that can endanger democracy – is precisely its incapacity to conceptualize 

such a frontier.» 



58 

 

agentes da globalização. Essa disposição que se libertou da sua virtualidade atinge, 

assim, o quotidiano e a vida dos povos, mesmo aqueles que acederam a um elevado 

grau de desenvolvimento da sociedade democrática. O seu efeito paradoxal é, aliás, 

acentuado pela disponibilidade, quase ingénua, que muitos governantes dos países 

‘vitimizados’ pela exceção contemporânea revelam: parecem enfrentar a sua orientação 

política e programática como se pudessem retirar vantagens dela. No decurso temporal 

da vida dos povos ‘intervencionados’ pela condição de exceção, tornou-se claro que não 

se retiraram quaisquer benefícios de um quadro político subserviente e uma política 

económico-financeira subjugada às orientações iníquas dos agentes financeiros globais. 

A inclusão no exemplo referido é inegável: trata-se de um país pertencente a uma união 

monetária e político-institucional, ainda que a integração política não seja substantiva 

mas debilmente formal. A exclusão (premeditada e indisfarçável) acompanhou, desde o 

início, a instauração e agravamento da crise da dívida soberana da Grécia a partir de 

2010; apesar desse país fazer parte do espaço europeu, nunca foi adotada uma atitude 

política que permitisse atenuar e, eventualmente, resolver o problema. Essa 

incapacidade acompanhou a evolução da situação até culminar na hipótese da 

configuração política e institucional da exclusão: a política orçamental do país deveria 

ser, no futuro, desenhada por um comissário nomeado por certos órgãos da união, eles 

próprios condicionados pela vontade de um governante privilegiado. A quase 

coincidência da exclusão inclusiva ou da inclusão exclusiva ou a sua simultaneidade 

prática, mostra bem que não se trata de uma ficção política. Esta poderia, mais 

legitimamente, revelar-se na total discrepância entre o discurso formal e a evolução da 

realidade. O seu desenquadramento é completo. A desconfiança, descrédito, 

contrariedade, desautorização, dissimulação acompanhou o percurso da crise que, só na 

aparência, se poderia restringir no espaço e no tempo. Na verdade, a pertença extensiva 

ao território global indiciada pela crise grega e a marca da sua inexorabilidade e 

afetação para além do tempo previsivelmente necessário para a resolver, constituíram a 

sua natureza incontornável. Nesse processo não foi apenas mostrada a falência do 

discurso e da capacidade de decisão política por parte de certos dirigentes políticos mas 

a concretização ou atualização da simultaneidade da inclusão exclusiva, a emergência 

da sua verdadeira face. O viso da exclusão foi claramente mostrado pela tentativa 



59 

 

reiterada em banir um país do espaço da sua legítima pertença sem recurso possível a 

qualquer mecanismo válido que substitua aquele que é sancionado por uma ordem 

jurídico-política formal. À primeira impressão essa ordem não foi transgredida pela 

continuada ação de exclusão e pela tentativa de levar à prática uma decisão arbitrária e 

ilegítima mais gravosa. Mas não se pode esquecer que essa ordenação jurídica está 

sempre em aberto, o que significa que a sua disposição virtual em assumir novas 

modalidades de exclusão coexiste com a intenção de um poder efetivo em actualizá-la. 

Os limites da ordenação não são estanques e, a todo o momento, se verifica que a 

intenção pode prevalecer sobre a situação atual. Essa abertura é explicitada pela defesa 

da exposição permanente do homo sacer ao poder soberano e à sua ação subjugadora. 

Aquele que se encontra nessa disposição seria, neste caso, uma entidade mais 

abrangente do que um indivíduo, cidadão, grupo ou comunidade. Mas o que significa 

exatamente essa entidade em termos de categorização política? A digressão realizada 

em torno da noção de Povo, pode servir para esclarecer, ou pelo menos para atenuar a 

dificuldade em configurar aquele, que a todo o momento, e em circunstâncias, 

aparentemente, inesperadas, pode ser subjugado ou destruído.  

A distância entre a afirmação do poder soberano e a reação aos efeitos da sua 

subjugação, muitas vezes mitigada pelo discurso político neutralizador, tem sido motivo 

de um surpreendente embaraço por parte dos filósofos contemporâneos. É o caso das 

sublevações urbanas e suburbanas recentes em cidades como Paris e Londres.  69 No 

caso francês esse embaraço oscilou entre a visão da sua gratuitidade e a mais cautelosa 

tentativa de o enquadrar na visão agambeniana da exclusão e do banimento.70 A 

                                                
69 Zizek, Slavoj, no texto Violência, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Relógio D’Água, 2009, p. 71 ss, 

revela esse incómodo ao referir, simultaneamente que esses atos de violência são destituídos de sentido mas 

que depois se referem a uma busca pelo reconhecimento e para adquirir visibilidade por parte dos cidadãos 

que se vêm excluídos do espaço político francês. Apesar da comparação com os atos terroristas como ações 

reveladoras de uma impotência real, ainda que o terrorismo radique numa crença absoluta de base religiosa, 

nega-lhes qualquer pretensão em aceder à forma de protesto político.  
70 Revel, Judith, «De la vie en milieu précaire (ou: comment en finir avec la vie nue)», Multitudes, Dezembro 
27, Hiver 2007: «Pendant les jours de la révolte, le refus d’accorder une quelconque valeur politique à ce qui 

se passait dans les banlieues a fonctionné dans le discours des pouvoirs publiques – et plus généralemet dans 

celui d’une très grande majorité des médias – à partir d’un double postulat à la fois omniprésent et jamais 

explicite: l’absence de langage et l’entropisation progressive des comportements sociaux. Ce double postulat 

était à son tour construit à partir d’une conviction évidente: d’une part, celui qui ne parle pas le langage de la 

représentation politique est nécessairement aphasique (ou, variante plus radicale: celui qui ne parle pas le 

langage de la représentation politique est nécessairement in-fans, enfantin, avec tout le relent d’animalité pré-

éduquée que cela implique – d’où l’insistance sur l’âge des émeutiers – , dans un effet de reprise du vieux 



60 

 

denúncia recai sobre a tentativa em aliar a gratuitidade à improdutividade: neste caso, 

tenta esvasiar-se as revoltas de significado político, defendendo que esse vazio já existe 

previamente; a população juvenil revoltosa, diz-se, já nada representa em termos 

económico-sociais e culturais e, por isso, já não pode reivindicar uma expressão 

política. A própria posição de Agamben sobre a realidade das grandes metrópoles, e que 

surgiu numa conferência de 2006, está, de acordo com J. Revel, desfasada no tempo: o 

mecanismo de banimento e de controlo já não se aplica a essa realidade porque, 

precisamente, a inscrição dos arredores numa realidade economicamente produtiva 

deixou de fazer sentido.71 A periferia transformou-se num deserto produtivo: nela 

impera o desemprego e a ausência de perspetivas, a negação do futuro para as jovens 

gerações que, de forma intempestiva e violenta, acabaram por se manifestar.72  

A posição mais surpreendente foi, contudo, a tentativa dos governantes em 

reconduzir esses movimentos ou ações de violência ao domínio da pura marginalidade e 

quase banditismo. A realidade da exclusão, apesar de aparentemente óbvia, pareceu 

suficientemente submergida de molde a permitir uma leitura mais consentânea com um 

fenómeno pontual e sem referência ao seu estatuto político. A causa dessa submersão 

poderá ser designada no modo como essas reações ao banimento se revelaram e na 

violência a elas associada; e, nesse caso, o que criou o embaraço e dificultou a sua 

interpretação a partir de categorias políticas ou biopolíticas foi a presença da violência 

que ameaçou escapar a qualquer controlo e aceitação possível. O modo pacífico com 

que o banimento se revela, aquele que é visível no maior retraimento daqueles que se 

encontram num estado de quase impossibilidade de reagir – os descendentes 

contemporâneos dos ‘muçulmanos’ – os que pela força da exclusão a que foram sujeitos 

(e que também se sujeitaram), não daria lugar a um tal embaraço e dificuldade 

                                                                                                                                               
discours colonial sur les “sauvageons grands enfants” assez flagrant); de l’autre, celui qui détruit (qui plus est 

par le feu) est en réalité celui qui est incapable de produire (…)». 
71 Agamben, comunicação no encontro «Metrópole/ Multitudes: seminário em três atos e (talvez) uma 

conclusão, 11 de Novembro de 2006 (ato dois), Faculdade de Arquitetura da Universidade de Veneza. 
72 Revel, Judith, op. cit.: «La banlieue est donc officiellement declarée improductive. (…). On condame donc 

la banlieue au nom de qualquer chose qui n’existe plus; et on lui refuse cette autre productivité –  sociale, 

cooperative, linguistique, subjective – dont elle est pourtant riche.» 



61 

 

interpretativa. A obra de Zigmunt Bauman é o lugar próprio da fenomenologia desse 

modo como o banimento se dá a ver.73 

Mas a questão mantém-se: a que se deve a dificuldade em inserir os fenómenos de 

violência urbana (que se imiscuiram na definição do bando ou na fronteira entre essa 

categoria e a violência inexplicável) no discurso político contemporâneo? A cedência 

do discurso filosófico ao discurso da neutralidade de índole liberal parece ser uma razão 

demasiado forte e afrontosa e, por isso, torna-se, porventura, mais fácil identificar a 

violência e a sua evolução para um excesso incontrolável. E que razões objetivas ou 

subjetivas podem ser invocadas para libertar essas reações da visão (perigosa) e 

apaziguadora do discurso indutor da neutralidade? Essas razões não podem ser 

prontamente associadas à manifestação dessas reações violentas ou à sua emergência 

imediata que, à primeira impressão, pode parecer pontual e localizada. Existem e 

subsistem para além das mesmas e situam-se num quadro de referência mais amplo da 

exclusão multidimensional a que foram e são sujeitas certas camadas populacionais, 

sobretudo aquelas que podem adquirir um maior poder reativo. O indicador da inclusão 

exclusiva não pode ser eliminado pela visão demasiado empírica do discurso da 

gratuitidade. A inegável e escandalosa violência que essas reações mostram não pode 

ser anulada por uma violência contrária: a do discurso propenso a integrar os infratores 

no território sub-humano dos perpetradores do caos; um território para além de qualquer 

dimensão política e que não é confundível com as próprias motivações anárquicas de 

outros movimentos que tiveram lugar noutras grandes cidades europeias. A sua situação 

para além da política deveria causar tanto escândalo como a violência generalizada e a 

sua provável evolução para o caos. A referência da animalidade presente no retrato dos 

que fazem parte (de forma organizada ou não) desses movimentos foi assumida na obra 

de Agamben: o banido situa-se no limiar entre uma zona de civilização e não 

civilização e invoca remotamente, no plano simbólico, o homem lobo ou o lobisomem 

 

                                                
73 Bauman, Zigmunt, Modernidade e Holocausto, Trad. Marcus Penchel, Rio de Janeiro, Jorge Zahar Editor, 

1998, pp. 100-105; Bauman, Z., Comunidade. A busca por segurança no mundo atual, Trad. Plínio Dentzien, 

Rio de Janeiro, Jorge Zahar Editor, 2003, pp. 104-111. 

 



62 

 

  «O que deveria permanecer no inconsciente colectivo como um monstro híbrido, 

entre o humano e a fera, dividido entre a selva e a cidade – o lobisomem – é, portanto, 

na origem, a figura daquele que foi banido da comunidade.»74 

 

O simbolismo da animalidade retornou, como se sabe, em muitas exterminações 

coletivas e ações genocidas, quer empreendidas pelo poder politicamente organizado, 

quer por atos específicos de seleção e eliminação étnica. O fenómeno do tribalismo ou 

da exclusão tribal daqueles que não podem pertencer, também, à comunidade não é nem 

apenas cultural e doador de uma marca identitária mas, desde logo, político e 

desencadeador de ações e reações que podem originar e incrementar a violência que 

nenhuma regra limita ou sustém. A animalização do poder soberano e não apenas dos 

que a ele se encontram subjugados, retorna. São exemplos disso, para além das 

referências clássicas, aquelas que Derrida convoca nas obras publicadas mais 

recentemente.75  

As figuras da negatividade do poder exercido e sofrido e os modos que a extremam 

poderão depois ser revisitadas nas categorias de desumanização e incondicionalidade; a 

sua adequação a uma abordagem propriamente biopolítica ou outras, (mais 

vocacionadas para o discurso biológico, imunitário ou medicalizador), deve ser 

assinalada.  

 

 

 

 

 

2. Fundamentação ontológica da soberania: potência e biopoder. 

 

 

Tradicionalmente remetida para uma esfera de maior abrangência do que o poder, a 

potência foi apresentada sem o dinamismo próprio daquele; a proximidade do poder 

com a atualização e com a atividade própria daquele que exerce ou pode exercer um 

                                                
74 Agamben, G., HS: 117: «Quello che doveva restare nell’inconscio colletivo come un ibrido mostro tra 

umano e ferino, diviso tra la selva e la città – il lupo mannaro – è, dunque, in origine la figura di colui che è 

stato bandito dalla comunità». 
75 Derrida, Jacques, Séminaire, La bête et le souverain, Volume I (2001-2002), Paris, Galilée, 2008, p. pp. 59 

ss. 



63 

 

poder concreto, imediato e directo com aquele que sofre ou reage à ação, demarca-o da 

extensividade e indeterminação da potência; a distância entre o agente e o paciente que 

define a potência, parece ter mais afinidades com o tempo do que o poder e o seu 

exercício.76 O poder ao permitir-se a inserção na distância ou ao assumir a marca da 

indisponibilidade própria da potência, transforma-se nesta: nos momentos em que já 

não pode subsistir nessa distância convoca a força concretizadora do poder. O poder 

investido da virtude concretizadora da potência mas que ainda não se presentifica, que 

se retrai, que aparece ou reaparece, será confundível com o seu correlato ontológico, o 

ato? Se o pensarmos, apenas, como a face viva e presente da potência, essa coincidência 

ou confusão torna-se mais premente; mas podemos diferenciá-los, potência e poder a 

partir de uma ótica política e não apenas do seu distanciamento categorial em razão do 

grau, vivacidade e força? Não é fácil esboçar uma resposta linear e, nesse caso, a 

manifestação biopolítica da potência, a sua evidenciação como poder continuaria a leva 

a marca da referência clássica; porventura, o poder e o biopoder, estão mais próximos 

da sua concretização como domínio do que a pura potência, e isso, torna-se inegável 

nos moldes da sua concretização totalitária.   

Esse poder que, no esquema clássico, ainda não é pensado como biopoder pode, 

contudo, revestir a sua pele. É de um tal poder, da afirmação da sua força biopolítica 

que se trata na abordagem contemporânea. Um poder que já não liga ou relaciona um 

mero agente a um paciente, aquele que exerce e o que sofre o poder da ação, mas o que 

se torna presente na relação política de soberania.    

Agamben não esconde a predileção pela instituição arcaica do direito em que a 

disponibilidade à morte (mas também estritamente ligada à possibilidade de deixar 

viver) atinge aqueles que se encontram numa posição de submissão (face à decisão dos 

que, em última instância, pretendem salvagurar a dimensão pública). É sobretudo em 

Yan Thomas que se encontra a mais marcante sugestão dessa predileção. A proteção da 

cidadania parece prevalecer sempre sobre os laços de sangue apesar do previsível 

repúdio natural pela decisão de matar aqueles com quem se possuem laços familiares. 

Um tal ato decisório distancia-se notoriamente da realidade factual da sociedade e dos 

                                                
76 Canetti, Elias, Masse et puissance, trad. Robert Rovini, Paris, Gallimard, 2006 (3), p. 299 ss. 



64 

 

seus padrões normalizados.77 A disponibilidade à morte não é um dado cultural e 

privado mas imediatamente político e a sua permanência e fundamentação permite 

pensá-la como um traço estruturante da relação política em que o poder é exercido a 

partir de uma posição soberana. Perante ela, a condição social e familiar e as 

características biográficas se menorizam. A possibilidade permanente de destruir 

mantém-se apesar da auscultação de outras estruturas de decisão mais marcadamente 

públicas como é o caso do consilium romano.78 Poder permanente, primordial e letal, a 

mesma decorre da consideração do interesse público e não (como noutros casos) de 

questões estritamente morais. A sua latência ou condição de possibilidade (a sua 

radicação potencial), aguarda apenas o momento e situação propícia para se manifestar. 

Prescindindo de qualquer requisito de delegação oculta-se no fundo simbólico da 

representatividade pública e política. Uma visão ontológica do direito arcaico e do ato 

decisório de disponibilizar à morte parece colidir com uma ideia normativa ou 

normativista da sua instituição, porém, para Agamben é o fundo de permanência e 

latência associado aos que detêm uma posição soberana que marca a decisão 

biopolítica. 

A disponibilidade virtual marca a relação política. Isso não significa que o soberano 

se possa subtrair a essa disponibilidade: mesmo sendo em certa medida exterior a ela – 

dominando-a e orientando-a, ou parecendo orientá-la, é por ela afetado, ao ponto de, em 

certas circunstâncias poder ser vitimizado por essa relação. A sua atualização em 

situações de exceção não é simplesmente um indicador da confirmação da regra mas 

sim a própria regra. O banimento que verificamos nos casos de exclusão social extrema 

e que pode despoletar reações de incontida violência, constitui uma dessas 

actualizações. E apesar do critério do abandono se mostrar desfasado em certos casos, a 

sua propensão radical mantém-se e pode, sempre que surgir uma oportunidade, emergir 

dando expressão à exclusão e a ciclos recorrentes de violência. Os exemplos modelares 

de banimento e os mecanismos históricos de controlo explicitados no pensamento de 

Foucault, que foram aplicados ao regime de exclusão sanitária e médica, não são os 

                                                
77 Thomas, Yan, «Vitae necisque potestas. Le père, la cite, la mort.», in Du châtiment dans la cite. Supplices 

corporels et peine de mort dans le monde antique. Table ronde de Rome (9-11 novembre 1982) Rome: École 

Française de Rome, 1984, p. 545.  
78 Idem, idem, p. 536.  



65 

 

únicos a poder exprimir a realidade dos dispositivos biopolíticos; se assim fosse, 

estaríamos perante dispositivos tradicionais ou, por assim dizer, consagrados do regime 

do biopoder. Não obstante Agamben aceitar a explicitação foucaultiana dos modernos 

dispositivos de sujeição das populações, permite a inclusão de sucedâneos dos mesmos 

nas futuras figuras da opressão singular implicadas na soberania. O envolvimento da 

esfera produtiva e a sua subsequente atualização na figura da opressão global 

económico-financeira, pode aspirar a esse estatuto de representante do tradicional 

biopoder. Nesse caso, o biopoder seria o antecessor histórico dos atuais dispositivos 

biopolíticos. E a noção de biopoder perderia a sua pertinência propriamente política ou 

teria que ser reassumida na figura da sujeição biopolítica, seja virtual ou atual. E o que 

significa, então, a explicitação radical e ontológica presente na figura do homo sacer? 

Que situações e atualizações poderão dar conta da premência da sua consagração? 

Parece que a resposta terá que nos encaminhar para as consequências atuais do processo 

de globalização e, em particular, para a sua expressão ao nível da opressão material; é 

ela, precisamente, que parece revelar a máxima vitalidade do poder associado 

anteriormente aos mecanismos do biopoder que Foucault e Negri expuseram.79   

Num outro sentido, a exposição do poder contraposta ao domínio pertencente à 

esfera privada da sua manifestação, assume em Hannah Arendt uma dimensão política 

que não é considerada distante da abordagem biopolítica. Em todo o caso, o modo da 

sua manifestação, da sua ‘aparência’ não é marcado pela temática clássica que lhe 

poderia conferir um estatuto fenomenológico, mas sim ontológico.80 A aparência do 

poder e as modalidades da sua configuração na esfera pública surge, desde a 

Antiguidade, como a propensão para o exercício de um interesse político por parte dos 

cidadãos livres da subjugação da necessidade ligada à preocupação pela sobrevivência, 

e que no contexto histórico-político da Grécia Antiga, pode transformar o exercício de 

tarefas e funções públicas numa aspiração pelo poder fora do quadro da dominação que, 

                                                

79 Para Negri e Hardt, o biopoder identifica-se com a noção de sociedade de controlo de Deleuze. O novo 

paradigma de poder – O Império – é uma realidade no contexto da globalização que domina os espaços 
ilimitados do planeta. A biopolítica emerge numa acepção positiva, como produção imanente de forças no 

interior das redes de informação. Essa dimensão biopolítica, é denominada “trabalho imaterial” e assumirá 

uma proeminência revolucionária com o conceito de multidão. Michael, Negri, Antonio, Empire, pp. 22-34, 

Harvard: Harvard University Press, 2000. 

80 Esposito, Roberto, «Per una critica di Hannah Arendt», in Hannah Arendt, filosofia, politica verità, Roma, 

2001. 



66 

 

doravante, se restringe à vida privada. O sentido propriamente ontológico do político e 

do exercício do poder marca, desde logo, a sua visibilidade e o modo como se manifesta 

na ação. E em Arendt a abertura proporcionada da ação livre, que é assim confinada a 

uma esfera pública distinta da privada, implica, também a sua indeterminação.81 O 

âmbito das implicações da ação política, e de todos os modos de manifestação do agir 

em sentido lato, não pode ser previsto e controlado. Mais empreendedora do que a ideia 

da recusa da novidade absoluta da ação humana ou da negação da sua instituição a 

partir do nada, a abertura, para além da indeterminação que implica, situa-se num 

horizonte de possibilidades que a valorizam.82 

A radicação ontológica dessa abertura assinalada à ação é semelhante à que designa 

a potência; em termos práticos, ambas partilham da mesma designação essencial e da 

indeterminação que lhe é própria, apesar da referência de Agamben à categoria 

metafísica aristotélica ser constante por contraposição à abordagem de Arendt. Seja 

como for, não se pode ignorar essa pertença mútua da ação e da potência ao território da 

Filosofia Primeira e à indeterminação imposta pela incapacidade real em prever e 

controlar o universo das possibilidades que o agir permite. A indeterminação tem como 

aliados o risco, a imprevisibilidade e a riqueza de possibilidades. Ao agir, o indivíduo, 

como sujeito ou cidadão, torna-se produtivo ou sujeita-se a imprevistas implicações. E a 

negação em agir, que parece mais privativa do que a sua determinação, possui virtudes 

e falhas: pode propiciar uma abertura de possibilidades ou um fechamento perante a 

oportunidade de escolha; a determinação, pelo contrário, propicia e enobrece a decisão 

e a escolha, mas pode conduzir ao fechamento do horizonte de possibilidades. Ambas, 

negação e afirmação encontram-se, por isso, numa paradoxal encruzilhada e 

confrontadas com uma polaridade essencial: a riqueza da abertura ou a limitação 

imposta pela escolha e, simultaneamente, a falência da escolha ou a afirmação de um 

gesto decisório que o agir transporta consigo. Não se referindo a Arendt (mas a 

Aristóteles) e não aceitando, pelo menos explicitamente, o seu legado ao nível da 

designação da natureza essencial da ação, Agamben partilha, contudo, essa ressonância 

potencial que Arendt convoca para a ação. Se no cerne do seu pensamento político 

                                                
81 Arendt, H., A condição humana, trad. Roberto Raposo, Lisboa, Relógio D´Água, 2001, p. 223 ss. 
82 Arendt, H., Du mensonge à la violence, trad. Guy Durand, Paris, Calmann-Levy, 2007 (6), p. 9. 



67 

 

construído a partir de 1995, Agamben privilegiou a potência e, particularmente, a 

potência privativa, a evolução posterior da matriz onto-teo-lógica permitirá, como 

veremos, focalizar a sua abordagem genealógica e arqueológica já não a partir de 

Aristóteles, mas de Plotino, S.Tomás de Aquino e do legado da escolástica. A ontologia 

do Ser irá coexistir com a ontologia do movimento, da transformação, da ação, da 

efectividade e da operatividade. A imbricação da forma de vida na ontologia da ação, 

irá conduzir ao enaltecimento da realização e da operatividade própria do officium do 

acto sacramental litúrgico, da sua expressão na meditatio e na devotio. A realidade 

prática e ético-política da liturgia dará lugar à centralidade do agir e da sua 

determinação a partir do dever; será, igualmente, estabelecida a decorrência, 

eventualmente previsível, entre a matriz onto-teo-lógica do dever e o modelo 

universalista da ética kantiana. Aquém dessa evolução, trata-se de revelar o sentido do 

poder que se encontra radicado na potência. Até certo ponto, o legado da metafísica 

aristotélica, continua a manter a sua marca permanente na concepção ético-política do 

pensador italiano e, neste caso, importa diferenciar o poder originado a partir da 

potência daquele que o biopoder permite pensar e instituir.       

As relações complexas entre a potência, o poder e a ação devem ser pensadas neste 

território concetual. E de que ação se trata realmente? Aquela que deve acompanhar o 

exercício do poder ou a que dele se demarca, o precede, o antecipa ou o ultrapassa? As 

categorias de povo, massa, população podem facilitar o encobrimento das dificuldades 

emergentes desse relacionamento. Existe uma conexão entre o poder e a ação aqui 

considerada na categoria de participação política, mas mesmo essa é difícil de 

estabelecer com precisão. De que forma se pode verificar, pressupor, deduzir, legitimar 

a ideia desse acompanhamento sabendo que, mesmo nas sociedades democráticas, é 

difícil de vislumbrar o papel da participação enquanto face visível da ação. A categoria 

de cidadania encontra-se mais apta a transformar-se num produto discursivo retórico do 

que numa noção verdadeiramente operatória. Até certo ponto, o privilégio atribuído às 

noções de inoperosità ou, o que pode ser o mesmo, inoperatività na abordagem 

teológico-política, levou à intensificação dessa dificuldade em afirmar o estatuto da 

ação e da sua concomitante atualização na noção de participação ou ação participativa. 

Em todo o caso, não podemos esperar a instituição, por assim dizer, voluntariosa ou de 



68 

 

certo modo ingénua da relação transparente entre o poder e a ação: as palavras vazias, 

as diversas faces da violência, a perversão das intenções e os gestos intoleráveis são, 

muitas vezes, fiéis companheiros do poder e da sua realidade nem sempre 

declaradamente negativa. A relação participativa ao poder ou à sua execução segue, 

também pela ténue via dos sinais e símbolos associados às ações individuais ou mais 

organizadas. Pensar a atualização e execução prática e operacional da relação de 

soberania implica, também, pensar os seus correlatos reactivos. De que forma reagem 

os indivíduos, cidadãos ou grupos a essa execução? De que forma participam ou tentam 

acompanhá-la quer para a legitimar, contestar ou contrariar radicalmente? Não podemos 

situar-nos, ingenuamente numa visão positiva ou positivista do poder que afirma a sua 

realidade na presença do valor positivo das ações, gestos e intenções. O poder encontra-

se, muitas vezes, desfasado e distante dessa positividade, tornando-se um forte aliado da 

violência, da imposição, do falso consenso e da pretensa escolha livre. Esses modos 

integrantes da complexidade das relações entre o poder e a ação devem ser assumidos 

na sua instituição ou fundamentação ontológica. Esta deve estabelecê-lo 

categorialmente, independentemente de lidarmos com um poder constituinte ou 

constitutivo, político ou apropriado por outras determinações, disseminado em regimes 

específicos e diferenciados pela tecedura da história, configurado negativa ou 

positivamente, tolerante ou intolerantemente exposto aos gestos que o podem 

confrontar, legitimado pela significação própria da criação social ou imposto por uma 

lógica destrutiva.  

Como sucede com qualquer sistema de pensamento, mais próximo ou mais distante 

de uma consciente tendência arquitetónica, mais propenso às formas de organização 

eminentemente paradigmáticas, que nunca se encontram isentos de falhas e 

insuficiências ou mesmo anomalias, existe sempre uma possibilidade de ver na 

pretensão ontológica ou onto-política um projeto anacrónico, de desusada ambição e 

duvidosa consistência e alcance. Porém, é esta precisamente a marca da tese biopolítica 

de Agamben. Critiquemo-la ou aceitemo-la nas suas restrições contextuais, dessa 

pretensão não se poderá ver deslocada. Porventura contrariando a missão metafísica ou 

ontológica clássica que associa a meditação acerca da morte ao afastamento das coisas 

sociais e do tumulto da polis, a teorização política que incorre explicitamente na 



69 

 

adjectivação de ‘biopolítica’ acolhe a proximidade da morte e não somente da vida. A 

violência, a morte, a destruição, a anulação do indivíduo e dos povos convive 

proficuamente com a corrente que se aceitou designar como biopolítica. Neste ponto, 

encontra-se mais próxima da missão que Heidegger vislumbrou, desde logo, na raiz do 

sistema kantiano: o pensamento da finitude. E é a apropriação autêntica da morte, o seu 

lugar próprio e as suas implicações, que permite, também, pensar a dimensão estética 

ou metafísico-estética e as possíveis relações com o que é eminentemente filosófico, 

levando, por exemplo a comparar Wagner e Heidegger.83 A morte e a subversão 

simbólica são dois momentos de tensão e coexistência entre a negatividade e a possível 

emancipação; mas também a difícil harmonização do par criado pela oposição 

simbólica entre a sociedade e a comunidade.84 Enredadas numa lógica que pode, desde 

logo, oferecer-se à objeção de se tratarem de abstrações teóricas e desinseridas do 

quadro real de coexistência dos indivíduos e grupos numa rede complexa de interações 

quotidianas de diferentes níveis e intensidades, as relações entre a sociedade e 

comunidade podem, contudo revelar-se mais operatórias quando se trata de perceber 

melhor a dinâmica “criativa” das sociedades desenvolvidas. Essa criatividade que 

qualifica, paradoxalmente, o capitalismo como um “sistema” capaz de uma 

produtividade e de uma capacidade de transformação “revolucionária”, foi remota e 

devidamente assinalada por Marx, e que deverá manter-se no projeto comunista depois 

de eliminadas as desigualdades, injustiças e os conflitos sociais delas decorrentes.85 Nas 

democracias em que vigora já uma estrutura evoluída do sistema designado como 

“capitalista”, assistimos à plasticidade, disseminação global e adaptabilidade que o 

aproxime (ainda que de forma polémica e insatisfatória), da evolução do capitalismo 

prevista na tese marxista do Manifesto do Partido Comunista.86 E também à sua 

                                                
83 Zizek, Slavoj, La seconde mort de l’opéra, trad. Geneviève Brzustowski, Paris, Circé, 2006, p. 45 ss. 
84 Ibid., p. 90: «A oposição que aqui referimos, é somente aquela entre Gemeinschaft (comunidade) e 

Gesellschaft (sociedade).  
85 Calan, Ronan de, Moati, Raoul, Zizek, Marxisme et psychanalyse, Paris, PUF, 2012, p. 122 ss. 
86 Marx e Engels, Manifesto do partido comunista, trad. Álvaro Pina in Marx, Engels, Obras escolhidas em 

três tomos, Lisboa, Ed. Avante, Ed. Progresso, Moscovo, 1982, p. 108: «A grande indústria criou o Mercado 

mundial que o descobrimento da América preparara. O mercado mundial veio dar ao comércio, à navegação e 

às comunicações por terra um desenvolvimento imensurável. Este, por sua vez, veio reagir sobre a expansão 

da indústria, e na mesma medida em que a indústria, o comércio e a navegação e os caminhos-de-ferro se 

expandiam, desenvolvia-se também a burguesia, que multiplicava os seus capitais e relegava para um plano 

secundário todas as classes que a Idade Média tinha legado.» 



70 

 

capacidade em harmonizar-se com a variedade, a desordem e as irregularidades que 

impõe.87 Poderá essa capacidade ou a sua suposta evidência empírica revelar a presença 

da realidade potencial e os seus modos de evidenciação atual?88 A unidade pressuposta 

de ambos, potência e ato é inegável, tal como a sua transposição ao nível do território 

sócio-político, e manifestando aqui toda a sua pertinência. Lidamos com uma 

dificuldade que transcende a inusitada ou surpreendente aplicação de categorias 

metafísicas à realidade política e social: essa transfiguração “criativa” das sociedades 

desenvolvidas que se podem inserir na lógica sistémica do capitalismo, possuem um 

lado positivo já que revelam uma propensão adaptativa, porventura, invulgar mas, 

sobretudo, um lado negativo, que permite perpetuar uma iniquidade que não pode ser 

mascarada por subterfúgios de base ideológica. Como se sabe, no domínio específico da 

abordagem biopolítica, valoriza-se esse lado negativo que acaba sempre por submergir 

os efeitos positivos dessa criatividade. A expressão máxima da mesma pode conduzir, 

na sua inesperada extensidade à descentralização institucional. Por vezes, torna-se 

difícil focalizar o centro ou centros de decisão: as nuances, orientações e tendências que 

assume estão, muitas vezes, a cargo de porta-vozes e personagens periféricos. Trata-se, 

por isso, de uma extensão criativa de efeitos e também de instituições e representantes. 

E tudo isso poderá contribuir para situar ou melhor identificar os efeitos como sinais e 

signos políticos da potência do poder ou do biopoder. Sendo uma virtualidade que se 

dissemina por múltiplos efeitos, por assim dizer regionais, pode criar a ilusão de que 

ainda possui um centro ou um foco centralizado. Porém, sabemos que essa ausência de 

centro ocorre mesmo na presença do capitalismo omnipresente: a multiplicação dos 

efeitos como atualizações possíveis (ou possibilitadas) é despoletada sem pôr em causa 

a tendência hegemónica do que se poderia considerar como a matriz comum do 

capitalismo global. Não há contradição entre esse modelo e a multiplicidade de efeitos 

que só, aparentemente, possuem uma identidade própria que os afasta da matriz global e 

unificadora. O capitalismo é unificador na sua hegemonia ou na sua tentativa para a 

impor nos termos em que podemos caracterizar, ainda que de modo não consensual, 

                                                
87 Massumi, Brian, «Navigating Movements», in Mary Zournazi, Hope, New York, Routledge, 2002, p. 224, 

citado por Zizek, Organes sans corps. Deleuze et consequences, trad. Christophe Jaquet, Paris, Éditions 

Amsterdam, 2008, p. 221. 
88 Zizek, Slavoj, Le spectre rôde toujours.  Actualité du Manifeste du Parti Communiste, trad. Laurent 

Jeanpierre, Paris, Nautilus, 2002, p. 9 ss. 



71 

 

como iníquo e perpetuador da marca profunda e, até ao momento, inultrapassável da 

desigualdade fundamental.  

 

 

 

 

 

3. Negatividade do poder: Cartografia da exceção. 

 

 

A cartografia da exceção configura-se através das subcategorias, dispostas de modo 

não apenas polar, mas paradoxal, de interioridade, exterioridade, inclusão, exclusão, da 

fronteira entre o jurídico e o político, da delimitação geográfica e histórica da sua 

instituição, que só na aparência se opõe à norma ou vigência padronizada das decisões 

políticas e orientações constitucionais. A dificuldade de separação das fronteiras, 

encontra a sua possível atenuação na proposta da justaposição dos termos na sua 

designação como determinação político-jurídica, mas a aporia da sua proximidade à 

legalidade ou à forma da lei persiste: a excepção indicia ou indica a ligação e o 

abandono da vida à lei; apresenta-se como a forma legal daquilo que não poderá ter 

forma legal.89 A sucessiva delimitação história da realidade da exceção não impede, 

como já foi referido, Agamben de a referir à vigência do estado democrático 

aparentemente livre e aberto por contraposição aos estados totalitários ou 

concentracionários. Do mesmo modo, a sua figuração emergente não requer, 

necessariamente, a condição pontual das situações de guerra civil, insurreição, revolta e 

resistência violenta. Hoje, no Ocidente, a abusiva naturalização da exceção, refere, 

explicitamente, um contexto financeiro e económico conturbado e não uma ameaça 

política ou militar. A questão da instituição atual da exceção a partir de uma emergência 

ou necessidade implica essa tentativa ilegítima de fazer valer uma decisão arbitrária, 

naturalizando-a, e não tanto, a apresentação inequívoca, nos termos de Agamben, de um 

limiar entre a democracia e um regime opressivo. A exceção, pelo menos no passado, 

                                                
89 Agamben, G., SE:10: « (…) una teoria dello stato di eccezione è condizione preliminare per difinire la 

relazione che lega e, insimeme, abbandona il vivente al diritto.» 



72 

 

parece, menos, uma figura regimentar decorrente de uma anomalia ou crise política, do 

que uma condição extraordinária. No entanto, sabemos como atualmente, se torna mais 

difícil recusar a radicalidade da tese agambiana se tivermos em conta as implicações 

recentes da crise global. E a consequência mais grave dessa condição, para além da 

arbitrariedade e ilegitimidade irrecusável (do ponto de vista político e jurídico), poderá 

ser a incapacidade em prever e controlar os seus efeitos. Nessa medida, o seu fracasso 

como condição que preconiza a suspensão da ordem jurídica de modo a instaurar o 

equilíbrio, torna-se mais notório, à medida que se perpetuam os casos daqueles que, 

mais diretamente, indivíduos ou países, sofrem os seus efeitos. A sua apresentação 

como condição limite é posta em causa à medida que se multiplicam os seus efeitos 

num regime de descontrolo no qual se tornam indistintos os amigos e os estranhos, os 

vizinhos e os inimigos.90 Tratando-se de uma condição limite que, ao atingir esse 

regime de descontrolo, tenderá a transformar-se em regra, exibe, mais facilmente, a sua 

fragilidade e impede a sua localizada justificação. Revela toda a sua natureza anómala e 

incongruente. Alia-se às propostas mais ousadas de subjugação e violência sobre os 

mais fracos ou considerados ineptos e, não apenas, aos que ameaçam a ordem política e 

jurídica normalizada. Apropria-se da indeterminação e transforma-se na face visível da 

violência política, porventura, mais ameaçadora do que os supostos detratores ou 

agentes da insubordinação. Tal como se apresenta, pode representar um perigo real e 

potencial que agrava as ameaças e desequilíbrios existentes, pondo a claro as 

fragilidades e inseguranças do poder político democrático, diminuindo-o e 

enfraquecendo as qualidades que o permitiram superiorizar aos absolutismos e 

instituições tirânicas de toda a ordem. O agravamento da iniquidade económico-

financeira revela a crueza actual dessa condição excecional; não se trata, por isso, 

somente de justificar o decreto de medidas indispensáveis ao reequilíbrio de forças 

perante as ameaças mais drásticas, entre as quais, a da violência terrorista. A 

arbitrariedade presente na tentativa de a prevenir e, não apenas, de a sanar, constitui um 

dos seus mais inaceitáveis traços.   

                                                
90 Zizek, Slavoj, «Neighbors and other monsters: A plea for ethical violence», in Zizek, Slavoj, Santner, Eric 

L., Reinhard, Kenneth, The neighbor. Three inquiries in political theology, The University of Chicago Press, 

Chicago and London, 2005, p. 143.  



73 

 

A categoria de exceção institui-se, como se sabe, nos antípodas da aceitação acrítica 

da legitimidade democrática e do apelo voluntarista do discurso político e dos políticos 

ao envolvimento participativo e à posterior sinalização da sua ocorrência. Na verdade, o 

carácter polémico desse indicador fundamental conduz, quase sempre, à constatação da 

sua inexistência. As modalidades de expressão, ainda que indiretas, da participação de 

estratos sociais alargados na efetuação da legitimidade democrática têm sido, no 

mínimo, bastante discutíveis.  

A posição de Agamben irá conduzir, precisamente, à crítica de uma sustentação 

cultural da soberania e das relações de poder nela envolvidas; a mesma não pode deixar 

de decorrer desse presuposto de base ontológica que enfatiza a virtude da potência se 

refletir nos seus efeitos como atualizações da sua disponibilidade fundamental, quer 

esta se exponha a partir da potência privativa, quer da sua atualização num efeito 

inegavelmente limitador mas afirmativo e pleno. Nessa crítica está em causa a 

coexistência entre a virtualidade unificadora da potência e a multiplicação dos seus 

efeitos como atualizações díspares e, muitas vezes, imprevisíveis. O nível ou o domínio 

político de abrangência desta tese conduziu-nos à aceitação de uma relação entre a 

unidade e a multiplicidade, sem que estas últimas acedam a um expectável nível de 

autonomia identitária, tratando-se, por exemplo de modelos alternativos ao paradigma 

sistémico do capitalismo. Se nesses efeitos incluirmos as diversas culturas ou modos de 

vida que, legitimamente, aspiram ou podem aspirar a uma marca identitária específica 

que as permita divergir da imposição globalizadora do capitalismo, chegamos à 

conclusão que, na verdade, uma tal posição seria dificilmente compatível com uma tese 

deste tipo. Se a unidade ou o traço unificador do capitalismo se deve à sua tendência 

hegemónica e à expansão ou intensidade de domínio por ela imposta a regiões diversas 

do planeta, o modo de exercício desse poder pode ser descentralizado na medida em 

que escapa aos tradicionais centros de decisão mas, também, como se assinalou 

anteriormente, se dilui em diferentes protagonistas institucionais. Nessa medida, não há 

contradição entre a unidade, o princípio unificador e a descentralização. Esta última 

designa e assinala uma dificuldade que já foi prevista em diversos moldes: a de 

identificar claramente os decisores ou centros de decisão e de prever os seus desígnios. 

É, no fundo, uma faceta mais drástica e institucionalizada da imprevisibilidade da ação 



74 

 

que abre um espaço de indeterminação mas, igualmente, de riqueza de determinação 

futura do agir. Diversidade dos efeitos ao nível da transposição concreta da potência 

unificadora mas, também, tornada visível a partir das consequências reativas dessa 

ação: as diversas formas de reagir, de contrariar e de resistir aos efeitos decorrentes 

dessa manifestação da potência ao nível social, fazem, igualmente, parte dessa 

multiplicidade, quer nessas formas se intente a superação política revolucionária dessa 

tendência unificadora, quer se pretenda apenas resistir desgarradamente, 

desorganizadamente.  

Historicamente essa diversidade foi despoletada pelo Estado nos primórdios da 

modernidade. Na impossibilidade do retorno às modalidades políticas centralizadas do 

Estado-Nação, e tendo em conta a vulnerabilidade das propostas de uma suposta 

multidão impulsionadora de um projeto emancipador, talvez estejamos na contingência 

de recriar um novo ideal de organização política emancipadora que se possa instituir 

simultaneamente à escala global e permitir a operatividade da diversidade ou da 

multiplicidade mas sem a marca ambígua e politicamente inconsistente da multidão.91  

A contestação espontânea, politicamente assistemática e apartada de uma 

estruturação própria, o voluntarismo revolucionário e a ausência de uma finalidade 

estratégica que os movimentos contemporâneos revelam, constituem dificuldades em 

acréscimo. Porventura, nessa procura idealizada do futuro se deva considerar a maior 

envolvência, não apenas de uma ideia do comum que tem sido, recentemente, recriada 

ou reinventada, mas o intento de estruturação política de um novo projeto político 

global que não esteja maculado pela iniquidade. As dificuldades em que incorre essa 

reinvenção, ou mesmo a falência programática dessa idealização do comum, manifesta-

se na surpreendente ligação a pressupostos históricos, historicistas e teleológicos. Desde 

logo, a ideia de comum a que, no mínimo se deve vincular a pretensão da sua instituição 

global não pode ou, em termos mais humildes, não deve convocar a presença 

significante e categorial do “comunismo”; a sua herança histórico-concetual e 

ideológica não é o único risco; o comunismo já não será aceite, nem como projeto, nem 

como ideia nem como princípio regulador; urgidos a recriar uma estrutura política 

                                                
91 Negri, A., Hardt, M., Multitude. Guerre et démocratie à l’âge de l’empire, trad. Nicolas Guilhot, Paris, La 

Découverte, 2004, p. 126 ss.; Antonio Negri, Fabrique de porcelane. Pour une nouvelle grammaire du 

politique, trad. Judith Revel, Paris, Stock, 2006, p. 39 ss.   



75 

 

global, devemos afastar-nos das ideias que efetivamente falharam na sua transposição à 

realidade quotidiana dos povos. A novidade deve estender-se, igualmente, ao peso 

significante das categorias políticas que aspiram à superação da iniquidade que marcou 

indelevelmente o capitalismo global que, como revelam muitas evidências, fracassou 

definitivamente no presente. E apesar da quebra valorativa da democracia como regime 

político, que só ilusoriamente se mostrou adequado à mais absoluta regulação; apesar 

do desfasamento entre os ideais democráticos e o funcionamento institucional do capital 

global, a ausência ou indisponibilidade do ideal democrático no horizonte de um novo 

projeto global é intolerável. Esse fato não se deve, apenas, à constatação da substituição 

de remotas formas de opressão por outras beneficiadas ideologicamente pelo aparente 

envolvimento e participação dos povos e dos estratos mais desfavorecidos, mas pela 

impossibilidade de aceitar uma ideia que parece transportar consigo o peso dessa 

ausência. Apesar das amargas desilusões, dissimulações, enganos, fracassos e 

imperfeições estruturais, a ideia de comunismo é, e continua a ser, porventura, mais 

intolerável do que a ideia de democracia.92 E o combate pela dissolução do Estado que 

se retoma nessa ideia, parece ser dificilmente compatível com a organização ou 

reorganização do ideal democrático, ainda que se situe para além das fronteiras e 

configurações territoriais atualmente estabelecidas; e essa dificuldade não pode ser 

prontamente resolvida pela reafirmação vaga da instituição de uma «democracia de 

todos» que se possa substituir à dissolução do Estado, já que a multidão, as 

singularidades identitárias remanescentes da sua emergência se anunciam, antes de 

mais, a partir de uma reação contra o Estado e os seus mecanismos de opressão e de 

repressão.93 O que parece falhar, uma vez mais, é o paradigma organizativo ou as 

modalidades subsequentes a essa reação; a ideia de perpetuação do conflito social não é 

admissível e não pode ser resolvida ou transfigurada numa ideia de poder democrático 

que, em si mesmo, encerra uma ambiguidade teórica. Antes da resolução programática 

da ideia de uma nova reorganização social, torna-se, por isso, necessário viabilizá-la ao 

nível da teoria o que não foi feito no domínio concetual do pensamento político 

contemporâneo. O poder da revolta ou, como se diz correntemente, da indignação, 

                                                
92 Negri, Antonio, «Communisme: quesques réflexions sur le concept et la critique», in Badiou, Zizek, L’idée 

du Communisme. Conférence de Londres, 2009, Paris, Lignes, 2010, p. 219 
93 Ibid., p 220. 



76 

 

mostra-se, cada vez mais, insuficiente. Essa insuficiência torna-se mais gritante quando 

se constata que o carácter mediano do corpo social, que contribuiu para a instituição do 

poder dominante e que é, precisamente, aquele que o tende a perpetuar, passa a reagir 

ou volta-se contra ele. Nesse caso, as figuras da revolta, da contestação e da indignação 

podem ser as mesmas que se encontram envolvidas na conservação do poder, 

dificultando ou inviabilizando o processo de transformação. A ruptura revolucionária, 

tornada indispensável depara aqui com o corpo médio social como um adversário 

natural para além do poder dominante que se disseminou por estruturas extra-nacionais. 

Fazer depender a alteração radical das formas de dominação da ação de estratos parciais 

do povo, da multidão ou da população sugere uma frágil garantia do sucesso da 

transformação constituinte atualmente exigida. As figuras reativas do contrapoder, pela 

sua ambígua articulação ou empírica estruturação acentuam essa fragilidade ético-

política.94 A vertente ética dessa fraqueza pode ser exposta a partir da mera assunção de 

uma força inerente ao contrapoder assim configurado. Acreditar na sua força 

voluntariosa não permite desmentir essa insuficiência, não obstante se pretender 

desvinculá-los do antigo projeto teleológico marxista que não pôde ser sustentado tanto 

no plano teórico como naquele que se considera correntemente o “socialismo real”.  

Pretender escapar à função limitadora do Estado pela força espontânea da multidão 

e da sua vontade transformadora, criadora de possibilidades, seria uma outra forma de 

nos referirmos ao lado potencial da ação política; porém, a questão de saber se essa 

ação pode aceder a um nível e a uma estrutura politicamente organizada mantém-se e só 

será resolvida se nos abstrairmos da sua mera afirmação como princípio, por assim 

dizer, regulador. Procurar fixar a perspetiva dessa ação potencial através da ideia ou 

categoria de acontecimento, não escamoteia o facto de continuar a existir uma difícil 

concatenação entre conceitos que se desejam a todo custo operatórios, a ordem factual, 

a verdade e o curso da história.95 A recorrente aspiração à universalidade que faz parte 

integrante desse desejo não elimina o desfasamento entre a ideia do comum e as suas 

pretensas realizações que, em substância, a negam na medida em que a parecem rejeitar 

                                                
94 Ibid., p. 225:: «Cette multitude est en elle-même un ensemble d’institutions singulières. Il s’agit de formes 

de vie, de formes de lutte, d’organisations économiques et syndicales, de greves, de ruptures des processus 

sociaux d’explotation, d’expériences de réappropriations, de noeuds de résistance.»  
95 Badiou, Alain, «L’idée du communisme.»,  in Badiou, Zizek, L’idée du Communisme. Conférence de 

Londres, 2009, Paris, Lignes, 2010, p. 15. 



77 

 

como princípio. O poder sedutor da ideia junto do corpo médio social – que não 

coincide, apenas, com as designadas “classes médias”, mas abrange desde os mais 

humildes, receosos da sua situação sócio-económia, até aos partidários de ideologias 

menos moderadas – é, como sabemos, muito limitado sendo que essa contingência 

conduz à sua desestruturação. Talvez seja mais útil substituir o princípio da 

universalidade por uma nova globalização que aproveite alguns dispositivos existentes; 

os recursos financeiros resultantes aos fundos de pensões que são referidos por Negri e 

reafirmados por Rancière, faz parte, apenas, de um exemplo isolado, que, como todos 

os que se subtraem a uma solução mais extensiva e consistente, se mostram sempre 

insuficientes.96 A ilusória universalidade do sistema que agora se apresenta 

comummente e mais uma vez, no seu “estádio final”, deve ser combatida e renegada; e, 

do mesmo modo, rejeitada a transformação da acumulação de capital como um facto 

natural. Em todo o caso, na reflexão acerca do fundamento dessa nova globalização 

nunca se deverá perder a pretensão em instituir uma ordem política, uma vez que na 

base da falência daquela que ainda vigora, está desde logo a submersão da condição 

política dos reais mecanismos de governação. A recente atração que os dispositivos 

fiscais exercem sobre os filósofos, como meio para se obter uma nova reordenação 

económico-financeira global não será mais eficaz tendo em conta a situação atual da 

sua ordenação jurídico-financeira: a promessa da quebra definitiva do secretismo no 

manejamento desses mecanismos fora dos limites territoriais nacionais mantém-se, e a 

decisão e o ato concreto de os erradicar continuam a ser uma miragem.97 A base política 

da realidade global por vir é, assim, um pressuposto que dotará a nova ordenação social, 

económica e financeira de um firme fundamento; a sua repercussão deve fazer-se sentir 

concretamente como realizações decorrentes desse princípio.  

Admite-se, neste caso, um processo e uma realização radicalmente emancipadora 

que se pode, ainda, designar de revolucionária; mas uma tal designação reaparece 

acidentalmente visto que os eventos ou realizações anteriores falharam e a sua 

reinvenção dificilmente se aplicará no presente a não ser sob a reserva de terem que ser 

reformulados não apenas os princípios mas os impulsionadores utópicos, ou seja, os 

                                                
96 Rancière, Jacques, «Communistes sans communisme?», in Badiou, Zizek, L’idée du Communisme. 

Conférence de Londres, 2009, Paris, Lignes, 2010, p. 241. 
97  Sloterdijk, Peter, Repenser l’impôt, Trad. Olivier Mannoni, Paris, Libella, 2012.   



78 

 

sonhos e a capacidade de sonhar que está na base da esperada e desejada renovação 

radical. Não se trata, por isso, de restaurar a utopia mas de a reformular ao ponto de a 

tornar ainda mais radical: aceitar o que parecia inaceitável; reconstruir os próprios 

sonhos.98 É precisamente aqui que se pode deparar com o obstáculo da intervenção, 

participação e envolvimento do corpo médio social. Já não se trata de exigir ou 

defender o papel revolucionário e a posição historicamente charneira dos estratos mais 

oprimidos da população ou dos povos mas, no presente, desse corpo médio que, de 

forma oscilante, hesitante e, pontualmente, imprevisível, contribui para a decisão 

política, sobretudo nas sociedades em que o regime democrático parece funcionar 

razoavelmente e sancionar as tarefa da governação; a expressão eleitoral desse 

contributo é, porventura, mais clara: não são os núcleos de eleitores fixos e dotados de 

uma firma convicção que decidem os resultados eleitorais mas as margens móveis, 

indecisas, muitas vezes hesitantes. Os núcleos fixos da militância e da simpatia 

partidária dificilmente se oferecem a uma grande e inesperada mobilidade; mesmo em 

condições de extrema alteração do quadro quotidiano da vivência social, essa 

imobilidade mantém-se; o mistério da legitimação democrática ou, pelo menos, um dos 

seus paradoxos, consiste na instituição da decisão política fundamental a partir daqueles 

que nem sempre estão seguros das suas convicções e que, por isso, acedem com maior 

desenvoltura a essa mobilidade. Essa é uma das razões porque a decisão política 

determinante que vigora, se mantém incompatível com o processo revolucionário e com 

a sua exigível radicalidade: o corpo médio, não sustentado por convicções políticas, 

impede a realização revolucionária que, presentemente, pode ser considerada mais 

imperativa do que nos momentos históricos subsequentes à ilusão da revolução 

socialista; uma revolução em que, talvez, não se tenha sonhado mais do que se deveria; 

não se tenha levado a utopia a um ponto ainda mais extremo. Os processos 

revolucionários na Ásia, desde a China ao Cambodja, apesar da eleição da cultura como 

alvo privilegiado da ação renovadora, talvez se tenham retido mais no momento 

destrutivo do que na reinvenção de uma nova sociedade. E a abertura proporcionada por 

essa necessidade de reinvenção pertence à dimensão potencial da política e do político; 

já não nos termos (inaceitáveis, sobretudo para o corpo meio social) de uma repressão 

                                                
98 Zizek, Slavoj, Organes sans corps, op. cit., p. 251. 



79 

 

violenta da burguesia pelo proletariado que pressupõe a finalidade da supressão do ideal 

democrático, tal como se defende na narrativa programática leninista, mas pela 

admissão da radicalidade da transformação, mesmo que ela implique a renovação do 

sonho “libertário”.99 O retorno do fantasma da ditadura da classe mais oprimida entre as 

classes oprimidas, impulsionadora da transformação do ideal democrático “consequente 

e puro” transforma-se em perigoso preconceito e ilusão.100 Esta deveria ser substituída 

pela idealização da efetiva participação das massas na governação e administração.101 

Etienne Balibar num texto datado e, de certo modo, apologético destaca a superioridade 

leninista da democracia popular, massificada e da democracia burguesa como estrutura 

a ser ativamente combatida e derrubada; a missão e o destino da revolução proletária 

deveria estar, intrinsecamente, ligados à imposição da primeira sobre a segunda, como 

defende, por exemplo, Balibar, num texto.102  

Mas a História pôde desmentir essa ilusão que se sobrepôs àquela que foi 

previamente assinalada no tempo da utopia revolucionária leninista; mas a visão crítica 

da atual representatividade parlamentar depara hoje com a tarefa de desconstruir 

novamente a ilusão da participação. A mudança da liturgia totalitária (apoiada num 

minucioso aparato coreográfico e teatral) para o ritual da política como espetáculo 

tendencialmente massificado, não obscurece o fato dessa ilusão democrática 

participativa se manter e ser, apenas e recorrentemente, reinventada nos recônditos 

meandros da estratégia e das técnicas da propaganda eleitoralista.  

Libertar a ideia do comum, enquanto ideia do comunismo, da mera dimensão 

reguladora para pensá-la sob a forma de uma viabilização concreta e historicamente 

determinável, seria a única forma de superar a mera dimensão da utopia. Curiosamente, 

podemos verificar o ressurgimento do idealismo hegeliano e não da teoria marxista 

quando se trata de propor, sugerir ou defender a concretização dessa passagem.103 

Tendo em conta essa atribuição de um estatuto ou dimensão reguladora à ideia de 

comunismo feita por Zizek a Badiou (apesar das reservas deste), já não se trata de 

                                                
99 Lénine, V.I., Obras escolhidas, Tomo 2, Edições Avante, 1978, p. 236. 
100 Lénine, V.I., Obras escolhidas, Tomo 3, Edições Avante, 1979, p. 239. 
101 Ziziek, S., Revolution at the Gates. A Selection of Writings from February to October 1917, V. I. Lenin, 

(Edited & introduced by Slavoj Zizek, London, New York, Verso, 2002, p. 107. 
102 Balibar, Étienne, Sobre a ditadura do proletariado, trad. José Saramago, Moraes Edit., 1977, pp. 98-99. 
103 Zizek, S., «L’idée du communisme comme universel concret.», in Badiou, Zizek, L’idée du communism, 

volume 2, Berlin, 2010, Paris, Lignes, 2011, pp. 307-308. 



80 

 

perceber que essas propostas esbarram com certas condições histórico-empíricas 

indispensáveis à sua concretização, mas de questionar, legitimamente, o valor da 

sugestão quando se recorre a um filósofo que incita à aproximação à suposta 

materialidade do real e das suas condições objetivas como fundamento de um ideal 

projeto libertário.104 Um projeto que reconduziria o sentido do político à soberania em 

desfavor das técnicas de governo e, sobretudo, renegaria o momento culminante, na 

atualidade, da evolução história negativa em que se cindiu a economia política (que se 

refere agora à governance) e a soberania.105 E, como se sabe, a sujeição da soberania às 

técnicas de governo transformou, nos exemplos mais extremos que hoje vivemos, a 

legitimidade democrática numa caricatura tecnocrática do poder. Trata-se, por isso, de 

reivindicar uma soberania e uma legitimidade da maioria e não do que – no fervor 

revolucionário ingénuo manifestado por Balibar no seu texto “panfletário”, marcado 

pela cultura política de uma época – se ousou designar a verdadeira democracia 

popular. As aporias e os paradoxos de uma democracia sem uma verdadeira soberania 

nem o seu mais legítimo exercício, ao contrário da imagem tendencialmente 

condescendente da democracia idealizada nos seus primórdios, em Atenas, tornam-se 

hoje, mais drásticos e inaceitáveis. A violência, mesmo que, mitigada por dispositivos 

tecnogovernativos é, ainda, uma forma excessiva e desumanizada de governar e de 

esconder a vacuidade do poder democrático ou democratizado. Excessiva e excecional 

– marcada pela exceção. E o modo de reagir perante os seus efeitos pode configurar-se 

na proposta de outra violência, revolucionária e pós-leninista que, supostamente, 

humaniza.106 A distância desta versão revolucionária em relação a visões negativistas, 

(como é o caso de Agamben ou de autores em que a presença nuclear e originária da 

violência simples, direta e impressionista, não elimina a perplexidade e a renovada 

inquietação), mostra-se aqui aparente porque a restauração pela violência revolucionária 

é, ainda, “negativa” e, porventura, carregada de recorrentes intensidades ilusórias.107 

                                                
104 Badiou, A., «Le socialisme est-il le réel dont le communisme est l’idée?», in Badiou, Zizek, L’idée du 

communism, volume 2, Berlin, 2010, Paris, Lignes, 2011, p. 10. 
105 Agamben, G., «Note liminaire sur le concept de démocratie», in Democratie dans quel état?, Paris, La 

Fabrique, 2009. pp. 11-12.  
106 Améry, Jean, «L’homme enfanté par l’esprit de la violence», in Les Temps modernes, nº 635-636, 

novembro-dezembro de 2005, Janeiro de 2006, p. 184. 
107 Um sentido genérico ou abrangente da violência impressionista poderá compatibilizar-se com a tese de 

Agamben, apesar desta se referir propriamente à violência que se encontra envolvida na relação soberana; 



81 

 

Mas ilusória, presa de um impasse, ou rejuvenescida pelo retorno do comum e da 

representação do comunismo, a transformação dificilmente recusará ou denegará a 

violência que obriga a retornar.108 Violência que se manifesta contra a violência, tal é o 

risco da sutura que também prolonga o impasse. A busca igualmente renovada da 

liberdade como princípio político que recuse os nacionalismos, pós-nacionalismos e 

pretensões identitárias pode ser a via de retirar a insurreição do impasse, de restabelecer 

o carácter mítico da revolução. A consciência de que essa liberdade tem sido mascarada 

e sonegada pela instituição formal de finalidades materiais (agora impostas a partir do 

estado de urgência ou necessidade, que é um outro termo para designar a exceção) e, 

sobretudo, no caso da Europa, o ideal vago de uma memória cultural, tem sido a melhor 

maneira de o conseguir.109 Uma pretensão e uma tendência a que não é alheia a 

representação hegemónica da cultura marcada pelos moldes industrializados das 

sociedades desenvolvidas.110 A tentativa de naturalização do liberalismo passa, assim, 

por uma imposição que é cultural e política ou que requer a ligação entre as duas 

categorias sob a forma de uma cultura política que aspira à hegemonia.  

Interpelar o sentido dessa hegemonia que se esconde por trás de múltiplos 

estratagemas “naturalizadores” que continuam a ser assinalados pelos autores do 

pensamento crítico contemporâneo, não é suficiente. Neste momento, mais do que opor 

um qualquer paradigma ou posição alternativa ao seu poder ou imposição, mais do que 

desconstruí-lo, urge combatê-lo ao ponto de comprometer a sua progressão e 

atualização. Não é suficiente assinalar a sua marcha dissimulada como não é suficiente 

                                                                                                                                               
porém, deve ter-se presente que ambas se prendem com a originalidade, a fundação primordial e a 

disponibilidade à morte que se transforma num indicador político fundamental. Cf. por exemplo, Legendre, 

Pierre, La Fabrique de l’homme occidental, Paris, Mille et une nuits, 2000, p. 31: «Le meurtre habite l’esprit 

de l’homme. L’homme pense à tuer, il en rêve. Il commémore les tueries. Le meurtre fait partie des routines 

sociales et des grandes mises en scène, religieuses et politiques, qui portent l’histoire du genre humain jusqu’à 

nous. L’homme sait tout cela, comme il sait que le jour se leve et que tombe la nuit. Mais soudain… Ah1 

soudain! L aterre intérieur se met à trembler.» 
108 Comité Invisible, L’insurrection qui vient, Paris, La Fabrique, 2007, p. 82: «Une insurrection, nous ne 

voyons même plus par où ça commence. Soixante ans de pacification, de suspension des bouleversements 
historiques, soixante ans d’anesthésie démocratique et de gestion  des événements ont affaibli en nous une 

certaine perception abrupte du réel, le sens partisan de la guerre en cours.» 
109 Butler, Judith, Gayatri chakravorty, Spivak, L´état global, trad. Françoise Bouillot, Paris, Payot, 2007, p. 

80: «La constituition européenne est un document économique. Pour la mettre en oeuvre, on invoque une 

certain mémoire culturelle – peut-être pour remplacer le nationalisme pur et dur.» 
110Adorno e Horkheimer, Kulturindustrie, trad. Éliane Kaufholz, Paris, Édit. Allia, 2012, p. 29: «La culture 

comme dénominateur commum contient virtuellement la prise de position, la classification qui introduit la 

culture dans la sphere de l’administration.» 



82 

 

a continuada posição de indiferença passiva ou ativa: neste caso, e mais uma vez, 

servindo-se da herança literária de Bartleby, é aqui notificada a significação política da 

posição de aceitar não responder: 

 

«Trata-se de uma relação com o outro em que eu não digo nem sim nem não, digo 

que “quero ter a liberdade já não de me rebelar, de me revoltar ou de recusar, mas de 

não responder, assinalando enunciados que não dizem nem sim nem não, um nem sim 

nem não que não é simplesmente uma dupla negação ou uma dialéctica.»111 

 

Mas aquele que não responde, que decide furtar-se a esse passo, também não se 

revolta. Remete-se a uma passividade paradoxal porque ativa. Contudo, esta posição, 

ainda que formalizada ou pensada a partir de um debate sobre o direito democrático de 

não responder, transforma-se numa decisão precária e, de certo modo, inaceitável. 

Neste momento, a recusa da indiferença e desse direito de não responder é praticamente 

negativa; afasta-se do que se exige para num processo transformador da realidade 

política contemporânea. Essa resposta pela negação assumida ou ativa pode ser 

enganadora permitindo pactuar com a tendência hegemónica que dissimulada. A 

dificuldade da concretização de um projeto revolucionário não deve ser falsamente 

mitigada ou disfarçada pela partilha de uma regressão “ativa” ao direito de não resposta 

nem de recusa. Apesar da sua legitimidade e aceitabilidade teórica – proporcionada pelo 

acesso à fácil compreensão genérica no âmbito do debate democrático acerca do que se 

deve permitir, essa posição torna-se um obstáculo à transformação e alteração do 

contexto global político, sóciopolítico ou éticopolítico. Já não se trata de submergir a 

revolta com a necessidade e a exceção, de a temer, de negligenciar ou atenuar os seus 

focos ao ponto de os minimizar o mais possível, mas de a aceitar como não apenas 

legítima mas necessária dada a referência opressiva da hegemonia e das suas figuras. 

Pode a parte social a que denominamos corpo médio continuar a submeter-se 

indefinidamente ou continuar a demonstrar uma indiferença passiva ou mesmo ativa? 

Pode essa parte aceitar a submissão ao ponto de se transformar na parte dos que aceitam 

                                                
111 Derrida, Jacques, Ferraris, Maurizio, O gosto do segredo, trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Fim de 

Século, 2006, pp. 42-43. 



83 

 

não ter voz, ou dos que não a podem ter? Poderá ser diminuída, sem recusa ou revolta, 

pela pretensão hegemónica? Poderá ser nivelada ao patamar dos que não têm voz 

através da tendência em naturalizar a opressão? Será, em suma, aceitável o direito de 

não resposta (como indiciador do direito de não rebelião), sob o pretexto da ambição 

em fazer-se respeitar democraticamente? A anulação, (ou a morte e a destruição) é o 

risco dessa indiferença. Como Agamben previu, essa possibilidade mantém-se 

plenamente e constitui a marca política originária daquele que se encontra envolvido na 

relação soberana. E pretender sobrevalorizar essa passividade, aparentemente, positiva é 

um dos meios de favorecer a atualização dessa possibilidade negativa que as figuras da 

morte e da destruição transportam. Como na narrativa de Melville, a morte surgiu como 

o culminar da anulação; manifestou finalmente a sua previsível presença, assumiu e 

realizou, sem surpresa, a sua missão. Quer resulte de uma indiferença “assumida” no 

limiar da reivindicação, quer decorra de uma opressão ilimitada, a destruição e a morte 

sucedem-se à opressão sem resposta. Se até certo ponto, essa resposta pode ocorrer, a 

sua progressiva anulação torna inevitável o fim e a sua aceitação. E não é necessário 

invocar as circunstâncias extremas da opressão subsequentes à anulação da vida e da 

vontade de viver produzias pelo Holocausto para o demonstrar; bastariam as 

circunstâncias, porventura mais correntes e banais dos casos de isolamento, violência 

sectária e pessoal, quer decorra num quadro familiar disfuncional, quer num território 

de vivência institucional alargada. Presas fáceis da suspeita própria da indagação 

filosófica, estas ocorrências banais, aduzem mais premissas à pretensão demonstrativa 

da decorrência aqui assinalada entre negação e destruição: a negação, a denegação e a 

recusa simbólica (significativa, linguística) da resposta pode produzir ou produz mesmo 

a destruição ou a propensão (disponibilidade) à morte. A presença do ser proporcionada 

pela linguagem será, aqui, o pano de fundo da impossibilidade de não responder e agir 

ou reagir de acordo com a rebelião. Ao dizer-se que quem não responde, consciente ou 

conscientemente, imediata ou mediatamente, não se revolta, estamos a assumir, desde 

logo, a dimensão política da resposta. Não se trata de encerrá-la num capricho 

estratégico ou snob, mas sim de afirmar que a liberdade ou a disponibilidade para não 

responder acarreta uma contrapartida negativa que não se pode negligenciar: a anulação 

na sua derradeira dimensão. Haveria, sem dúvida, que contrapor à radicalidade da 



84 

 

negação, uma outra, instituinte ou constituinte de uma ordem transformadora e não 

anuladora. Possivelmente, na presente dificuldade ou, nalguns caos, impossibilidade em 

instituir uma ordem desse tipo a partir de uma alteração radical, encontra-se a 

denegação (não propriamente radical à maneira de Bartleby) da necessidade dessa 

radicalidade instrutiva dos requisitos do novo e da novidade política; a desconfiança 

perante a violência de um outro tipo que pode acarretar e que transporta consigo a 

memória da violência revolucionária, extática, ritualizada, por vezes, excessiva e 

incontrolável de um passado não muito longínquo. Pretende-se, assim, no ato 

revolucionário por vir, negar a denegação ou a recusa niilista, a aparente possessão de 

liberdade que ela parece implicar, a cómoda ou conformada passividade, constitui o 

propósito supremo da abertura da possibilidade de uma atualização da transformação já 

não recorrentemente revolucionária mas, possivelmente, pós-revolucionária. E nessa 

nova abertura, aceitar a transformação ou a sua consequência imediata como a recusa da 

iniquidade intolerável e sem saída; e mesmo que se renegue a radicalidade da exceção 

contemporânea nos regimes democráticos e o seu indicador concentracionário 

(simbólico ou não), a evidência da desigualdade fundamental impõe-se.112 A tipificação 

da mesma e a sua incompatibilidade com a realidade económica e com o crescimento 

material foram devidamente destacadas num texto recente.113  

 

 

 

 

 

4. A violência incondicional da desumanização. 

 

 

A violência do nazismo que instituiu uma mentira estruturada deve ser definida 

através de uma raiz que a afasta de um condicionamento político ou qualquer outro: a 

violência do nazismo, não obstante todos os factores e condições que a determinam 

ideologicamente, miticamente, politicamente ou outros é, em grande parte 

incondicionada. A par do incondicionamento da violência encontra-se o limite da 

                                                
112 Rancière, Jacques, La haine de la démocratie, Paris, La fabrique, 2005, p. 81. 
113 Piketty, Thomas, Le capital au XXIe siècle, Paris, Seuil, 2013, pp. 560 ss.   



85 

 

subjugação extrema e do concomitante risco supremo da morte. A facilitação e a 

abordagem leviana perante a morte que o nazismo proporcionou, não põem em causa 

esse estatuto de supremacia. Não é apenas a anulação e a opressão tipicamente 

concentracionária que está em causa nos diversos modelos totalitários, não é apenas a 

dor e o sofrimento e a sua elevação para além de todas as fronteiras, mas a relação da 

vida com a morte, a absoluta e direta disponibilidade da destruição a par da procura, 

por vezes, ilógica e para além de toda a conveniência existencial da vida: o fenómeno 

da sobrevivência do Sonderkommando, é disso exemplo. O desconhecido empequena-

se perante a morte e a relação biopolítica negativa que coloca em confronto a vida e a 

morte. A questão da inseparabilidade da vida e da morte, demonstra que não é, 

somente, da questão da violência e da morte que se trata mas dos mecanismos 

biopolíticos que a geram; a consciência do confronto de ambas e do risco maior da 

morte não se reduz à premência meramente animal do instinto de sobrevivência, mas 

de uma valorização absoluta da vida que se contrapõe à de sinal contrário. A morte (e a 

sua relação com a vida) foi instituída como indicador biopolítico fundamental durante a 

vigência da narrativa e da aventura destrutiva nazi e só no momento do colapso é que 

foi desvalorizada ao ponto de se assumir como um meio de fuga usado na imolação e 

auto-destruição dos que estiveram directamente envolvidos nessa travessia das trevas. 

Tratou-se, porventura, de uma desresponsabilização mais passiva do que a outra, 

contra-testemunhal e afirmativa, presente no acto cobarde de fuga à iniciativa nessa 

aventura. Não se trata tanto de firmar a degradação da sobrevivência perante condições 

que a tornariam preterível à morte mas de a distinguir da própria vida em termos de 

graduação conceptual: a sobrevivência é distinta, estranha à vida e pode acarretar 

alguma negatividade. A sua estranheza não a torna similar à condição do vivente mas a 

uma outra condição que não pode confundir-se com ela e que se situa num patamar de 

inferioridade. Em todo o caso, a sobrevivência pode, sempre, importar se estivermos 

perante uma condição legitimadora essencial do testemunho. Muitos sobreviventes do 

Lager não se agarraram à vida com o intuito de testemunhar mas de aceitar a vida 

futura e recusa a morte, mesmo que tal opção se tenha afigurado ou pudesse 

representar uma cedência e uma posição de fraqueza.  



86 

 

Embora a violência incondicionada possa alternar ou substituir-se a incondicionada, 

no primeiro caso, verificamos a impossibilidade de aceitar condições a título 

permanente e, no segundo caso, a localização ou contextualização dessa 

impossibilidade, libertando-a da restrição absoluta que a permanência envolve. Em 

todo o caso, trata-se aqui de reafirmar a mesma impossibilidade naquilo que o 

condicionamento tem de essencial: a violência política ou biopolítica e, em particular, 

aquela que esteve presente na emergência do evento concentracionário (transformado 

em realidade paradigmática), não é explicada a partir de condições e específicas 

relações causais que a clarifiquem do ponto de vista descritivo. A sua prevalência 

enquanto incondicional ou incondicionada põe em relevo a ausência dessa pronta e 

inequívoca clarificação causal ou tendencialmente baseada numa relação causal. 

Porém, a qualificação ou adjectivação não pode ser feita de modo leviano: quem 

tem o direito de recusar a vida e nominá-la a partir da procura de uma condição de 

mera sobrevivência e não da manutenção da própria vida? Nesse caso, a sobrevivência 

como manutenção ou inegável perpetuação da vida pode ser a recusa mais completa e 

decisiva da opressão e da destruição; o afastamento da subjugação e da opressão 

extrema é, neste caso, a recusa do desprezo pelo outro, também, individual, a anulação 

da sua existência enquanto indivíduo ou singularidade que deve prevalecer na situação 

que, apesar de tudo, se revelou como pontual e localizada (se estivermos apenas a 

referir-nos ao Lager nazi) de miséria extrema. Trata-se de reagir de modo incansável à 

repressão, anulação, violência, desprezo, indiferença, morte e desrespeito total que 

foram impulsionados e alimentados por uma ideologia. As múltiplas faces da violência 

concentracionária e totalitária não podem, (como não puderam no passado), ser 

reconduzidas a um fio condutor causal e a um condicionamento específico. A perda do 

pé nessa relação causal é confirmável pela referência factual. Reacção da 

singularidade, porventura mais do que do sentimento de pertença comunitária, a 

sobrevivência (por vezes, incompreendida) daqueles que foram obrigados a pactuar 

dalguma forma, revela que eles próprios puderam, mais facilmente, perceber essa 

realidade da violência como incondicionada. A essa compreensão ou conhecimento 

associa-se o saber da realidade da exclusão que não pode aspirar a qualquer remissão 

nem esperança. A vida e a sua busca parece extravasar as condições concretas que a 



87 

 

oprimem ou a destroem. Essa procura não deve ser confundida ou enquadrada, de 

modo simplista, numa pulsão unilateral para sobreviver, não tendo em conta as 

condições ideais de justiça. Essas são sempre passíveis de inscrição num horizonte 

ilimitado e não podem ser, sempre e a cada momento, integradas na acção concreta da 

aceitação da vida numa condição tão extrema como aquela que se verificou no Lager 

ou num contexto de genocídio ou perseguição massiva. Quem pode retirar a 

legitimidade da procura da vida e da recusa da morte que foi protagonizada pelo 

sonderkommando? Essa é uma questão de difícil resolução não sendo aceitável a opção 

(aparentemente fácil) da recusa da vida que se julga indigna. Pode tomar-se partido 

pela rejeição de uma opção que parece, à primeira impressão, mais um indicador da 

desumanização incondicional da violência? Aqui, mais uma vez, o que parece instituir-

se como norma moralizadora ou imperativa seria a rejeição quer da violência sofrida 

quer daquela que se serve da vítima para atingir, perversamente, os seus intentos.  

A morte ocupa uma posição central na reflexão filosófica e aqui, encontramo-nos 

mais uma vez perante a possibilidade desse confronto real que só é possível num ser 

dotado de linguagem e consciência; a morte não pode ser confrontada na base da 

absurda indiferença ou negação, como no caso daquele que desceu ao patamar mais 

baixo da condição de opressão, violência e auto-anulação, mas a partir da sua plena 

referência ao pensamento e à consciência que não se afundou no absoluto da sua 

desactivação. A figura do ‘muçulmano’ não pode, por isso, assumir essa referência, o 

que não significa que, no caso de se ter libertado dessa condição (o que, realmente, 

ocorreu nalguns casos), não possa, finalmente, pensar a morte (que, a dado momento, 

foi uma possibilidade), ou convocar esse confronto com a morte que teve lugar no 

passado. A memória e a possibilidade do testemunho, ingratamente recusada por 

Agamben, dá-se, precisamente, nessa autêntica restauração do confronto que é aceder à 

memória da condição de ser mortal. Esta está em causa a ligação estreita entre a morte 

e a violência e não, apenas, o confronto reflexivo que se tornou um ponto de 

ancoragem na edificação da ontologia fundamental e, particularmente, no pensamento 

heideggeriano. O pensamento da morte não pode ser convocado através de qualquer 

indicador esotérico, mas por antecipação ou reflexão antecipadora; neste caso, parece 

ser um contrassenso convocar um evento essencial para o pensamento que só pode ser 



88 

 

vivido do exterior; mas a sua possibilidade vivencial na circunstância em que a 

violência extrema a institui já não como quase ficção mas possibilidade e realidade 

iminente, torna-se vital para a fixação do seu conteúdo reflexivo para a abordagem 

filosófica; já não se trata de a encerrar numa problematização própria da antropologia 

filosófica, mas de a representar como indicador político ou biopolítico essencial. Essa 

antecipação ou possibilidade não é isenta de objecções, porém, o que é inegável na 

violência extrema e incondicional é a sua vivência em moldes totalmente distintos da 

reflexão ou do pensamento. O carácter problemático da questão do confronto com a 

morte no âmbito da abordagem antropológica ou ontológica é inegável devido, quer à 

dificuldade de se aceitar a pacífica (e tendencialmente dogmática) separação entre o 

humano e o animal, quer a da vivência e reflexão acerca da própria morte por 

antecipação. A par da sua vivência abstrata e inadequada, a morte é definida a partir da 

ideia de impossibilidade em vivê-la. A consideração de que a inautenticidade da morte 

é superável pela posição renovada da ontologia fundamental é, simultaneamente, um 

desafio e uma consciência, igualmente renovada, dos seus limites como objeto do 

pensamento. O destaque adquirido pela abordagem dessa autenticidade a partir da 

finitude kantiana e da ontologia heideggeriana compromete qualquer hesitação ou 

desconfiança e, sendo assim, não poderá autorizar ninguém a sentir-se desambientado 

quando se tratar de pensar, renovadamente a expressão máxima dessa finitude. Se essa 

abordagem é essencial, não pode haver lugar ao escamoteamento do testemunho da 

morte no Holocausto e, em particular, da morte daqueles para quem a mesma era 

objecto de total indiferença e que a viveram no seu ‘eu’ de forma tal que se tornou 

impossível o conhecimento cabal. Mas essa impossibilidade não pode apagar a marca 

do testemunho, sabendo-se que ocorreu um regresso físico e tangível desse inferno de 

anulação e destruição iminente. Trata-se, assim, da mesma morte, da finitude natural 

como daquela que é politicamente perpetrada sem que uma razão determinada e 

plausível a possa justificar. A abertura e indeterminação associada à categoria de 

incondicional ou incondicionada (já que se refere a uma morte que foi vivida e acedeu 

ao limiar e, também, ao cerne da factualidade), consiste na recusa de uma pronta 

justificação; e essa indeterminação afeta muitas vezes o quotidiano da morte individual 

e localizada, quer se institua ou não na envolvência de um crime; neste caso, a procura 



89 

 

imediata e automática pela razão e motivação permite ignorar, recorrentemente, o facto 

de que, muitas vezes, não há razão plausível ou identificável para essa morte, crime ou 

violência destrutiva. No caso do Holocausto, sabemos como o solo e o fundo 

ideológico e mitológico perderam terreno na arquitectura factual de uma violência que 

não conheceu limites nem suportes explicativos que pudessem sustentar a natural 

tendência à racionalização. Certas provas ou evidências, hoje banalizadas, permitem, 

pelo contrário, sustentar a perda ou a retirada das razões em que a violência, a morte e 

a destruição a que o Holocausto conduziu (que é aquela que serve de referência 

incontornável ao pensamento biopolítico); entre elas está o surpreendente carácter anti-

utilitário dessa violência destruidora. Apesar de prejudicial (distinta e designadamente 

no plano económico), a destruição era, mesmo assim, promovida e acelerada. Não foi 

sempre gerida por uma lógica de aproveitamento utilitário, quer em termos genéricos e 

abrangentes, quer individuais: a violência e a destruição pareciam auto-sustentar-se e 

erguer-se imoderadamente como fins em si mesmos.  

O imperativo de sobrevivência ou, mais propriamente, de aceitação e assunção da 

vida em circunstâncias extremas pareceu desmentir e destronar o significado ou sentido 

político axial que Arendt problematizou quando respondeu, mais uma vez à pergunta 

ou questão acerca do sentido da política; a resposta tradicional é esquematicamente 

simples e directa: a liberdade.114 Pode-se, sempre, iludir retoricamente esse pressuposto 

deslocando a vida para o lugar de condição de possibilidade da liberdade, mas mantém-

se a questão da procura da vida em reacção à violência incondicionada e à morte 

iminente.115  

O que no contexto do Holocausto nazi e noutros em que o genocídio se tornou um 

dado factual incontornável, pode aplicar-se à escala global ou planetária perante a 

                                                
114 Arendt, Hannah, A promessa da política, trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Relógio D’Água, 2007, p. 

95. 
115 E como se sabe, essa iminência não da ordem da possibilidade ou da relativa irrealidade ficcional mas de 

ordem factual: a crise dos mísseis soviéticos estacionados em Cuba proporcionou uma ocasião de iminente e 
absoluta destruição; e a gestão e percepção desses acontecimentos foi absolutamente contrária à ordem 

sensata das ponderações diante de uma situação de iminente destruição planetária: o enquadramento da crise 

no confronto ou luta político-ideológica e do equilíbrio geoestratégico. Não se discute a ligeireza da decisão e 

das implicações criadas pelo gesto político do designado ‘bloco comunista’ que consistiu em criar uma 

ameaça desnecessária mas a ligeireza em colocar a hipótese (de pronta realização) de desencadear um 

Holocausto nuclear. A ter lugar, essa seria a derradeira violência incondicionada sem testemunho. Porventura, 

o gesto de travar esse novo Holocausto terá sido mais casual e irreflectido do que superiormente 

racionalizado. 



90 

 

possibilidade de aniquilação já não de um povo ou de uma raça mas da Humanidade. 

Na escala de suposições ou de hipóteses que poderiam ter-se tornado reais e 

simplesmente autênticas, encontra-se, facilmente, a suposição da realização do sonho 

imperial nazi ou, talvez, num contexto em que a total dominação deixou de ser viável, 

da prossecução (ainda que mais limitada) da saga imperial soviética. Em todo o caso, 

essas invasões e dominações alargadas e planificadas puseram radicalmente em causa 

(ainda que a título hipotético), não apenas a liberdade mas a sobrevivência. E, nesse 

caso, deixou se fazer sentido a crítica endereçada ao pensamento biopolítico segundo a 

qual não se pode estabelecer, prioritariamente, essa relação entre a política, a vida e a 

morte. A realidade do Holocausto nazi e as outras realidades em graus menos tangíveis 

demonstram ou revelam o contrário. Trata-se, seguramente, de retomar o pensamento 

da morte e da vida e de convocar o domínio político nessa retoma. O sentido que 

adquiriu no passado pode, de forma sensível, iluminar-se no presente. E o seu carácter 

localizado e literalmente excepcional é enganador: da mesma forma que a função 

medicalizadora da psiquiatria (assinalada por Foucault), permitiu no passado proceder 

a uma medicalização biopolítica extensível aos mendros da vida social, a generalização 

(ainda que virtual ou potencial) do risco e do perigo social, permite envolver todos os 

que se confrontam com o poder soberano. Porventura, a noção polémica (e, por vezes, 

inaceitável) de guerra preventiva ou (menos destrutiva) de prevenção como factor de 

incremento de segurança, oferecem-se como sucedâneos da virtualidade do risco ou da 

sua enunciação antecipatória. As consequências e os efeitos colaterais dessa 

antecipação revelaram-se, muitas vezes, bem mais perniciosos do que os riscos e 

perigos previstos: a guerra preventiva contra o terrorismo e a tentativa de evitar as 

ameaças a ele associadas produz (mais vezes do seria desejável) vítimas em lugar de 

permitir a anulação de acções perigosas e a detenção dos seus mentores, protagonistas 

e operacionais. Assim, o maior risco estará, provavelmente, do lado daqueles que o 

pretendem prevenir e não do evento que se espera que ocorra. E já não é tanto a 

higienização (nem a suposta garantia de efetivação de condições de saúde) das 

populações que está em causa, mas a perpetuação do direito à vida e de condições de 

tranquilidade. A exigência de actuação antecipatória face a actos criminosos e 

terroristas, revela aqui toda a sua dimensão política e não a relevância da sua génese 



91 

 

disciplinar e, de certo modo, restritiva. A prevenção é, assim, formalizada por 

decisores políticos em consonância com conselheiros militares e serviços de segurança.  

O poder político de normalização desloca-se de qualquer controlo disciplinar 

limitado para incorporar a decisão biopolítica e nela concentrar todo o seu âmbito de 

actuação; não é aceitável do ponto de vista biopolítico actualizado, recorrer a um poder 

de normalização biomédico ou medicalizador mas à constatação de um controlo 

político efectivo de distintas naturezas e graus; a normalização, ainda que ela se refira à 

qualificação biopolítica, passa a constituir-se através de indicadores ético-políticos que 

se referem à vida social qualificada.     

A metáfora biopolítica renovada a partir imagem do corpo do Estado como conjunto 

dos corpos dos cidadãos, sugere o modo como o suporte material da vida pode ser 

atingido pela força destrutiva do poder político; a metáfora do corpo deixa de se 

restringir a uma imagem da filosofia política para se aplicar à referência objectiva do 

poder levado à sua situação extrema e, com ela, à exposição à morte sem qualquer 

hipótese de remissão sem uma reacção singularmente violenta; e, foi precisamente essa 

reacção a comprometer os ímpetos expansionistas de muito difícil refreamento. Não se 

trata de tomar em consideração o corpo como o referente da lei, mas de o considerar 

como o suporte que está, diretamente em causa na relação política soberana e, 

singularmente, naquela que merece, com mais propriedade o epíteto de extrema. Numa 

perversão instrumental desse tipo integraram-se, por exemplo, as leis de Nuremberga 

que degradaram e eliminaram os direitos do povo judeu, que sendo ‘desnacionalizado’, 

tornou-se o alvo da mais violenta arbitrariedade.116  

 Para além da dimensão jurídica ou ornamentada juridicamente da retirada de 

direitos a partir de um acto ou decisão arbitrária, é a própria vida e, mais tarde, a 

existência no seu todo complexo, que é visada na ação política ou biopolítica. Não 

basta, apenas, acompanhar a genealogia dessa retirada que formalizou a prática do 

eugenismo e a sua frágil ou inconsistente justificação teórica mas, sobretudo, de 

entender as motivações intrínsecas que puderam, mais tarde, aplicar-se a outros actos 

em que a severidade da discriminação continua a fazer-se sentir. 

                                                
116 Agamben, G.,: HS: 146. 



92 

 

A coincidência entre a vida biológica e o seu correlato existencial mais amplo, 

implica que qualquer cidadão se transforme em vítima da operação destrutiva soberana 

se torne, com grande facilidade, num alvo concreto. A limitação categorial em que os 

indivíduos se encontram quando são considerados inferiores ou ‘anormais’ é apenas 

um modo de manifestar como legítima essa exposição e, permitir, mais tarde, 

transformá-la num acto corrente ou virtualmente realizável dentro de certos 

condicionalismos políticos. No cerne dessa passagem que consiste em transgredir uma 

fronteira que, aparentemente, se encontra fixa e bem delimitada esteve, no passado, a 

fácil transição do Euthanasie-Programm de Hitler para o extermínio total e arbitrário. 

No momento presente e em diferentes escalas, a degradação da vida conduz a outras 

passagens em que precedentes igualmente perigosos, passam a justificar a 

arbitrariedade da destruição de vidas para além de um programa específico de 

genocídio e morte em massa. Ignora-se nessa exposição o facto de existir um retorno 

contraditório: a subjugação daquele que se pretende discriminar, destruir (ou em 

relação ao qual existe apenas indiferença) implica alguma perda e, por vezes, o colapso 

do opressor; no passado, a obsessão em preservar e valorizar a vida do povo alemão 

conduziu, mais tarde, no imperativo de aceitar ou preconizar a sua destruição. E a 

exposição virtual mais plena de qualquer indivíduo, (incluindo o opressor ou o 

representante do poder soberano), à morte, acabou mesmo por se verificar.   

 Embora a marca do político se sobreleve para além de indicadores como o ético e o 

vivencial (no qual a estruturação institucional e automática da violência parece 

decorrer da ambiência em que se forma e na qual permanece), a arbitrariedade da 

defesa da exterminação e da eliminação daqueles que se considera que não possuem o 

direito de viver, possui a aparência de completa estranheza. Conformar a vida biológica 

(e a existência para além dos dados contextuais de uma orientação especificamente 

racista), às finalidades e orientações políticas globais, mantém a sua plena maturação 

de sentido, num momento e numa época em que só aparentemente, certos dados 

biológicos e de raça, perderam parte da sua pertinência. Já libertos dos 

constrangimentos de um passado em que a violência imperava, continuamos, porém, a 

verificar a obediência de certos eventos e actos decisórios a pressupostos 

discriminatórios e arbitrários. A linha de separação entre as duas circunstâncias parece 



93 

 

ser a inusitada observância do peso reflexivo do discurso dos chefes e autoridades 

militares apresentar mais lucidez crítica do que o dos políticos e, muito menos, das 

atitudes das massas, condicionadas por uma propaganda em que a eficácia está longe 

de se restringir apenas ao passado e em que se verifica um conflito e uma ilusão a uma 

escala irrestrita.117 O consenso que parece estar envolvido na ideia da prevalência do 

político, pode desapontar aqueles que constatam a ligeireza com que o discurso se 

afasta da realidade ao ponto de ser condicionado por factores ou indicadores bem mais 

prosaicos como a intemporal tendência para a subjugação das minorias e dos que são 

considerados, por alguma razão, indignos. A ideia segundo a qual a vida no seu todo ou 

no conjunto das suas dimensões é presa de uma decisão política subjugadora que se 

tornou permanente e regular, pode parecer exagerada ou proporcionada por uma visão 

particularmente radical. Pretende-se chegar à coincidência entre a vida, a existência e a 

vida nua, mas certas decisões discricionárias e indiferentes à desqualificação da 

existência social, aproximam-na da subsistência ou de graus minimais de sobrevivência 

parecem, pelo menos em parte, confirmar essa visão. O que parece transparecer nessa 

visão é, precisamente, o imperativo com que a indissolubilidade da vida nua e da 

existência em geral é assumido pela decisão política, quer num sentido eminentemente 

soberano ou mesmo mais localizado, em decisões parciais e modos particulares de 

considerar o valor da vida daqueles que, pela sua origem e traço bio-cultural não fazem 

parte integrante de uma certa comunidade. Porém, como é muitas vezes afirmado, essa 

localização acaba por se revelar sempre ilusória; essa coincidência entre a vida ou a 

existência e a vida nua, ou a redutibilidade da vida à existência virtualmente sujeita à 

subjugação soberana não é, pelo menos a título virtual, uma fatalidade de apenas 

alguns. 

A par da oposição conceptual vida/ morte, (correspondendo ao sentido biopolítico 

da retirada do direito e merecimento de viver que encontramos, ‘administrativamente’ 

definida e gerida nos regimes totalitários e, em particular, no regime nazi), como 

indicadores autenticamente políticos e não ‘científicos’, podemos considerar o grau e a 

                                                
117 A prudência e a visão mais lúcida das consequências das orientações e decisões políticas com reflexos na 

estratégia militar, pareceram sempre, quer do lado dos Aliados quer do regime nazi, provir dos chefes 

militares. Inevitavelmente, essa visão acabaria por surgir no discurso militar que não pode ser reduzido aos 

enunciados determinados, em primeiro lugar, pela sua carga retórica e propagandística.   



94 

 

qualificação existencial da vida: muitas vezes, não se trata, apenas, de pensar o modo 

como advém, simplesmente, a morte e a exposição à morte a partir de decisões 

eminentemente políticas, mas a forma de existir e a dignidade ou indignidade com que 

ela é revestida.118 A simplificação da oposição, nesse caso, não contempla a forma com 

que a vida é, seguramente, degradada a partir das formas de opressão do poder 

soberano. A morte e a destruição como tal, deixa de ser massificada para ser, 

eventualmente, diferida a partir desse quadro de degradação existencial, relegando as 

teses biopolíticas de Agamben para uma região, porventura, mais restrita do que aquela 

que é pensada na imediata aproximação entre os regimes totalitários e outras formas de 

governo menos opressivas. A massificação da destruição e a produção fabril e 

industrializada de cadáveres, pode dar lugar à degradação da vida social ao ponto de a 

aproximar, cada vez mais, das que caracterizaram as regiões planetárias mais 

empobrecidas e, visivelmente, subjugadas. E a sequenciação da oposição conceptual 

aqui considerada que se deve inscrever na decorrência temporal da civilização e passa 

a significar, na verdade, uma regressão a formas de dominação que sempre foram 

condenadas e consideradas indignas. A morte pode sobrevir como consequência da 

radicalização e maior acentuação do grau de dominação, mas a ideia de que consiste na 

finalidade intemporal que se pode revelar no Lager como paradigma da modernidade e 

da vivência política democrática é arrojada. A absoluta exposição à morte e, também, 

as zonas ou espaços de indeterminação que encontramos na opressão biopolítica 

totalitárias não pode, sem mais, ser referida a essa vivência mais próxima da 

contemporaneidade; teria, no mínimo, que ser adaptada a novas realidades que não 

puderam conjugar-se com a abertura da palavra, da informação e da expressão. 

Poderão existir e subsistir análogos dessa situação iníqua e dessa indeterminação, mas 

o genocídio que caracterizou, sem eficazes subterfúgios, a vivência política totalitária 

não pode corresponder, directamente, ao quadro sócio-político da contemporaneidade; 

essa constatação, porém, não compromete a possibilidade de tornar visível e actualizar 

a realidade dessa analogia ao ponto de a tornar bem menos fantasiosa do que alguns 

supõem. E essa é a realidade mais literal de uma opressão que se radicaliza em 

situações em que foram transpostos os limites de uma pacífica vivência civil. Foi, 

                                                
118 Agamben, G., HS: 183. 



95 

 

precisamente, no século em que a tecnociência mais acentuou a sua evolução e o 

progresso da urbanidade se consolidou, que conheceu algumas formas irreparáveis e 

incompreensíveis de genocídio e de exposição ilimitada à morte.  

A prudência parece recomendar que não existem diferenças essenciais mas, 

provavelmente, de forma entre a dissimulação discursiva dos regimes fechados em que 

a vida é capturada na sua globalidade, e naqueles em que a circulação da palavra 

parece ser um dado adquirido. A revelação das intenções opressivas também se 

encontra obscurecida nas democracias. A liberdade da palavra e da reacção crítica não 

bastam para remeter as intenções políticas à planura explícita das suas metas e 

objectivos. Ao contrário do que se poderia esperar, mesmo nas democracias é difícil 

fazer face aos actos decisórios que superam o limiar da sua legitimidade. Aos entraves 

pontuais da palavra e da sua inscrição na vida pública associam-se certas 

consequências surpreendentemente opressivas; nas democracias como nos regimes de 

discurso único, a palavra é considerada perigosa por aqueles que aspiram à preservação 

do seu modo de vida ou do seu poder. Ou é, muitas vezes, inutilizada pela marcha 

intemporal da propaganda e pela prevalência opressiva do discurso oficial; é pretexto 

de continuadas perseguições; aqueles que pertencem ao universo e domínio do poder 

abafam o sentido crítico e intensificam os meios de atrofia da consciência cívica e 

ética. Lidam mal com a crueza dos factos de inegável pendor destrutivo. A 

dissimulação discursiva não é um exclusivo epifenómeno da sociedade 

concentracionária. Aqueles que dela se desviam, serão mais tarde ou mais cedo, 

contaminados com o estigma dos rejeitados e perseguidos, que só à custa da sua 

recondução ao embuste organizado poderão ser reabilitados perante o poder. Mas o 

poder não tem o exclusivo dessa referência centralizadora da aceitação acrítica. Muitas 

vezes, na reacção de oposição ao discurso e aos actos do poder opressivo e ameaçador 

para a vida, encontramos o mesmo fenómeno de arrebanhar. A liberdade superficial 

não nos deve iludir acerca da denúncia eficaz da mistificação com que a opressão 

destruidora é apresentada. Não basta ter-se transitado do regime concentracionário para 

o democrático para que os mecanismos destrutivos possam ser devidamente 

denunciados e desmontados. Daí que o ânimo com que a liberdade da palavra é 



96 

 

acolhida nos regimes democráticos seja enganador.119 É também por essa razão que se 

pode pôr em dúvida a eficácia dos cerimoniais reactivos da palavra numa sociedade 

considerada aberta: as manifestações colectivas de descontentamento e indignação 

correm o risco de ser absorvidas pela permissão da vontade dos que se encontram no 

exercício da governação. Sem a associação com um evento significativo que lhe 

intensifique a sua natureza política como acto de rejeição da ‘ordem estabelecida’, não 

conduzirá a qualquer efeito promissor. E esse evento não tem que ser necessariamente 

um acto com um sentido destrutivo, a não ser que o regime tenha atingido o patamar 

extremo em que se transforma numa força genocida. O evento pode consistir na 

excepcional capacidade de mobilização e mesmo de boicote ou desobediência informal 

aos actos decisórios inaceitáveis. A palavra livre não basta, sobretudo, se ela puder se 

ressentir de um ímpeto aglutinador do discurso oficial que submerge ou paralisa os 

seus efeitos; e, como sabemos pela evidência banalizadora da observação empírica do 

presente ou pelo exemplo angustiante do ‘muçulmano’ do Lager, aquele que é 

singularmente oprimido tende, muitas vezes, a vergar-se ou a anular-se; assumir como 

adquirida a sua destruição e morte. A antecipar a sua incapacidade de viver. Mas a 

aceitação desse evento tristemente apaziguador como um dado universal, incontornável 

e inexorável é polémica. Uma anulação dessa ordem não corresponde a uma fatalidade 

nem pode ser relegada para a impossibilidade do pensar.   

A incómoda (e relativa) clausura democrática, que se pode exprimir na indiferença e 

abandono dos excluídos ou subjugados e não num modo tão polémico como aquele que 

é disponibilizado pela visão do regime democrático como a territorialização atualizada 

do Lager e que se intensificou nas fases subsequentes à crise global, degradaram a 

convivência pacífica entre governantes e governados.120 Um distanciamento 

politicamente prejudicial acentuou as dificuldades da convivência social e da 

indispensável participação política que não pode coincidir, apenas, com qualquer acto 

reactivo perante decisões que sejam particularmente inaceitáveis. Num contexto de 

agudização dessa indiferença (que levou ao fechamento dos governantes numa 

longínqua esfera apartada da realidade da vida dos povos), assiste-se ao análogo do 

                                                
119 Agamben, G., HS: 184: « (…) Nelle democrazie moderne è possibile dire pubblicamente ciò che i 

biopolitici non osavano dire.» 
120 Agamben, G.,: HS: cap. 7. 



97 

 

abandono a que se sujeitaram os mais subjugados de entre os prisioneiros e 

perseguidos do regime concentracionário. E a pior reacção possível a essa indiferença 

dos governantes seria aquela que reduz o governado a uma passividade que se agrava 

consoante se elevam a um grau extremo as suas condições de subjugação. Tal como 

sucedeu com aqueles que se cruzaram com o muçulmano do Lager, nenhuma 

justificação pretensamente racionalizadora apaziguará a consciência dos que se 

aperceberem num tempo vindouro que deveriam ter agido de outra forma diante dessa 

subjugação inusitada e escandalosa para uma época que deveria ter evitado os erros do 

passado.  

A visão da relação próxima e praticamente similar, entre a clausura democrática - 

que compromete o espaço de comunicação e a contribuição de visões opostas às dos 

governantes que confundem a legitimidade das suas funções executivas com um 

mandato unilateral e surdo às vozes de certos territórios do universo social subjugado -  

e o Lager tem suscitado críticas. Porém, essa acusação de radicalismo ou anacronismo 

não iliba o regime democrático da prática de arbitrariedades e a perpetuação de 

incongruências por parte, sobretudo, daqueles, que em situações de conforto numérico 

eleitoral, governam mais para si próprios e para grupos restritos do que para os povos 

que os elegeram. Que razões levaram Agamben a estabelecer essa proximidade e 

polémica similaridade entre o regime democrático e concentracionário, em particular, o 

regime genocida nazi? Na sua ótica, a exceção perpetua-se no regime democrático, 

ganha espessura sob a forma de regra; a regulamentação da exceção, por mais 

fragilidades que revele ao nível de exemplo que se sucederam a partir de casos 

praticamente irrelevantes, como as diversas atitudes e decisões discriminatórias contra 

as minorias e os povos migrantes, quer provenham da Europa ou de outras partes do 

globo, consubstanciou-se notavelmente no estado de necessidade imposto pela crise 

financeira global com o seu imparável elenco das designadas medidas e atos decisórios 

arbitrários. A exceção foi, assim, configurada por uma necessidade que se apresentou 

como transitória, mas trata-se de um estatuto político-administrativo que perdeu 

terreno para a descrença. A sua transitoriedade tem sido devidamene denunciada como 

um autêntico embuste e uma táctica propangadística com que se mascara ou aligeira a 

percepção da incerteza. Essa exceção que se insurgiu na realidade política 



98 

 

contemporânea como a ponte entre o Lager e a realidade menos drástica que se lhe 

seguiu poderá, então, dar forma ou força regulamentadora a essa fissura na plena e 

legítima evolução ético-política dos regimes democráticos. Já não enfrentamos, por 

isso, estados de sítio ou de excepção que se perpetuam devido à necessidade de 

controlo por parte dos governos ‘dinásticos’ (como sucede nos países árabes e outros), 

mas estados de necessidade dos Estados atingidos por uma crise descontrolada a partir 

do escândalo do subprime. E essa necessidade imprimiu ua subjugação e uma violência 

político-social sem precedentes. Os povos em revolta são confrontados, por parte de 

instituições centrais, com a obrigação de se submeterem a medidas económico-

financeiras que, na verdade, põem em causa a liberdade política e o futuro e minando a 

convivência plural e a coesão indispensável ao exercício de valores básicos de 

cidadania. E, é nesse contexto, que coexistem exigências cívicas e culturais de 

formação e aperfeiçoamento do espírito crítico e autonómico, com a realidade de uma 

imposição opressiva. Perverte-se ou contamina-se o sentido de valores aceitáveis para a 

formação cívica e política dos cidadãos com um leque de obrigações estritas, muitas 

vezes, inúteis e destrutivas, que só fantasiosamente contribuem para a resolução de 

problemas e clivagens estruturais das economias e dos universos sociais mais frágeis, 

injustos e desiguais. Abre-se um espaço de experimentalismo que se pretende substituir 

à vigência de regras consignadas pela vontade democraticamente expressa.        

Existe alguma coisa de preventivo na exceção politicamente constituída: mesmo que 

não se trate diretamente, ou sem mais de uma medida ou conjunto de decisões 

indemnes, a exceção ou a sua transfiguração no estado de emergência aspira à função 

preventiva de evitar um mal maior. E na situação em que essa condição ou estado se 

institui, tendo em conta os condicionalismos (incómodos para os governantes) do 

quadro de vivência democrática, pensa-se na aprovação de medidas (experimentalistas 

ou obedecendo a um ímpeto, em grande parte, voluntarista) que se quer fazer crer que 

terão um impacto benéfico no futuro.121 A fragilidade e a falência deste pressuposto 

preventivo, manifesta aqui a sua desastrada face: as consequências desse ímpeto 

                                                
121 Tal como no passado, no presente a excepção institui-se a partir de um terreno favorável, quase ‘natural’: 

as regras e mandamentos explícitos ou implícitos emergem nessas condições propiciadoras. Não é necessário 

‘psicologizar’ a sua génese para perceber que a facilidade e a aceitação com que depara a instituição da 

exceção, foram proporcionadas pela acção política ‘normal’ em certas condições. 



99 

 

acabam por desmentir a bondade do pressuposto. Tal como sucede com a sua defesa 

num contexto político-militar e estratégico regional ou global, o desígnio e a decisão 

preventiva revelam-se insuficientes ou mesmo nefastos. E nas condições de 

emergência e excepção económico-financeira, essa qualidade antecipatória que se 

pretende imprimir a decisões, que na verdade, são iníquas e desprovidas de ponderação 

ético-política, está condenada a falhar a sua missão. Esse fracasso não se deve apenas à 

ilegitimidade e arbitrariedade da suspensão da regra e da lei em condições que, de 

modo nenhum, a justificam mas às sucessivas previsões que ignoram a ordem factual. 

Seria como se uma medida de recolher obrigatório numa cidade ameaçada pelo caos e 

anarquia, em vez de impedir que as populações saíssem de casa e desafiassem os 

mentores e agentes da autoridade, na verdade, servisse de estímulo a esse desafio. O 

efeito da exceção e da sua previsibilidade, condenados ao fracasso revelam, neste caso, 

toda a sua natureza opressiva, injusta e inaceitável. A insistência na sua perpetuação 

seria apenas vista como um mecanismo de violência repressiva. Em todas as suas 

dimensões, político-militares e sociais no passado, ou político-económicas e 

financeiras no presente, a exceção já não pode oferecer-se ao pensamento e à visão 

crítica como uma elaboração fantasiosa mas, no mínimo, como parte de um processo 

decisório antecipatório que se revelou opressivo e repressivo; faz parte das 

modalidades com que, assumidamente ou não, o sistema desigual global se pretende 

manter, aspira a sobreviver no imediato para se metamorfosear e, assim, reatualizar as 

condições da sua continuidade.  

A questão de saber se a exceção, a emergência e a condição política análoga do 

Lager se procura instituir de forma dissimulada, mascarada, mais ou menos ocultada 

por um conjunto de pseudo-estratégias e medidas preventivas (que acabam por 

fracassar), ou de forma literal é importante do ponto de vista do seu impacto: a 

dissimulação de reais intenções opressivas evita a reacção violenta que as poderá 

impedir de fazer o seu caminho. Não é difícil constatar que estamos, hoje, perante a 

coexistência desses dois componentes paradoxais da exceção: a dissimulação e a 

literalidade. Os agentes e beneficiários desse regime, apesar de beneficiarem com a 

propaganda e a transformação de medidas opressivas em falsas esperanças, assumem, 

por vezes, o sentido literal dos seus propósitos.  



100 

 

A literalidade significaria a assunção clara dos seus propósitos, por parte dos 

governantes (mas sobretudo dos seus mentores e ideólogos) e agentes económico-

financeiros com papel relevante no sistema global. Em termos políticos poder-se-ia 

estabelecer uma analogia com o regime nazi, uma vez que é esse, precisamente, o 

termo de comparação de Agamben: nos comícios do partido nazi, antes de ser nomeado 

chanceler, Hitler assinalava o facto dos seus adversários acusarem os nazis de 

intolerância e de pretenderem reprimi-los assim que ascendessem ao poder. E Hitler 

deu-lhes razão assumindo que era mesmo verdade que os nazis eram intolerantes e que 

pretendiam reprimi-los. Ainda que não seja uma regra ou um desígnio comummente 

assumido, a literalidade desbrava o seu território num contexto de exceção, de 

emergência ou necessidade: o despudor com que se manifesta a intenção em subjugar 

integra o discurso de alguns protagonsitas ‘materiais’ e políticos globais. A indiferença 

perante as consequências e a própria natureza de medidas que contrariam os princípios 

democraticamente legitimadores, lembram a desumanidade concentracionária, quer na 

sua ocultação ou dissimulação, quer na revelação expressa dos seus propósitos. Apesar 

do exemplo de literalidade se referir, aqui, a um episódio prévio à terrível tragédia do 

Holocausto e ao seu interminável desfile de atropelos e agressões à Humanidade, uma 

espécie de dialéctica acompanhou a polaridade ocultação/ desocultação do genocídio. 

A desumanização não é, apenas, a estranheza do facto de humanos protagonizarem a 

aventura destrutiva totalitária e concentracionária, já que, por vezes, isso é contestado, 

mas a recusa do dever de revelação e assunção da violência destrutiva. O genocídio 

nazi conheceu poucos protagonistas assumidos. A retirada da humanização está, assim, 

na ausência ou retração da iniciativa e aceitação do acto de responder. Diminuição do 

humano na subjugação e destruição nos moldes em que se efectuou e continua, nalguns 

casos, a produzir e, também, na recusa da responsabilização. A desumanização 

primeira na ordem da exposição à violência persiste, apesar de tudo, como 

incondicionada. Os múltiplos exemplos de protagonistas (alemães e não alemães) da 

violência sem aparente causa nem determinação, confundem-se com agentes de um 

ímpeto sádico e procura desmesurada em infligir o sofrimento mesmo nas situações, já 

de si suficientemente drásticas em que era ocioso fazê-lo. Apesar de, no passado, o 

sonderkommando, de alguma forma, participar dessa violência desmesurada e, em 



101 

 

certo sentido, incompreensível, oferecer-se à acusação de pactuar com ela, (pagando o 

preço de um terrível trabalho em nome de uma incerta sobrevivência conquistada num 

dia de cada vez, frágil conquista ou recompensa que não serve nunca de solo para uma 

convicta esperança), revela a recusa em aceitar a queda (ainda que somente no plano 

simbólico): o relato recente de Shlomo Venezia, dá-nos conta dessa recusa no 

momento da queda daqueles que, já previamente desamparados (idosos, doentes, 

deficientes), tinham que sofrer a dupla humilhação de se ver exterminados como seres 

humanos, deficientes e incapazes.122 Apesar dos carrascos pouparem, relativamente, o 

sonderkommando, evitarem desestabilizarem-no de modo a facilitar a eficácia de um 

trabalho considerado essencial na cadeia de montagem da fábrica da morte, houve 

recusas declaradas em cumprir esse trabalho e que, deram lugar a execuções 

imediatas.123 A presença constante e total da violência, para além daquela que se 

encontra ligada à estruturação das relações de poder internas ao funcionamento do 

campo, resquício previsível da luta desigual entre os predadores e as suas presas, são as 

marcas insignes do Lager.124 Disso faz parte o arbítrio abissal da decisão sobre a vida 

ou a morte que pode suceder-se a um mero capricho ou ínfimo incómodo. Qualquer 

obstáculo suscitava a resposta mais cruel e o gesto desenfreado de força bruta. A 

realidade virtual da morte ligava-se mais a uma precária e insensata esperança, do à 

garantia de que uma correção dos elos causais dos acontecimentos e da vontade 

permitiriam evitar a destruição. O acaso e a abertura virtual da morte impunham-se à 

relação causal e ao encadeamento racional que a poderia anular ou tornar menos 

previsível.  

O sonderkommando deveria distanciar-se dos outros prisioneiros e do objecto e 

matéria do seu trabalho; deveria cumprir esse afastamento perante os outros imposto 

pelos SS e, diante da afronta que era trabalhar como operário na fábrica da morte, 

sofrer ainda a incompreensão. A mesma que iria, mais tarde, experimentar já na 

condição de ex-prisioneiro. O repúdio do outro e do ‘muçulmano’ (empreendido in 

                                                
122 Venezia, Shlomo, Prasquier, Béatrice, Sonderkommando. O depoimento único de um judeu forçado a 

trabalhar nas câmaras de gás, trad. Verónica Fitas, Lisboa, A Esfera dos Livros, 2008, p. 89: «Para mim, o 

mais duro era ter de deixar cair o morto. Sentir o peso da pessoa, numa queda que acompanhávamos contra a 

nossa vontade. Era-me difícil ouvir o corpo a cair no chão. Mesmo sabendo que já estava morto, fazia tudo 

para suavisar a queda.» 
123 Op. cit., p. 109. 
124 Rousset, David, L’univers concentrationnaire, Paris, Hachette Littératures, 1965, 2008, p. 101; p. 111.  



102 

 

loco pelos seus companheiros) não se esgotou na estratégia defensiva dos mecanismos 

somáticos ou físicos de sobrevivência. Independentemente da invocação nostálgica ou 

pretensão ao retorno a uma condição vivencial prévia à condição limite da qual o 

oprimido se quer libertar, (que permitem descrever ou substituir-se a uma compulsão 

de sobrevivência), afigura-se a presença da afirmação da vida e a sua intensificação; a 

sobrevivência, não como a réstia possível de uma condição de morte iminente e de 

acesso (improvável e, ao mesmo tempo, esperançoso) a um estádio para além da 

vivência indigna que o Lager impõe, mas como renovação e valoração da própria vida; 

o esforço de impedir que o pensamento da morte e do sofrimento (e das suas figuras 

mais extremas) se sobreponham à afirmação da vida é uma premissa essência da recusa 

da coincidência entre a sobrevivência e uma rasteira perpetuação da vida.125 

Trata-se, do mesmo modo, do recolhimento no eu e na sua possibilidade de viver ou 

tornar a viver e não, simplesmente, de sobreviver ou de se perpetuar como um futuro 

vivente, talvez liberto da opressão presente mas presa de outras formas, ainda que 

atenuadas de subsequente diminuição do humano ou desumanização; a suspensão do 

mundo no pensamento fenomenológico acentua esse recolhimento que, 

concomitantemente, supõe uma solidão egológica: a possibilidade de suspensão do 

mundo conduz a uma quebra na consideração do outro e na retirada sobre si mesmo.126 

O outro é abandonado e a própria possibilidade de sobrevivência futura do eu, 

enaltecida como prioridade, não apenas meramente conveniente, mas estrategicamente 

decidida. A suspensão do outro na indiferença, no afastamento, na quebra dos laços 

com o mundo e com a sua memória, tais são os terríveis pressupostos da possibilidade 

de sobrevivência como afirmação plena da vida a partir do recolhimento no eu.  

No singular fenómeno histórico do Holocausto, sobressai (na possibilidade de 

aceitação da sobrevivência ou do retorno à vida do ‘muçulmano’), a vida e não a 

anulação ou a aceitação trágica do vazio ou, no melhor dos casos, a percepção 

reveladora da finitude, a cedência perante o impensável. À retirada do testemunho (que 

afecta e pode condicionar, drasticamente, o pensar), da possibilidade plena da aceitação 

da vida, da resposta, da compreensão (e não apenas da explicação), pode suceder-se um 

                                                
125 Derrida, Jacques, Apprendre à vivre enfin. Entretien avec Jean Birbaum, Paris, Galilée, 2005, pp. 54-55. 
126 Derrida, Jacques, Béliers. Le dialogue ininterrompu: entre deux infinis, le poème, Paris, Galilée, 2003, p. 

74 ss. 



103 

 

vazio difícil de aceitar para além da legítima errância poética; à quebra irreversível do 

enfrentamento do sonho e da esperança, pode suceder a valoração trágica do próprio 

vazio. Auschwitz, como símbolo do Holocausto nazi deve poder-se pensar e dar lugar à 

racionalização plena. A esperança devolvida ao muçulmano deve ser efectivamente 

representada e transmitida à posteridade, desde logo, através da consagração do 

testemunho daqueles que lutaram por sobreviver e por retornar à vida, dos que o 

conseguiram realizar e dos que, pela força ou atracão do abismo ou por circunstâncias 

infelizes, falharam esse objetivo. A filosofia não pode comprometer-se com a sedução 

da representação trágica do vazio e da perene suspensão do mundo e da realidade do 

outro humano. Deve, por isso, imiscuir-se, ainda que com uma visão assombrada, no 

evento que mais directamente marcou o pensamento político contemporâneo. 

Pensar a violência para além de uma clara e inequívoca razão motivadora é possível, 

mesmo no contexto histórico do Holocausto. Se, por um lado, a base mítico-ideológica 

serve de guia e suporte para as alegações interpretativas que procuram determinar a 

emergência de uma violência que se multiplicou por distintas frentes e territórios 

sociais, desde o campo militar ao ambiente civil privado, por outro, diferentes causas, 

razões e focos de origem puderam autonomizar-se dessa génese precisa. O fundo 

primeiro que a instituiu parece desvirtuar-se ao ponto de passar despercebido em várias 

modalidades e derivações posteriores que permitiram acentuar e perpetuar essa 

violência, mantendo a sua marca impiedosa. A necessidade de encontrar um ponto 

comum entre as diferentes formas que a multiplicam é legítima, mas a sua realização 

autónoma, a sua multiplicação, muitas vezes, desligada da génese que a produziu, 

envolve algo de misterioso. A génese e o fundamento comum (ou designado como tal), 

precariamente legitimador, perde-se nessa multiplicação. A qualificação incondicional 

da violência pode, assim, aplicar-se ao projecto (assumido e sistematizado sob a figura 

de uma missão) de extermínio dos judeus da Europa. Não é, apenas, a sua prossecução 

que indicia essa quebra na cadeia de condicionamentos que se instituíram numa base 

original político-ideológica ou mítico-ideológica; a perda do horizonte ou do ponto de 

partida deve situar-se na própria tentativa de racionalizar o projecto da solução final: 

nenhuma regra plausível poderá fornecer substância legitimadora à exterminação 

genocida nazi e outras que se lhe seguiram. Na missão exterminadora nazi, nos seus 



104 

 

efeitos multiplicadores, e noutras formas de violência em que o genocídio esteve 

presente, a questão permanece: que razão fundante e unificadora explica essa 

violência? Que razão ou razões podem ser aduzidas para a dor e sofrimento extremos e 

múltiplos? Pode a base mítico-ideológica específica a um regime concentracionário ou 

as razões políticas identificadas noutros regimes, explicar essa mutiplicação, 

diversidade e intensidade? Para mostrar o carácter incondicional da violência genocida 

(no exemplo nazi como noutras ocorrências historicamente determinadas), já não 

bastam os efeitos destrutivos e a base que permitiu a sua racionalização possível, nem a 

obediência diligente a uma tarefa ou missão suprema; devem ser invocadas e situadas 

as emergências, focos e sequelas localizadas da violência e que manifestam a mesma 

qualificação e intensidade. Em todos os seus momentos e ocorrências essa violência 

desterritorializa-se, autonomiza-se sob a orientação criativa de distintos actores, e isso, 

acentua a precariedade da sua racionalização, da sua recondução a um foco originário 

ou princípio fundante. Mas isso não significa, contudo, que sendo, em grande medida, 

incondicionada, possa designar-se como gartuita, sendo que essa qualificação é, no 

fundo, um estratagema para dissolver a força da sua múltipla causalidade. A 

designação de incondicionada, ainda que essencial, não se confunde com a ausência de 

razões; a sua indeterminação ou a possibilidade de a relegar para uma esfera de 

determinações autónomas e, muitas vezes, imponderadas face à razão primeira e, 

supostamente, fundadora, faz parte dessa categorização. A sua natureza incondicionada 

é revelada pelo esforço ou tentativa de racionalização que é incompatível com a 

simples gratuitidade. Não se trata, também, de sugerir um fundamento oculto, 

inacessível, de desistir de o racionalizar mas de o situar na miríade dos seus efeitos e, 

também, razões, focos reticulares, simultâneos ou sequenciais; da mesma forma não se 

negam nessa elucidação as razões pontuais. A violência (ou violências) não é 

incondicionada porque é simplesmente imotivada e gratuita, mas porque enuncia um 

excesso e um resto, uma quebra em relação à origem fundante que pôde ser assinalada 

na matriz da sua explicação ou racionalização. Nesse incondicionamento não se devem 

negar ou afastar razões que claramente a situam nessa racionalização, nem afastar os 

óbvios elos de ligação com as causas sócioeconómicas, políticoideológicas ou outras; o 

território seguro da sua legitimação fundante e unificadora é que se perde, e com ele a 



105 

 

tranquilidade da causalidade fechada. Está em causa, sem dúvida a superação de uma 

causalidade limitadora, de um espaço fechado de regras e efeitos já consignados pela 

racionalidade política, quer seja, nas teses clássicas da banalização, da absolutização do 

mal ou nas versões de compromisso.  

Assinalar o carácter anti-utilitário da violência nazi, implica desde logo, destacar um 

excesso ou um resto dificilmente racionalizável; mas isso não esgota o regime dessa 

ausência ou quebra secundária (posterior à origem ou ao foco primário) de 

condicionamento; nenhuma medida, decisão ou directriz de exceção pôde justificar os 

moldes em que foi exercida e perpetuada essa violência; ela culminou, mesmo, num 

patamar em que só uma força maior e mais devastadora a poderia anular. O obsessivo e 

permanente empreendimento anti-utilitário (que contraria activamente qualquer 

ponderação utilitária), é, apenas, como se tornou evidente mais tarde, uma das marcas 

explícitas e visíveis dessa violência. O mesmo se passa com o apelo a uma ordenação 

racionalizável, ainda que invisível ou, em certa medida, oculta, esotérica, na qual os 

condicionamentos se estruturam mas que é essencial para a tarefa do pensar. A 

complexidade dessa violência foi sempre, por isso, surpreendente e desarmante. 

A ausência de um determinismo estrito que aqui é referida no termo 

‘incondicionado’; não implica nunca a retirada ou o esquecimento de razões, causas 

próximas, focos de emergência que a produzem ou intensificam; eles não podem ser 

ignorados, contudo, subsiste sempre essa indeterminação profunda, esse excesso, o que 

resta depois do apelo devido aos factores de ponderação; permanece um fundo 

dificilmente racionalizável, de tal modo que, em última instância será sempre 

esforçado referir a causalidade estrita proporcionada por esses condicionamentos: essa 

violência é, e permanece, incondicionada, ainda que se vislumbre um precário 

condicionamento a partir de razões que estão estabelecidas na teoria política. A 

prevalência desse excesso e dessa indeterminação impede que se atribua o devido 

ênfase ao encadeamento de condições e envolvências práticas que são, sem dúvida, 

também relevantes para se racionalizar essa violência, mas que, apesar de tudo, devem 

ceder lugar ao que prevalece, permanece e retorna no devir histórico.    

A relevância da figura do ‘muçulmano’ para o pensamento biopolítico (estranha 

figura na fronteira do humano e do que já não faz parte dele), não é inócua nem 



106 

 

simplesmente factual; o ‘muçulmano’ é aquele que associa a indeterminação da vida à 

perda da determinação e sentido da violência que sobre ele foi exercida; perante ele, as 

finalidades e objectivos dessa violência são derrotados ou esvaziados de sentido; não se 

pode chegar ao ponto de dizer que ele a derrota pela sua própria destruição mas a 

pretensão primeira da violência já não faz eco. A raridade daqueles que apresentam um 

ar desafiador ou vitorioso perante um pelotão de fuzilamento rivaliza com a morte já 

não anunciada mas vivida e presente no quotidiano dos ‘mortos-vivos’. O 

esvaziamento de sentido da vida atinge a própria violência e os seus propósitos; a 

indiferença escandalosa e sempre inaceitável perante a opressão extrema é 

surpreendente, tal como o insinuante desafio vitorioso perante a iminência da 

destruição. Mas a diferença do sentido da vida e da morte é um dado prévio, é auto-

assumida – e não é só percebida perante esses casos extremos; e isso, leva a que, desde 

logo, o ‘muçulmano’ seja desintegrado da comunidade humana, dela desirmanado, 

alvo de rejeição. Qualquer proximidade é apagada e forçosamente afastada e 

esquecida. Esse caso revelou a indeterminação entre a vida e a morte e não a sua 

equivalência, ideia, a que por vezes, se recorre para a sua categorização. Mas se isso é 

verdade, a revelação do carácter incondicionado da violência é, também, aqui, 

premente, dai a dificuldade na explicação, na formalização do testemunho credível e do 

confronto com um estranho inaceitável e rejeitável (por aqueles que resistem á 

opressão e que se deveriam colocar numa posição próxima) que também é humano. A 

continuação e a valoração da vida quebra-se ou é relegada para a sua total negação; a 

determinação de sentido, a racionalização, a assunção da vida e a estruturação do 

fenómeno a partir de um determinismo condicional, também se perde ou deixa de fazer 

sentido, e essa perda é tão drástica que afeta irreversivelmente os seus próximos, 

aqueles que apesar de tudo, ainda procuram resistir perante a desumanização. O 

‘muçulmano’ é, estranhamente, temido; a indiferença abissal a que é votado é, por isso, 

aparente; é o sintoma do abismo de indeterminação que produz a violência e que 

permanece na sujeição extrema, que não sendo voluntária é quase considerada como 

tal. A violência (extrema ou não) atenta contra a vida, a sobrevivência e a existência 

social, é uma ameaça às suas inscrições futuras no mundo, às quais a esperança dá 

forma. E no seu incondicionamento radical torna-se ainda mais terrível e ameaçadora.  



107 

 

A aceitação da morte implica a interiorização de um mistério que não ocorre na 

indiferença do ‘muçulmano’. No modelo clássico dessa aceitação, na morte de 

Sócrates, na sua auto-responsabilização e corajosa decisão a partir do pressuposto da 

imortalidade, afasta-se (radicalmente) do evento correspondente à derrota do 

‘muçulmano’. A segurança dessa aceitação socrática contrasta com a inquieta comoção 

dos seus companheiros. A incerteza encontrou neles um terreno fértil para se radicar. 

No ‘muçulmano’ que se arrastou pelo Lager não existiu, aparentemente, qualquer 

interiorização ou esboço de auto-responsabilização: a consciência da morte perdeu-se 

na sólida barreira da indiferença; só o abandono completo dessa terra de ninguém 

poderia, alguma vez, derrubar, finalmente, esse muro, extinguir uma disposição tão 

drasticamente auto-aniquiladora. Ao contrário do herói e do mártir, na morte do 

‘muçulmano’ não encontramos uma doação nem uma dádiva; oferecer-se prontamente 

à morte, não significa neste caso, a assunção e aceitação voluntária da finitude, do 

confronto derradeiro com ela. O ‘muçulmano’ reduzido á condição mínima do vivente, 

não doa a sua morte, não a utiliza como símbolo de uma outra condição que o possa 

superiorizar como representante de uma causa, constituir uma oferta em nome de uma 

finalidade maior. Nenhum ideal exprime essa destruição que se dá a ver como 

demasiado completa e devastadora. Revela, antes de mais, a repugnante descida aos 

limites da desintegração não reativa do humano, a derrota inglória daquele que foi 

subjugado pela violência extrema e destituída de sentido. Perante essa desintegração 

que se completa na vivência do ‘morto-vivo’, na sua existência quase vegetativa, 

nenhuma proximidade, por ténue que seja, é benvinda. A objetiva proximidade espacial 

proporcionada pela coexistência dos prisioneiros no Lager, não impede mas, antes, 

produz o retraimento do olhar; evita-se o ‘muçulmano’, não para mascarar a mesma 

condição de prisioneiro numa situação limite, mas porque se recusa a vida que decorre 

como se estivesse já destruída, afastada de qualquer mediação e horizonte de sentido. 

O prisioneiro do campo nazi pode morrer a qualquer momento, mas essa iminência do 

fim é, muitas vezes, esquecida, contornada, submergida por uma decorrência vivencial 

no espaço e no tempo, no contacto com a memória e na presença da vaga esperança. A 

sobrevivência não se revelou uma mera efabulação exteriorizada mais tarde nos relatos, 

constituiu um alicerce essencial para a continuidade da vida, ainda que precária e 



108 

 

sofrida. O sonho da futura vida plena que se reergue da dor extrema pareceu mais 

promissor do que noutras situações em que a dor e o sofrimento estiveram presentes. 

Nesse prisioneiro que cedeu totalmente perante o desígnio da destruição (apesar de, 

paradoxalmente, alguns, poucos, dele se terem libertado), espelha-se, dolorosamente, a 

morte como anulação da vida sem glória nem préstimo possível. 

Não é a visão da morte que se oferece ao evitamento e rejeição mas a perceção 

tortuosa da observação de um morto-vivo que se pretende afastar ou tornar longínquo 

ao olhar daqueles que ainda não desistiram de viver ou sobreviver. Aquele que se 

afasta prontamente da visão da morte do prisioneiro não é, apenas, o sub-humano, o 

moribundo, o suicida, o já morto, mas ele próprio que observa e vê a sua potencial 

derrota absoluta, a condição que nunca poderá aceitar enquanto apto à sobrevivência 

para além da clausura absurda do campo de fabricação sistemática de mortos. Nessa 

condição, a morte não constitui já um desafio ou limiar de uma destruição idealizada e 

distante; o ‘morto-vivo’ já não existe para si mesmo nem para os outros, anulou-se. 

Não é uma vítima nem um modelo para os que querem e decidiram enfrentar o 

opressor com as suas frágeis armas de desapossados dos mínimos meios de 

subsistência social; o derrotado absoluto corresponde, por isso, a uma anulação passiva 

e drástica que não pode ser aceite sob pena de se perderem os indicadores mais 

elementares de humanidade. Situar o derrotado que se anulou totalmente num quadro 

descritivo de indiferença é, por si só, redutor e insuficiente. A destruição que manifesta 

esse ser anulado não é compatível com uma simbólica efetiva da morte que possa 

tornar-se produtiva; serve, antes, para a negar ou para a empobrecer ao ponto de torná-

la irrelevante e equívoca. E a sobrevivência excecional ou casual dos ‘muçulmanos’, 

ou daqueles que se libertaram dessa condição extrema num futuro improvável, não foi 

o bastante para atenuar essa condição de morto-vivo de que os olhares dos outros 

prisioneiros se afastaram. No modelo clássico de enfrentamento da morte, o mistério e 

a responsabilização, o sentido ético ou ético-religioso permite idealizá-la e não 

aproximá-la da destruição pura e simples. O evitamento e a rejeição deveram-se à 

dificuldade em aceitar a morte como fim sem qualquer simbolismo que a redima. 

Rejeitar a morte sem significado nem substância simbólica, sem representação 

idealizada, desconecta-a da pulsão de vida, restringe-a a um isolamento sem remissão. 



109 

 

É a crua visão da morte abissal que se pretende afastar do olhar e da consciência, mais 

do que possibilidade de poder testemunhar acerca de uma destruição sem paralelo. A 

difícil e incompreendida possibilidade de erguer o testemunho exige a passagem do 

tempo e a rememoração do afastamento que ocorreu, da recusa do olhar, da vergonha 

diante da condição do derrotado que não acredita nem se espera que sobreviva. É 

necessário transpor sólidas muralhas interiores que não se prevê que cedam; a sua 

transfiguração e as mediações de um amadurecimento, são outros tantos requisitos que 

devem ser cumpridos para viabilizar o testemunho que esmorece perante a 

incompreensão. A violência nazi coloca, apropriadamente a questão da culpabilização; 

uma culpa que parece ultrapassar as fronteiras da imutabilidade jurídica; situa-se num 

território de difícil racionalização e recusa, ativamente, um espartilho moral que o 

explicite. A extensividade (e muitas vezes, anonimato do genocídio de massas), esvazia 

a sua resolução reconciliadora; a sua base nunca deixa de lado um indício formal, mas 

insuficiente para fortalecer ou consolidar a resolução, qualquer que seja a sua natureza. 

A superação dessa violência nunca se efetiva para além dessa formalidade e do vazio 

da sua condição fugazmente conciliadora. Perante os genocídios e efeitos extremos das 

máquinas opressoras do passado e do presente não se apresenta nenhuma estratégia 

reconciliadora satisfatória. Os efeitos dessa opressão permanecem no abismo 

irreconciliável da violência incondicionada. As tentativas de padronizar as diversas 

formas de violência mostram-se sempre impotentes para as prevenir e apagar a sua 

marca incisiva que perpassa as gerações. A missão de destruição do humano parece 

interpor-se e prevalecer sobre essas tentativas; escapam aos esforços de aproximação 

conceptual. Não é, apenas, a desmesura e a extensão das atrocidades cometidas, a sua 

maquinação sistemática que escapa a esse esforço de racionalização mas a capacidade 

de, alguma vez, a antecipar e prevenir. É uma violência nova que surge com o viso do 

político e que não se limita ao território da aplicação da lei e da justiça clássica. Essa 

perceção precoce em Agamben da ligação da violência ao político fornece a medida 

dessa novidade.127 Porém, essa distância entre a lei, a justiça e a violência e a 

proximidade desta com o político, que, nesse texto e juventude do filósofo italiano 

                                                
127 Agamben, G., «Sui limiti della violenza», nuovi argomenti, nº 17, 1970, pp.159 – 173, tradução de 

Elisabeth Fay, Diacritics, volume 39.4 (2009) 103-111, John Hopkins University Press, 2012.  



110 

 

marcou a evolução da matriz clássica para a moderna deixou, posteriormente, de fazer 

sentido já que o político passou a estruturar-se no paradigma jurídico-político. 

A degradação a que sujeitou as vítimas destruídas a uma escala que se preferiu 

ignorar e afastar do olhar, a baixeza e animalização da condição dos “muçulmanos” 

constitui também uma novidade: a anulação, indiferença total perante a morte, o 

evitamento dos que deveriam, provavelmente, estar aptos ao seu confronto direto, 

devem ser percebidos a partir desse indicador político distinto do que marcou a 

opressão e a violência ancestrais. Uma novidade, apesar de tudo, ainda dificilmente 

categorizável e que só em parte pôde ser enquadrada na abordagem biopolítica. 

A desumanização pós-concentracionária refere-se à vida enquanto existência 

politicamente qualificada a partir das dimensões sociais que possam ser relevantes para 

a categorização do corpo populacional e já não do corpo-espécie, corpo-raça ou vida 

individual que deve ser disciplinada discriminada ou excluída. Mas essa evolução não 

retira valor à qualificação biopolítica concentracionária que foi pensada a partir da 

realidade do Holocausto nazi, nem retira inteligibilidade à figura atual da violência 

genocida ou destruidora em larga escala. Isso não impede que se continuem a fazer 

sentir as orientações discriminatórias ligadas à raça, género, orientação sexual e outras 

referências alvo da instituição do poder e da decisão soberana mas, o estado presente 

da atualização da violência biopolítica parece assentar, sobretudo e directamente, sobre 

indicadores económicofinanceiros, sóciopolíticos ou mesmo éticosociais; o mesmo se 

pode dizer, especificamente, sobre a generalização do risco ou do perigo social, 

indicador fundamental que, assinalável desde logo no pensamento de Foucault, 

mantém toda a actualidade.128 

A tese apressada da repetição do genocídio na História ou a mais rebuscada da 

similitude entre o Lager e a realidade sócio-política do presente, não obstante o seu 

carácter polémico, não deve pôr em casa a possibilidade de estabelecer, 

constantemente, o confronto entre o quadro de realização dos eventos destrutivos do 

passado e a existência atual. A face extrema da indiferença, signo actual da 

‘muçulmanização’ do indivíduo que se encontra, porém, inscrito num estrato ou 

                                                
128 Di Vittorio, Pierangelo, «De la psychiatrie à la biopolitique, ou la naissance de l’état bio-sécuritaire», 

Beaulier, Alain, Michel Foucault et le controle social, Québec, Presses de L’Université Laval, 2006. p. 105. 



111 

 

realidade básica social, constitui-se a partir da evolução de tecnologias do poder ou do 

biopoder que se dirigiram ao corpo social ou à sua materialidade rendida ao poder 

medicalizador de disciplinas setoriais – seja a psiquiatria, a medicina ou o direito. A 

socialização dessas disciplinas cedeu lugar à intervenção de mecanismos, dispositivos, 

estratégias políticas ou jurídico-políticas num sentido diverso da anterior emergência 

do poder disciplinador, controlador e securitário. Essa indiferença continua a evoluir 

num sentido em que a vida (na sua relação com a morte ameaçadora) continua em 

causa; mas trata-se já de um indicador eminentemente político ou biopolítico e não 

medicalizador. 

Que significaria um ‘muçulmano’ no presente senão a reatualização da figura de 

uma suposta radicalização da desumanização que poderíamos, apenas, situar num 

contexto do passado recente? E isso significa que se perdeu (com essa transição e 

mutação na escala histórico-temporal da desumanização) a possibilidade de instituir 

qualquer referência (ainda que, de certo modo, analógica) entre a radical subjugação do 

humano no contexto do Holocausto e os eventos contemporâneos em que o humano é 

anulado e destruído?  

A hipotética ‘neo-muçulmanização’, aparentemente, menos severa em comparação 

com o seu paradigma passado, dá lugar à morte ou à destruição e não apenas à 

anulação da existência social dos indivíduos ou grupos sociais. Nessa anulação cabem 

as formas atuais de discriminação, desprezo, exclusão, quebra leviana ou dissimulada 

(não solene) do princípio kantiano do respeito pelo sujeito racional, à proletarização da 

atividade laboral ou culmina, mesmo, na opressão que leva, simplesmente, à 

destruição. O sucedâneo da subjugação ‘muçulmanizadora’, menos gritante e 

escandalosa do que no passado é, porém, igualmente destrutiva. O ‘muçulmano’ não é 

uma figura ficcional nem um anormal mas a face visível do humano sujeito à 

subjugação extrema que, presentemente, sofreu uma mutação. Agora como no passado, 

continua a ser o humano subjugado, continua a ser ignorado e repudiado e, não apenas, 

oprimido, embora os mecanismos de afastamento e de repúdio possam ser mascarados 

por técnicas (discursivas ou político-administrativas) dissimuladoras. Esses 

dispositivos são, sobretudo, de ordem política, económico-financeira e não de ordem 

médica, psiquiátrica; já não se trata de tornar patológico o corpo social de modo a 



112 

 

melhor efetivar o controlo que o poder deve sobre ele pretende exercer, mas de pensar 

esse exercício tendo em conta mecanismos de controlo e, a limite, de destruição mais 

subtis e enganadores ao ponto de obterem reações débeis ou dando lugar à resignação e 

ao conformismo.  

A radicalidade de uma tal interpretação poderá estar mais de acordo com o 

pensamento de Agamben do que de outros pensadores biopolíticos, mas o seu ponto de 

atualidade ou atualização deve ser refletido a partir dos efeitos e consequentes 

respostas perante a crise global. Agora, tal como no passado, nenhum testemunho deve 

ser recusado, enfraquecido ou desacreditado; outras serão as estratégias de superação 

possível da anulação do humano, mas, tal como no passado, não poderão, 

simplesmente, coincidir com a mera sobrevivência (em muitos casos improvável) mas 

com a afirmação plena da vida e da existência social liberta da iniquidade. Apesar de 

não se verificar a estrita orientação da tanatopolítica num contexto de absoluta e 

mascarada desumanização (que dificilmente seria viável no palco da atual globalização 

informativo-comunicacional), essa iniquidade subsiste num regime em que são 

convocadas algumas subtis estratégias de imposição de controlo e redução qualitativa 

da vida das populações); já não estando diante das ocultas estratégias de legislação de 

exceção, higienização e formação de elites a partir do extermínio racista, repressão 

preventiva e punitiva, destruição jurídica e psicofísica de grandes estratos 

populacionais, poderemos, ainda assim, invocar a desumanização e subjugação 

indiscutivelmente biopolítica da maioria populacional. Se as metas biomedicalizadoras 

se apresentam já como anacrónicas, a subjugação biopolítica e económico-financeira 

dificilmente poderá ser escamoteada. E essa constatação mantém em aberto um largo 

espaço de arbitrariedade no planeamento e execução das decisões políticas atuais. A 

anterior dominação foi substituída por uma nova subjugação ou por formas mutáveis, 

primeiramente, do biopoder e, depois, da soberania biopolítica centralizada ou 

disseminada, mas nem por isso essa dominação desapareceu, se tornou mais 

evanescente e muito menos inócua. O perfilamento desumanizador de uma raça eleita 

perdeu a sua preponderância na afirmação brutal do poder do mais forte, mas nem por 

isso os mais frágeis na cadeia social deixaram de ser dominados, reduzidos a uma 

condição de existência minimal.  



113 

 

Na formalização de novas inequações biopolíticas, o estatuto disciplinar pode ter 

perdido uma relevância que os pensadores de meados do século XX acharam por bem 

destacar, mas a predominância do político e do poder soberano mantêm a sua força e 

ímpeto dominador. A extensibilidade de um paradigma biopsiconormalizador pode ter 

perdido a sua consistência, mas a subjugação nos moldes extremos em que é assinalada 

por Agamben, dificilmente poderá ser mutada numa ficção do político. Mesmo no 

contexto de um racismo discriminatório étnico e ideológico, o biopoder acabou por 

extravasar os limites iniciais da atividade predatória com que se pretendia exterminar, 

sobretudo, os ‘anormais’; a evolução futura do racismo nazi deixou de se confinar à 

perseguição aos elementos de uma raça para se dirigir contra os portadores de 

diferentes tipos ideológicos e culturais; Se a perseguição predatória soviética foi, 

essencialmente, marcada pelo indicador de base ideológica, a perseguição nazi acabou 

por contorná-la no início mas reafirmá-la à medida que se foi aprofundando. As 

restrições eugénicas acabaram por se perder na fúria persecutória que se seguiu à 

invasão incursão imperialista na Europa. A génese biopsicopolítica da anulação do 

humano que culminou na tentativa de destruição de todos os inimigos da ‘raça 

superior’ foi, como bem viu Levi, um ataque ao Homem e à Humanidade e não apenas 

um combate e uma guerra restritiva. Nela foi o humano que se colocou em causa e não 

apenas alguns, daí que o falhanço da destruição do outro se tenha, facilmente, virado 

para a destruição do próprio; mas se no nazismo isso aconteceu, sobretudo, na 

sequência da derrota ou da sua iminência, no totalitarismo soviético esteve sempre 

presente e agravou-se devido à obsessão autoprotetora e autoimune do regime 

estalinista.  

Na atualidade, a perpetuação do sucedâneo do poder soberano, biopolítico, poderá 

ser configurado pelos dispositivos e práticas, aparentemente, exteriores e externas ao 

poder soberano instituído (ou à sua visibilidade)? Poderão essas práticas ilegais e 

ilegítimas (que, apesar de tudo se inscrevem no poder instituído democraticamente), 

decorrer de um poder de governamentalização (paralelas ao poder soberano ou, 

mesmo, coexistente com ele) apresentar-se como o ramo dominador atual dessa 

extensão do poder visível? Desde logo, essa extensão é revelada pela natureza 

tendencialmente global do exercício do poder e por aqueles (Estados, organizações, 



114 

 

representantes do poder soberano) que possuem a capacidade de agir fora das fronteiras 

dos seus países. Se a ordenação de poderes, a separação entre um poder visível e um 

outro que se apresta a servi-lo (de forma tendencialmente oculta e para além do espaço 

jurídico e da sua legítima esfera de aplicação), é discutível e se a redução do poder 

soberano a um mero anacronismo é polémica, isso não significa que deixem de fazer-se 

sentir os efeitos e a ação extensível desses dispositivos de dominação. Apesar da 

disseminação das estruturas do poder soberano, nos exemplos que revelam de forma 

mais crua a violência da dominação, a guerra e a ação militar, convergem os efeitos de 

um poder visível e de um outro que poderá referir-se ao modelo da 

governamentalidade ou ao seu sucedâneo. Se a governamentalidade é pensada a partir 

de um abuso do poder soberano ou como um poder paralelo que com ele concorre para 

intensificar a sua dominação biosecuritária, mostrando, assim, a sua contradição ou 

afastamento face ao direito, isso não a impede de se afirmar como um poder 

convergente (ao nível dos objetivos e metas), com o poder instituído, legítimo, visível. 

A esfera da arbitrariedade da sua aplicação, dos seus métodos e a inaceitável violência 

dos seus efeitos acabam por revelar e atualizar a realidade (já não apenas a revisitação 

da figura fantasmática do passado) do exercício extensivo de uma dominação que 

atenta contra o humano. Mas as perseguições e detenções ilegais, ilegítimas e 

arbitrárias já não podem continuar a fundar-se na base de decisões psico-higienistas; a 

sua instituição é, antes de mais, de carácter político, não obstante a variedade de 

pretextos apresentados – que servem mais de ornamento jurídico-administrativo do que 

de fundamento político-jurídico.  

A conhecida comparação heideggeriana entre a mecanização da agricultura e a 

produção de cadáveres em que o Lager se transformou, não é apenas escandalosa.129 É 

um indício preocupante de uma cumplicidade que se confirmou na fuga ao repúdio que 

se seguiu ao pós-guerra, e que pode ser considerada um episódio na narrativa das 

tentativas para anular o impacto do ‘Holocausto nazi’.130 E, na verdade, o Lager não 

                                                
129 Lacoue-Labarthe, Philippe, «La fiction du politique», Heidegger, Questions Ouvertes, Collège 

International de Philosophie, Paris, Osiris, 1988,  p. 193. 
130 Termo que merece a desconfiança de Lacoue-Labarthe  (e também de Agamben), mas que decidimos 

manter porque, apesar das objecções, mantém a correspondência a uma certa forma de ritualização da morte. 

A obcessão de matar a todo o custo, quaisquer que sejam as circunstâncias é compatível com a perpetuação 

incondicionada ou incondicional da violência. 



115 

 

foi apenas uma fábrica de produção de cadáveres mas de monstros, como mostra a 

fenomenologia da ‘zona cinzenta’, em que vítimas e carrascos partilharam motivações 

e práticas. Para além do direito, do julgamento e da condenação, do juízo e do perdão, 

deve instituir-se, apesar de tudo, uma linha de demarcação entre o criminoso e a 

vítima, sem que com isso se procure mitigar as responsabilidades de uns e de outros. 

Mesmo a vítima que as circunstâncias levaram a pactuar com o carrasco, foi por ele 

induzida e obrigada, de alguma forma, a fazê-lo, e o embuste nazi não se transformou, 

também, facilmente, numa armadilha em que puderam cair todos indistintamente, 

mesmo aqueles que, em dado momento, se encontravam comprometidos com a suposta 

superioridade cultural germânica? Mas o comprometimento (e a responsabilidade ou 

co-responsabilidade criminosa), pôde ser evitado ou anulado sem que tivesse que se 

transformar numa fatalidade.  

A ausência ou a quebra dessa fatalidade constitui, igualmente, uma quebra no 

condicionamento da responsabilização: mesmo a nível ético é possível conceber o 

afastamento diante de condições que possam ser invocadas para transformar em 

fatalidade ou inevitabilidade, a participação ativa no empreendimento criminoso. Num 

território em que o direito se mostrou impotente, outros domínios poderão revelar, 

também, fragilidades de atuação e, nesse caso, é à Filosofia e ao dinamismo do pensar 

que poderá incumbir a tarefa de formulação ou reformulação desse juízo, mostrando 

essas fragilidades e os horizontes de possibilidade, a pertinência e a preocupação, pelo 

menos, em nutrir o solo essencial em que ele poderá radicar.   

O problema mais notório não é a escusa ou a recusa em formular esse juízo e 

reafirmar o movimento do pensar, mas em separar os domínios ou fazer um 

pronunciamento parcial a partir de um deles; é um erro, aliás, comum na 

argumentação: a escolha tendencial por uma posição ou visão particular quando se trata 

de defender ou contestar uma suposta solução ou resposta no domínio (alargado) da 

ética ou da política. A visão parcial é, quase sempre, enganadora ou insuficiente e, por 

isso, a procura de uma complementaridade (ressalvado o evitamento da incoerência), 

entre as diversas óticas pode ser preferível. Porém, neste caso, a ideia de 

complementaridade (entre as visões jurídicas, éticas, ético-jurídicas, ético-religiosas), 

deve ser patrocinada ou enquadrada pelo movimento do pensar que, no caso de 



116 

 

Heidegger, seria facilitado pela prevalência da ontologia fundamental que, por sua vez, 

se constituiu a partir de uma crítica (destrutiva) da tradição e da história da metafísica.  

A insuficiência da redução do evento singular do Holocausto a uma perversão maior 

na cadeia evolutiva da técnica ocidental é tão redutor como explicá-lo apenas a partir 

de um ponto de vista ou visão parcial; fenómeno político-ideológico, mítico-

ideológico, biopsicohigiénico, biopsicomedicalizador, pouco importa o sentido das 

sínteses se elas forem restringidas a uma suposta objetivação histórica ou subjetivação 

perversa; o mesmo se passa com a sua localização restritiva à história e ao território do 

Ocidente, sabendo que, provavelmente, é mais legítimo universalizar a destruição 

massiva e a instrumentalização ideológica ou cultural da destruição colectiva.131 As 

metáforas que sustentaram o genocídio e a desumanização (e animalização) dos seres 

sujeitos ao extermínio não foram exclusivas do nazismo e da sua dinâmica destrutiva, 

mas podem aplicar-se a outros eventos, como o demonstra o caso do Ruanda, que, de 

forma similar, escapa ao pensamento, à racionalidade e à ordem jurídica. A extensão e 

génese desses eventos, acaba por ser mais estruturante do que possam indicar as visões 

parciais ou insuficientemente globalizadoras, ou seja, precariamente políticas.  

A representação fantasmática da ameaça e o seu enquadramento político específico 

são indicadores suficientes para desencadear a destruição massiva mediada ou não, por 

um elevado grau de desenvolvimento da técnica; o genocídio não é um fenómeno da 

evolução da técnica, mas decore da instrumentalização prática da subjugação soberana 

que é, na sua essência, política e não corresponde a uma anomalia programática ou 

histórico-cultural. A imagem real ou a revisitação fantasmática do inimigo não esconde 

o facto do mesmo poder assumir-se, a todo o momento, naquele que se considera 

                                                
131 O fundo mítico da ideologia totalizante nazi apela a uma potência identitária nem sempre visível; a força 

onírica dessa identidade procurada, permite revelar a sua dimensão virtual mais do que a sua contrapartida 

factual; e se a raça incarna a potência do mito, o judeu opõe-se à sua tipificação enquanto representante 

abstracto que contradiz o mito da raça ariana; Lacoue-Labarthe, Philippe, Nancy, jean-Luc, Le mythe nazi, 

Paris, Éditions de l’Aube, 1991/ 2005, p. 53: «Le mythe est ainsi la puissance du rassemblement des forces et 

des directions fondamentales d’un individu ou d’un peuple, la puissance d’une identité souterraine, invisible, 
non empirique.»; p. 57-58: «A cet égard, il est essentiel de relever que le Juif n’est pas simplement une race 

mauvaise, un type défectueux; il est l’anti-type, le bâtard par excellence. Il n’a pas de culture propre, dit 

Hitler, et même pas de religion propre, car le monothéisme est antérieur à lui. Le Juif n’a pas de Seelengestalt 

(de forme ou de figure de l’âme), et donc pas de Rassengestalt (de forme ou de figure de la race): sa forme est 

informe. Il est l’homme de l’identité singulière et concrète. Aussi Rosenberg précise-t-il que le Juif n’est pas 

l’«antípode» du Germain, mais sa «contradiction», ce qui veut sans doute dire que ce n’est pas un type 

opposé, mais l’absence même de type, comme danger présent dans toutes les bâtardisations, qui sont aussi des 

parasitages.» 



117 

 

subjugável e que, independentemente de constituir, de facto, uma ameaça pode sofrer a 

ação de aniquilação. 

Enquanto sobrevivente, o ‘muçulmano’ não pode aceder ao testemunho, no entanto, 

o seu relato deve ser aceite, apesar de se oferecer à contrariedade da incompreensão. O 

seu relato é credível mas o seu testemunho inválido porque ninguém regressa do 

abismo; mas essa formulação não parece ter tido eco no pensamento de Agamben que 

associa a recusa do testemunho à credibilidade do relato. O relato, apesar dessa 

distância em relação ao carácter absoluto da indiferença abissal, tem que ser 

racionalizado; a sua consistência e credibilidade são essenciais ao conhecimento e ao 

pensar. Pode questionar-se o valor e a relevância do relato do sobrevivente que não 

cedeu à destruição porque ele já não é ‘muçulmano’; este, enquanto tal, não fala nem 

reage; não equivale àqueles que não puderam ou não quiseram sobreviver para relatar, 

ou simplesmente, sobreviver. A negação do relato é problemática porque favorece a 

negação e os equívocos face a essa situação limite; pode, até, levar à radicalização da 

negação que leva ao branqueamento do que aconteceu. Os ‘muçulmanos’ desonraram a 

sua própria morte mas isso é acedido, também, através do relato e, mesmo do 

testemunho, no caso de nos afastarmos totalmente da diferenciação que os separa. Essa 

desonra em que foram lançados e a que se lançaram tem que ser pensada a partir, pelo 

menos, do relato. O confronto com o Holocausto exige esse pensar através do relato, 

mesmo que se negue a espessura autêntica do testemunho. Não obstante as dúvidas, 

hesitações, objeções e recusas, o relato impõe-se ou acaba por se impor ao pensar com 

a segurança própria de uma narrativa essencial. O relato acaba por se autonomizar 

daqueles que o produziram, servindo de foco luminoso para o conhecimento acerca da 

tragédia nazi. Pode relativizar-se o seu conteúdo mas nunca negá-lo enquanto condição 

de possibilidade desse pensar. É um produto que incorpora a valoração factual de 

acontecimentos que nunca poderão ser apagados. O mal na sua extrema revelação tem 

que ser pesado e conhecido, categorizado, não evitado, neutralizado. Submeter o relato 

(ou o testemunho) dos que sobreviveram (‘muçulmanos’ ou não) a essa perda e 

subalternização pode repercutir-se na exigência de confronto com outros 

acontecimentos semelhantes ou próximos, com a realidade da destruição massiva e 

extrema. A singularidade do acontecimento concentracionário nazi não é suficiente 



118 

 

para defender a impossibilidade do relato e do testemunho. O desfasamento entre o 

relato e o acontecimento é, apenas, um artifício retórico que pode favorecer esse 

perigoso e inaceitável branqueamento. A inexistência de correspondência completa 

entre o relato e o acontecimento não pode estar ao serviço da degradação do seu 

estatuto como documento disponível, exposto, ainda, que difícil e sinuoso. A validade 

plena do relato (ou do testemunho) não depende da palavra dos ‘mortos-indiferentes’ 

ou dos ‘mortos-vivos’; como essa palavra se ausentou ou não existiu, deixa de ser 

exigível; essa realidade tem que se integrada na palavra dos que puderam falar e 

relatar.  

Erigir a figura do não sobrevivente (ou daquele que não soube honrar a morte e 

mergulhou numa semi-vida) a partir do pressuposto da delegação naquele que fala em 

seu lugar é, em certo sentido, um abuso. Mas se um ‘muçulmano’ ou ‘ex-muçulmano’ 

teve oportunidade de sobreviver e de se libertar do abismo, isso não deve ser 

restringido ou anulado pelo ceticismo. Não é já o ‘morto-vivo’ que relata ou 

testemunha mas o que pôde sobreviver; E esse documento inscrito num registo (não 

neutral) deve ser articulado com os acontecimentos fundamentais da revelação do mal 

ou da iniquidade. Se a ‘zona cinzenta’ é uma noção polémica (que chega a ser aplicada 

às negociações institucionais não públicas no contexto da atual crise económica-

financeira), ela não pode manter-se prisioneira de uma nova indiferença que se 

substitui à que envolveu a relação entre as vítimas. Essa zona de indeterminação, 

rivaliza com outras noções, igualmente polémicas, o carrasco e a vítima, mas não pode 

deixar de se expor ao pensar. A aceitação da impossibilidade do relato e do 

testemunho, torna-se, ainda mais polémica e inaceitável. Apesar de ser, em certas 

circunstâncias, embaraçosa, a exigência do relato deve sobrepor-se ao silêncio 

culpabilizado ou à tentativa de anulação do seu conteúdo. Apesar de ter maculado, 

também pelo silêncio, a reputação de eminentes figuras do pensar e do conhecimento, 

o acontecimento trágico do nazismo tem que ser apropriado pelo discurso e pela 

palavra, pela memória e pela racionalidade. 

Marcado por um duplo distanciamento, o que separa o outro prisioneiro de si 

mesmo, e ele próprio separado de si mesmo (na constituição de uma possível 

autonoção ou autoconceito), o ‘muçulmano’ só a título precário pode ser considerado 



119 

 

uma testemunha integral; o seu testemunho é aparente, suposto ou realmente falhado 

mas, mesmo assim, essa designação cobre o seu estatuto de alguma predicação 

favorável face aos outros prisioneiros.132 A visibilidade do corpo martirizado contava 

menos do que a do espírito vivo, se este se subsumisse na vontade e no querer ligado à 

prevalência da vida sobre a morte, na anulação da vida ou, até, na indiferença perante a 

morte. O ‘muçulmano’ não se distingue e separa dos outros prisioneiros porque o seu 

corpo foi mais exposto ao martírio e à violência sem sentido (pelo menos apreensível 

segundo a lógica da civilização), e à configuração material da condição extrema, mas 

porque o seu ‘espírito’ se desvanece e se perde na senda de uma morte anunciada e já 

cabalmente presente. O corpo transmuta-se, assim, em figura e em matéria frágil 

irrelevante e abandonada; é a vontade e a vivificação anímica do ser que se tentou 

desumanizar e destruir que tem que emergir apesar dos condicionalismos mais 

adversos que desafiam o mais ínfimo incentivo à capacidade ancestral de adaptação. Se 

a vontade quebra, nada mais permanece para além de uma figura insignificante e 

condenada à iminente destruição. O opressor atenta contra a integridade dessa 

existência anímica quando procura vergar e fragilizar o corpo, quando o tenta subjugar 

e forçar à sua condição mais precária, fronteira última da sobrevivência. Nas condições 

limite era a vontade e o seu esforço de reação que se elegia como alvo privilegiado: o 

mínimo índice de afirmação reativa e de sublevação ao patamar de uma revolta seria 

severamente reprimido e subjugado; quando não era possível pela opressão bruta e 

desenfreada, teria que ser contornada por um qualquer estratagema indutor de uma 

promessa de libertação ou atenuação da condição limite. A incursão por uma senda 

mais diplomática dependia do perfil do opressor ou do seu carrasco instrumentalizado, 

da sua própria adaptabilidade cínica. Mas o grau zero da humanização foi apenas 

deleite para os mais próximos da condição verdadeiramente animalesca; evitados pelos 

seus companheiros, os ‘muçulmanos’ não deixaram de impressionar o opressor se 

nesse ato se retirar toda a carga expressiva emocional. Trata-se de uma impressão 

essencial da queda da humanidade e não da leitura compassiva dos acontecimentos.  

O insuportável reconhecimento do ‘muçulmano’ passa a atingir todos sem exceção, 

não afecta apenas (e diretamente) os seus companheiros vitimizados pelo turbilhão do 

                                                
132 Agamben, G., RA: 111-112. 



120 

 

Lager; e esse reconhecimento não é mais do que o conhecimento de si através dele e 

que se torna insuportável; num primeiro momento para os outros prisioneiros e depois 

para os opressores ou, pelo menos, para alguns de entre os opressores nazis.133 A 

compreensão do evento limite de Auschwitz pressupõe, então, o confronto com o 

‘muçulmano’, e um tal ‘pressuposto’, que é explicitamente aceite por Agamben, (ainda 

que a título negativo quando está em causa o valor testemunhal do mesmo), origina 

essa visão da morte e da vida e da sua correlação com implicações para as vítimas e 

para os opressores; dentre eles, estão os que, aparentemente, se aperceberam do seu 

engano, os que se furtaram à justificação pseudo-racional e legalista da sua 

participação, para além daqueles que, simplesmente, se negaram a assumir a sua ação e 

se desresponsabilizaram, que se justificaram, que se ausentaram através da imolação ou 

que, vergonhosamente, prestaram uma colaboração (mais ou menos ativa) que se 

ofereceu à expetativa de que o tempo a apagasse.  

O ímpeto literário que recusa ao ‘muçulmano’, através de artifícios imagéticos, a 

visão e o conhecimento da sua condição limite, condu-lo, com a mesma facilidade, à 

condição de não humano; porém, é esquecido nessa propensão, a inscrição básica do 

oprimido absoluto na categoria originária e abrangente do humano: o ‘muçulmano’ que 

o opressor nazi quis transformar num sub-humano ou numa entidade singular da 

categoria do Animal é, apesar de tudo, um ser humano vergado pela circunstância (que, 

por alguma razão, se tornou insuperável), da subjugação a que se ligou a sua 

incapacidade em reagir. A impossibilidade de interpelar o humano a partir da condição 

extrema do ‘muçulmano’ deveria, assim, ser desde logo declarada, por aqueles que 

fazem eco desse ímpeto ou não o questionam suficientemente, favorecendo a 

qualificação de desumanidade do ser oprimido; e, neste caso, a ideia dessa interpelação 

parece destituída de sentido já que a fronteira entre o que pode e o que não pode ser 

dito, entre o humano e o inumano se parece delinear, pelo menos com recurso a uma 

atraente exuberância de linguagem e de habilitação estilística. A subjugação extrema, a 

morte, e a sua surpreendente aceitação não desqualificam o humano na sua 

humanidade mas fazem, porventura, parte integrante desta. A visão literária da débil 

morfologia do ‘muçulmano’ e da sua destituição anímica, não deve beneficiar aqueles 

                                                
133 Agamben, G., RA: 47. 



121 

 

que pretendem, desde logo, agarrar-se a elas como se da descoberta de uma premissa se 

tratasse para a defesa da coincidência entre a condição limite, (e a indiferença perante a 

vida e a morte), e a negação do humano; deve antes, permitir compreender de que 

forma foi possível essa transformação do próprio humano numa situação ou condição 

limite que, aparentemente, o nega ou o reduz ao seu mínimo patamar existencial. Negar 

a designação de humano para o ‘muçulmano’ como humano dificulta (ou compromete 

mesmo) essa compreensão, esvaziando o conteúdo de uma interpelação do humano a 

partir do modo como se pretendeu e conseguiu reduzi-lo à sua expressão mínima para o 

melhor destruir. Do mesmo modo, o acesso à compreensão das razões porque a 

indiferença de si e auto-anulação ocorreu, se vê dificultado ou impedido; o 

questionamento acerca das razões que originaram ou propiciaram esse afundamento e 

destituição de si mesmo que esse oprimido extremo revelou e que o afastaram dos 

outros, deveria ser enaltecido em lugar do apagamento do seu estatuto, (da sua 

valoração) existencial e testemunhal. Por que razão o mesmo quadro opressivo 

produziu prisioneiros mais ou menos adaptados ao Lager e propensos à luta pela 

sobrevivência e pela vida, e outros totalmente submergidos na sua condição ao ponto 

de serem considerados próximos de “larvas”? Esta questão parece ser iludida pela 

representação negadora e aniquiladora do humano na figura do mais diminuído e 

vergado dos prisioneiros. A morte moral e a impossibilidade de socorro revelam-se, 

sempre, insuficientes para enquadrar predicativamente o passo adiante na destruição 

que esses singulares prisioneiros aparentaram impor a si mesmos. Tolher o passo 

ligeiro às figuras da afirmação plena da consciência moral e política numa condição 

singular de clausura existencial, constituiu a tarefa prioritária de opressores que, 

significativamente, se poderia, também, (ainda que a título polémico), recusar a 

integração na categoria de humanidade. A exclusão pura e simples ou a pertença 

rasteira do ‘muçulmano’ ao universo do humano fazem da mesma polaridade 

radicalizadora da sua visão como figura extrema. A incapacidade em lidar com esse 

extremismo existencial pode explicar ambas as figuras que parecem opor-se em dois 

pontos ou cantos incomunicáveis: a violência desenfreada e surpreendente (que não é 

exclusiva do Holocausto, mas que ressurge em muitos domínios e contextos), e a 

passividade auto-destrutiva perante essa afronta. A impotência da razão moral e da 



122 

 

vulgarização categorial emotiva para explicar ambos os movimentos negativos, 

contribui para esse afastamento perante a necessidade da defesa de uma marcha do 

pensar que desminta a incompreensibilidade do fenómeno auto-aniquilador do 

‘muçulmano’. Este é uma figura do humano, não nega essa humanidade na sua 

natureza fundamental (como universo de seres aos quais são designados princípios 

ético-políticos), mas mostra a sua face extrema a partir de condições que nunca se 

deseja nem espera que aconteçam. A incómoda incomunicabilidade do muçulmano é o 

correlato dessa ausência por parte do seu opressor, que só em condições de derrota 

inapelável deu mostras de racionalização mínima da sua ação. A estranheza cultural e a 

incivilidade do opressor, nunca pôde ser uma premissa para explicar a sua 

incomunicabilidade, ao passo que a derrota física e não física do ‘muçulmano’ permite 

esboçar, ainda que, a título precário, aquela que lhe pertenceu. Os pressupostos 

religiosos (mais do que ideológicos) como princípios explicativos para a sua 

autoanulação e passividade radical são tão discutíveis como quaisquer razões 

psicoafetivas. E essa fragilidade pode, mesmo, ser alargada à tentativa de explicação da 

passividade de que deram mostras os deportados e prisioneiros. Estes e, em particular, 

os judeus, poderiam ter sido atingidos pela mesma propensão, mas isso não ocorreu, 

fazendo com que a diminuição típica dessa figura extrema fosse, apesar de tudo, 

localizada e delimitada na sua singularidade. Que a aterradora expectativa da morte 

ligada à violência ilimitada se possa ausentar é, precisamente, a estranheza causada 

pela condição do ‘muçulmano’. A destituição traumática da sua vivência constitui um 

mistério; a incompreensão da mesma obscurece a origem e a continuidade da vivência 

daqueles que pertenceram ou foram integrados nesse universo sinuoso e esquivo face à 

vida e á morte, subvalorizando a ambas. Talvez a coletivização e a fabricação massiva 

da morte possam ser aduzidas como razões que propiciaram essa subvalorização, já 

que nos casos em que o indivíduo é violentado e abandonado à morte, verificamos esse 

terror e as suas traumáticas sequelas; mas essas razões são ainda insuficientes: com 

efeito, os companheiros de provação continuam a desmentir essa premissa; a 

degradação do humano para além de todas as fronteiras ético-morais atingiu, por igual, 

os ‘seres-objetos’ do extermínio, reduzidos à objetividade material de coisas.  



123 

 

Retirado da vida e da morte, da possibilidade vivencial plena e ‘civilizada’ que 

adquiriu como ser vivente que se inscreve num plano histórico-cultural, o humano é 

presa de uma potencial dessubjetivação: a potencialidade de ser lançado numa 

condição tal que anula o próprio estatuto existencial da vida e também da morte, é a 

nova e surpreendente determinação trazida pela subjugação extrema. Se a morte deixou 

de ser um mero evento biológico que remete para a fronteira ancestral da transição 

entre o hominídeo e o humano para ser tornar num facto existencial complexo e 

ritualizado (ainda que, em certas condições, possa ver degradada a sua definição 

enquanto tal), parece ter perdido, radicalmente, todo o seu significado civilizacional. 

Se à impossibilidade de viver e de assumir a sua vida (ainda que num patamar 

minimal) se associa a impossibilidade de morrer, de assumir a sua morte, ou de a 

determinar como morte do indivíduo ou ser humano (contextualmente através da visão 

dos seus companheiros de infortúnio e posteriormente pelo testemunho e pelo relato) – 

ou estar lançado nessa dupla impossibilidade, então estaremos perante um retrocesso 

ou uma negação drástica. E o Holocausto revelou-se o topos da realização dessa 

potencialidade surpreendente, escandalosa e desejavelmente irrepetível. Então como 

agora, ou se quisermos no final do século que se supunha a salvo de uma tragédia 

semelhante, esse escândalo é uma afronta ao olhar e à compreensão e mantém os eu 

poder de desafiar a racionalização e o pensar. Essa negação formou a base da recusa da 

virtualidade daquilo que acabou por se tornar estranhamente óbvio e realizável. É o 

facto do impensável ter acedido ao regime de realidade e de atualização de uma 

potencialidade atroz, que continua a incomodar e a erodir os esforços e as tarefas da 

razão e do pensamento, mesmo num século que já não é o do Holocausto.  

Auschwitz foi uma fábrica de morte e de aproveitamento de peças humanas para 

‘reciclagem’: ao contrário do matadouro animal que funciona como um centro de 

produtividade para o fornecimento e sustentação da cadeia alimentar e para a 

perpetuação da vida, transmutando a morte em vida (apesar de envolver o uso e o 

sofrimento animal), o Lager representa o frio instrumento experimental e a cadeia de 

reificação do humano dessubjectivado e objetivado, tornado objeto de aproveitamento 

material. Se a instrumentalização médico-sanitária teve em vista um estímulo à 

manutenção da vida (por via de uma formação pseudo-científica), o extermínio esteve 



124 

 

ao serviço da anulação da vida e da sua transmutação em suporte de fornecimento de 

peças e materiais recicláveis, e a destituição da morte e a sua integração num ciclo de 

produção de materiais utilitários constitui, porventura, a face mais óbvia da perda do 

sentido da vida e da morte que atingiu todas as vítimas e não apenas os ‘muçulmanos’. 

Portanto, não é só a vida e a morte que acedem a um lugar de destituição de sentido 

civilizacional, mas ela pode aplicar-se também ao deportado que é selecionado à 

chegada e conduzido à exterminação eufemisticamente dissimulada sob o processo de 

higienização e proteção do corpo enquanto entidade material – na verdade, a perda 

total do sentido da integralidade do corpo tornou-se o destino mais imediato do 

deportado. Essa destituição é, por isso, imediata e não decorre apenas de um processo 

de opressão e repressão a que o prisioneiro foi sujeito; esse processo, variável no 

tempo, concorre com outras engrenagens para o mesmo fim. Mas a referência à fábrica 

e à cadeia de montagem e reciclagem, metafórica ou, mesmo, mais próxima da 

verdadeira funcionalidade do Lager, não pode servir para encobrir ou disfarçar o 

significado da violência exercida sobre o humano e encobrir essa destituição do sentido 

da vida e da morte. Os humanos foram transmutados em coisas e isso deve ser 

repudiado sem quaisquer subterfúgios. E a escandalosa aceitação tácita das práticas 

(que incluem o homicídio e a agressão sistemática) neo-nazis nalgumas metrópoles 

atuais, deve relembrar-nos a necessidade de perpetuar esse repúdio.    

O eugenismo foi um pressuposto para a discriminação destrutiva das raças 

consideradas inferiores e para a eliminação dos indivíduos marcados por alguma 

enfermidade.134 Transversal a muitas ideologias e tendências políticas, a estruturação 

biológica da política no regime nazi, mantém uma especificidade que o afasta de outros 

totalitarismos.135 Foi sob este regime que o eugenismo esteve na génese da complexa 

constituição de uma biopolítica totalitária singular e particularmente devastadora e 

anti-utilitária. O afastamento do critério consequencialista da eficácia da prática 

eugenista torna-o irrelevante. O que se aplica à destruição em massa ou à fabricação 

industrializada de cadáveres aplica-se à obsessão pelo apuramento da raça, para a 

constituição de códigos sociais de ‘fabricação’ de indivíduos superiores (através do 

                                                
134 Pichot, André, La société pure. De Darwin à Hitler, Paris, Flammarion, 2000,  p. 177. 
135 Ibid., p. 243. 



125 

 

casamento e de seleção de crianças em clínicas ou instituições especializadas). A meta 

utilitarista é subestimada quando é colocada em confronto com uma forma de 

fundamentalismo ideológico. Porventura, em quaisquer modalidades de 

fundamentalismo, incluindo o religioso ou mesmo o económico-financeiro, essa 

obstinada perseguição de uma finalidade suprema anti-utilitária continua a manter o 

seu vigor. Talvez essa aderência a um princípio abrangente que perpassa territórios 

distintos de posicionamento político e de defesa de interesses dentro e fora dos países 

que conheceram de perto a opressão totalitária, seja a marca de uma surpreendente 

universalidade. A negatividade estrutural e universal da eugenia enquadra-se em 

contextos e margens espacio-temporais que invadem o território da 

contemporaneidade, apesar de não ser hoje óbvia qualquer obstinação em erigir um 

princípio biológico altamente estigmatizador e destrutivo na base da prática política 

corrente. O nazismo, porém, deu-nos a conhecer de forma inequívoca e não criptada, o 

particular investimento sócio-político nos processos eugenistas e a sua imbricação 

essencial na idealização do estádio futuro da sociedade e da própria Humanidade. A ele 

se deveu, portanto, ainda que não fosse esse o seu objectivo cimeiro, o resvalamento e 

destituição moral definitiva da ilusão eugenista que, nesse contexto, até alguns judeus 

professaram de forma militante. A posição crítica e desconstrutiva que o realizou pode 

ser, em certos momentos, reinvocada, mas essa ilusão encontra-se totalmente 

comprometida. A sua força já não é a mesma; o seu propósito já não pode ser 

dissimulado e rejuvenescido pela força sedutora que possuiu na época da ascensão do 

totalitarismo biopolítico. Isso não significa que aqueles que são considerados inferiores 

e excluídos não continuem a ser perseguidos, mas as virtudes do programa hitleriano 

T.4, ensombraram-se. A questão de saber se o eugenismo rácico-social se esgotou e 

circunscreveu à época hitleriana, ou se se transmutou singularmente num elitismo 

fortemente discriminatório e persecutório que renasceu, se intensificou e se perpetua no 

presente sob outras formas, menos declaradamente destrutivas, mas igualmente 

extremistas e fundamentalistas mantém a sua pertinência.   

Se a diminuição total do humano e da humanidade conduzida e orientada pela 

obsessão do extermínio das raças consideradas inferiores permitiu esbater as fronteiras 

entre o autêntico e o inautêntico, o próprio e o impróprio, verifica-se, de facto, numa 



126 

 

conjugação antitética, a continuação do desvio do olhar face ao ‘muçulmano’ e a 

desnaturação ou desvirtuamento do sentido da sua condição extrema. Essa subjugação 

foi possível e mostrou-se de forma inequívoca num tempo e num lugar determinado, e 

não pode ser anulada: o esbatimento radical entre o possível e o impossível deve, antes, 

servir para enaltecer que aquilo que se considerava (a título hipotético) impossível 

acabou por ocorrer e impor o princípio da sua explicação.136 A atualização dessa 

possibilidade deve ser compreendida e explicada, pelo menos, no plano da ação do 

pensamento, ainda que desfavorecendo certas incursões favoráveis à denegação, 

provenientes do relato histórico-vivencial. E, nesse aspeto, se Agamben tem razão em 

assinalar esse esbatimento de fronteiras, ter-se-á agarrado com demasiada presteza à 

tentação da visão distanciada de Levi. Não se trata, simplesmente, de ver desaparecer o 

significado traumático de uma morte que poderia ser dramatizada a partir da sequência 

de modalidades aniquiladoras quotidianas, de perceber que ela se tornou ‘aceitável’, na 

sua banalização (como procedimento administrativo e burocrático), mas de entender a 

mensagem e a percepção profunda da sua anulação: apesar dessa banalização, os 

prisioneiros mantinham-se presos à vida e recusavam a morte e a sua inevitabilidade; 

muitas vezes, bloqueavam o pensamento acerca da sua iminente ocorrência. E a 

(suposta) indiferença absoluta do ‘muçulmano’ poderá ser vista como a derrota do 

pensamento da morte e, mais uma vez, da sua inevitabilidade. Aquele que esbarrou 

contra os seus limites mais distantes não pode ser, apressadamente, desvalorizado e, 

novamente, diminuído na sua humanidade. Porventura, fazer dele o signo de uma 

ambiguidade se torna mais produtivo do ponto de vista do pensar; já não a incómoda 

convivência entre a testemunha integral e o inumano incomunicável, mas a face visível 

de uma possibilidade que foi levada a desafiar os limites da humanidade e, dessa 

forma, a pôr em causa o seu entendimento.137 

Espaço de extermínio, de anulação da vida que se qualificou a partir da relação com 

a morte e onde se instauram linhas de separação biopolíticas no seio da categoria geral 

de povo, como o poder disciplinar e regulador, o primeiro ligado ao corpo, organismo, 

                                                
136 Agamben, G., RA: 70: «Il campo è, infatti, il luogo in cui ogni distinzione tra proprio e improprio, tra 

possibile e impossibile viene radicalmente meno.» 
137 Agamben, G., RA: 76: «Il musulmano è il non-uomo che si presenta ostinatamente come uomo e l’umano 

che è impossibile sceverare dall’inumano.» 



127 

 

instituição e o segundo à população, o Lager não é apenas a fábrica de cadáveres, mas 

da recriação da violência absoluta e incondicionada; a meta suprema da sua 

funcionalidade só dificilmente poderia ser a criação artificial do ‘muçulmano’, uma vez 

que ele é vislumbrado pelo próprio carrasco com surpresa e perplexidade; a sua visão 

acaba por ser um incómodo para todos os que com ele se cruzam no campo de 

extermínio.138 Se há algum incómodo nesse espaço em que a contrariedade parece uma 

inutilidade e mesmo um absurdo, é a visão daquele que surge como a anulação 

absoluta, da vida e da morte. Nesse sentido, a escalada dos indicadores biopolíticos em 

presença, seria incompatível com a finalidade da produção do ‘muçulmano’; no Lager 

pretende-se exterminar industrial e febrilmente os indivíduos, comunidades ou 

populações de ‘raças inferiores’ no menor período de tempo possível. A violência que 

se instaura nesse cruel empreendimento, não lhe serve de motivação nem decorre dele. 

A sobrevivência do ‘muçulmano’, que pode ser elucidada como uma das formas da 

passagem do que parecia inumano para o humano, realidade existencial que foi, por 

diversas vezes, relegada para uma dimensão sem retorno, revela, apesar de tudo, essa 

realização do que parecia impossível; neste caso, a mostração dessa possibilidade do 

subjugado sobreviver ou aceder, de facto, à dimensão do ser vivente que investe nessa 

renovada condição, desmente a irrealidade do impossível. Se o muçulmano pode 

sobreviver e fruir (ainda que em distintos níveis de transparência e de fuga à mácula do 

passado), da sua vida recuperada, essa libertação improvável dá-lhe a capacidade para 

transformar a sua transformação em relato e em produção, não somente de enunciados 

ma de discursos onde se inscrevem a clareza e a objetividade possível do testemunho. 

O pessimismo referente a esta última possibilidade não impede, porém, Agamben de 

relacionar entusiasticamente a relação entre a morte esperada e a vida recuperada: 

 

«O que pode ser infinitamente destruído é, também, o que pode sobreviver 

infinitamente a si mesmo.»139 

  

                                                
138 Foucault, Michel, Il faut défendre la société, Cours au Collège de France, 1976, Paris, Gallimard, Seuil, 

1997, p. 223; pp. 225-226.  
139 Agamben, G., RA: 141: «Ciò che può essere infinitamente distrutto è cio che puo infinitamente 

sopravviversi.» 



128 

 

E o Lager não é a fonte dessa sobrevivência ou de reafirmação do humano mas é a 

própria destruição que compromete a condição de possibilidade da vida e da sua 

realidade efetiva. Mas essa possibilidade que se transmutou em realidade, desmentiu a 

impossibilidade de sobreviver, a possibilidade meramente aniquiladora e destrutiva; já 

não é o turbilhão vazio da ambiguidade entre a vida e a morte e o que resta dessa 

relação, mas a afirmação da vida num tempo novo que permitiu forjar o testemunho 

das trevas. A ‘fala’ do ‘muçulmano’ ou do ‘ex-muçulmano’, presa de equívocos e 

lacunas, mas também da aporia maior que é dar conta de um período em que o humano 

se encontrava anulado como vivente, deve ser reconduzida ao pensar, não pode ser 

afastada dele e encerrada num paradoxo intransponível; reatualizar e dar um sentido 

novo à profecia nazi segundo a qual se deve transformar o impossível no possível, mas 

já não um possível destrutivo e puramente negativo, encerrado na produtividade do 

mal, mas daquele que permite, porventura, não apenas entender e compreender o 

Holocausto mas de o explicar.  

Levi assinala recorrentes indicações do acaso como factor de sobrevivência no 

Lager.140 Mas elas não excluem a intervenção ativa do imperativo de sobrevivência 

que a figura extrema da subjugação parece anular.141 Aquele que deixa de lutar pela 

sua sobrevivência raramente pode esperar condescendência e compaixão; a desistência 

da vítima não incute no opressor uma iniciativa que lhe corresponda no mesmo plano; 

a passividade favorece a eufórica disponibilidade do opressor para o esmagamento da 

sua vítima; nas imagens de espancamentos e torturas até à morte que as guerras civis 

dão a ver o evitamento do olhar da vítima (já que a mínima reação parece 

inconcebível) é uma das exigências do carrasco; aqueles que os enfrentam com a 

impotente indignação do rosto dirigido ao opressor, dispõem-se a criar algum 

embaraço. Isso não evita o desfecho trágico, mas atenua a noção do apagamento e 

desfiguração daqueles que são esmagados e que esperam sobreviver. Ter sobrevivido 

nestas circunstâncias produz e produziu, como se sabe, sequelas psicológicas ou mais 

profundamente, existenciais e os testemunhos que teimaram em percorrer as várias 

                                                
140 Por exemplo, nos documentos que vão reaparecendo regularmente nas efemérides e comemorações como é 

o caso do de 27 de janeiro de 2013, que surgiu na edição on line do Corriere della Sera, Salvi per caso. 
141 Levi, Primo, O dever de memória. Entrevista com Anna Bravo e Federico Cereja, Trad. Esther Mucznik, 

Lisboa, Cotovia, 2010, p. 19: «Tentei várias vezes teorizar sobre o que me tinha salvo e concluí pouca coisa, 

concluí que o acaso tinha sido o factor dominante.» 



129 

 

décadas que nos separam do Nazismo repetem esse outro incómodo que é ter 

subsistido, porventura, injustamente ou inexplicavelmente. Estando entregues a si 

próprias, só o ténue braço do acaso poderá resgatar as vítimas de uma destruição quase 

certa. Sem reação possível, resta enfrentar o carrasco num gesto auto-destrutivo ou 

enfrentá-lo simbolicamente ao não permitir que este se acomode à sua invisibilidade. A 

desumanização da vítima não é apenas facilitada pela tentativa em transformá-la num 

animal inferior ou numa coisa; a invisibilidade que se segue ao processo da sua 

destruição, aproxima-a de um resto, daquilo que resta de um processo de rejeição a 

que, normalmente, são sujeitos os produtos de transformação; nesse caso, não é 

somente sujeito a uma degradação, mas a um resto, a ser afastado como se o oprimido 

se tratasse de um produto de escoamento. Nessa fase posterior ao processo de 

destruição enquadram-se, objectivamente, os resultados do aproveitamento de partes 

do corpo e dos objectos dos que foram eliminados e, de forma mais significativa, a sua 

transformação naquilo que resta ou num produto desprezível; dizer que se torna num 

animal ou numa coisa é, ainda, manter os subjugados num nível em que se preserva 

alguma espessura ontológica, mas ao rebaixá-los ao resto, nada mais subjaz que possa 

valer ou ser valorizado. A fase final do processo de animalização ou de degadação 

pode, assim, revelar-se bem mais sombria e terrível do que os esquemas já propagados 

da desumanização. O resto, já sem qualquer valor real ou virtual, deve ser escoado, 

condenado a desaparecer prontamente. Deve desvanecer-se rapidamente e, de 

preferência, sem deixar qualquer marca ou incómodo. A realidade ou estatuto 

ontológico do ser-coisa ou ser-animal, permite alguma valorização mas a presa de uma 

singular violência que culmina na sua produção como resto, deixa de possuir qualquer 

laço que o liga ou ligou ao mundo. Não se trata, por isso, da pura e simples degradação 

ou da desvalorização extrema mas da tentativa de completa anulação como ser. A 

utilidade das coisas pode perder-se, e anulada, atenuada ou controlada a nocividade dos 

animais (que podem, também, ser usados utilitariamente), mas aqueles que são 

oprimidos ou destruídos pelo genocídio que os transforma em restos, encontram-se ou 

são atirados para numa escala mais desprezível. Agamben não apresenta esse conceito 

apesar de colocar o termo resto na sua obra sobre Auschwitz e, desde logo, referi-la no 

título; Assim, aquilo que resta de Auschwitz, não é uma referência explícita à 



130 

 

transformação das vítimas em resto. O que resta, nesse sentido, não é a sugestão, ainda 

que meramente indicativa dessa transformação mais extrema do que uma violência 

desumanizadora permite prever, mas as consequências (muitas vezes, incompreensíveis 

e inexplicadas) da violência nazi e da transformação dos prisioneiros em 

‘muçulmanos’. O grau de abstração do acaso e do resto, do que resta só é comparável 

com as possíveis motivações da ideologia persecutória; as razões fundas de uma 

opressão deste tipo não deixam de escapar à apreensão factual; tal como sucede com o 

pensamento do acaso e com as supostas motivações do genocídio, pelo menos aquelas 

que se podem reduzir à forma de tentativas aceitáveis para o explicar, o que resta do 

humano é o seu máximo grau possível de abstração; nem sequer se trata de um resíduo 

utilizável ou aproveitável com um propósito utilitário; o resto é o que resulta da 

absoluta anulação do humano, do seu aniquilamento mais atroz, a redução suprema ou 

supressão do ente que lhe serviu de ponto de partida; nadificação e não simples 

desnaturalização (anulação da natureza original do ente) ou retiro do humano, esse 

resto está presente no pensamento do Holocausto como indutor do que se oculta no que 

dele resultou. Não é, portanto, o resultado por mais inaceitável que seja, mas o que 

resultou no maior grau possível de abstração. O repúdio do pensamento perante o 

nazismo, da capacidade de o compreender e entender oculta, na verdade essa presença 

perante o que restou como suprema perversidade da anulação e da abstração do 

humano a essa escala que continua a ser difícil de apreender em todas as suas 

implicações. A vida nua, sem qualquer protecção que lhe seja essencial situa-se ainda 

aquém do resto; este suprime a própria possibilidade de se pensar a vida ou a sua 

destruição por mais cruel que seja. Do que resta não se sabe ou se pretende não saber. 

Escapa ao desígnio e à amplitude crítica do pensamento e pode ocultar-se de uma 

maneira que pode conduzir à própria perda dos vestígios indispensáveis ao exercício do 

pensamento e juízo críticos. A ser possível pensar a vida como desproteção e 

desamparo extremos, encontramos ainda, portos seguros para o exercício construtivo 

da memória; mas o que resta é demasiado fugaz para servir de ponto de referência a 

essa recordação dos vindouros. Se os nazis falharam na sua empresa em transformar, 

de forma permanente e definitiva, a vida num resto ou num resíduo só o poderemos 

saber a partir desse exercício da memória e do pensamento que, a cada passo, cai no 



131 

 

engodo de se desclassificar ou auto-revelar a sua fraqueza. O resto está para além da 

vida nua e poderá corresponder ao seu patamar máximo de abstração; a inadequação 

das sentenças e qualificações com que se pretende esclarecer a catástrofe nazi mostra-

se, também, aqui de forma inesperada; a desproporção e embaraço de uma tragédia 

inaudita, antecipa a visão de um abismo ainda maior. De uma violência realmente 

impensada e dificilmente apreensível. Mas a possibilidade da sua categorização e do 

apelo do pensar não obscurece pura e simplesmente a via da compreensão: vida nua, 

redução do humano ao ‘morto-vivo’ e resto são essas categorias que não permitem que 

a desproteção absoluta ou a retirada da proteção essencial do humano no seu ser se 

possa reduzir ao desconhecido ou misterioso. O perigo fundamental dessa anulação do 

humano encontra-se na possibilidade da sua reatualização; e a infelicidade dos 

exemplos não favorecem as dúvidas com que se pretende escamoteá-la. Ver entes 

humanos a serem reduzidos e anulados, sujeitos a uma violência, mais uma vez, 

relativamente impensada e impensável é a realidade do início do século XXI e não uma 

memória de antigos e anacrónicos combatentes contra um inimigo que, sem qualquer 

razão plausível, lhes tentou privar, de um momento para o outro, da sua natureza 

essencial e da possibilidade mínima de subsistir, quer como ente vivente quer como 

morto, em suma, lhes tentou suprimir a vida e a morte. O genocídio perene e as guerras 

étnicas e religiosas do presente fazem perigar, permanentemente, a iluminação que a 

derrota do nazismo deveria trazer à consciência política desenvolvida. Mas, 

porventura, isso não foi possível e continuamos a deparar com formas de reatualização 

da catástrofe considerada mais inaceitável ao nível da redução do humano.  

O êxtase destrutivo conhece apenas os limites dos que dele se quiseram libertar; 

depara com o ímpeto de sobrevivência e não com a fatal auto-anulação com que foram 

descritos os ‘mortos-vivos’. A auto-destruição parece ser uma resposta mais racional 

do que esse ímpeto que poderá aproximar o humano do instinto animal de 

sobrevivência, uma vez que o suicídio ou a imolação se mostraram opções pouco 

atrativas. Perante aqueles que pretenderam privar os oprimidos da sua própria morte, 

esta pode mostrar-se pouco sedutora, desinteressante ou mesmo evitável. A resposta 

mais heróica parece ser a manutenção da vida, por mais indigna que seja. Um 

heroísmo, talvez, decorrente da aceitação da impossibilidade real de uma rebeldia 



132 

 

generalizada. Uma assunção da perpetuação da vida num clima generalizado de morte 

e da sua fabricação. A produtividade utilitária dessa industrialização da morte, acabou 

por se perder quando a destruição se tornou um fim em si mesma, se desenquadrou de 

qualquer esquema condicionado ou só na aparência se mostrou concordante com ele. A 

sistematização do aproveitamento post mortem dos cadáveres foi apenas um pretexto 

para alimentar, ainda precariamente, essa aparência. Da morte não era suposto restar 

nada ou era desejada a rejeição total e precipitada do humano. O espaço vazio não 

deveria ser preenchido nem alternado por qualquer favorecimento produtivo; só o nada 

ou a anulação do vivente e da vida arbitrariamente considerada indigna se poderia 

seguir à procura massiva e paróxica da destruição; ela seria, apenas, ideologicamente 

justificada pela procura de substituição do mais fraco pelo mais forte e pelo produto do 

refinamento racial. É, assim, uma destruição sem substituto viável e credível e que, 

mais tarde ou mais cedo, acabaria por atingir outros que se nomeassem para assumir o 

lugar do mais fraco já perto da extinção. Um humano que já não é humano ou um 

animal que já não é um animal não são passíveis de integração num esquema 

simbólico; não podem fazer parte de uma escala de valores ideológicos, mas de um 

ímpeto para a destruição industrializada e absurda que se encerra nos seus próprios 

limites e na sua circularidade extática. Se o fenómeno totalitário entendido a partir do 

genocídio nazi (ou de outras formas que se lhe seguiram), pôde glorificar a morte ou 

erigi-la a símbolo supremo de um vazio, da sua circularidade envolta na lógica interna 

da sua reprodutividade incondicional e anti-utilitária, é porque ela se oferece, mais do 

que a vida, à desativação do ser e da fundação dos entes. Ao pretender desvalorizar a 

vida e a morte, retirando-lhes uma dimensão de pertença que aos viventes levou 

milénios a adquirir, foi em nome de uma pretensão ao esvaziamento total do ser e à 

anulação do destino dos entes que, a dada altura, emergiram no mundo e dele passaram 

a fazer parte.  

 A violência ao serviço do condicionamento prático ou pragmático dos executores, 

defendida como um meio para neutralizar os seus sentimentos e o seu possível ímpeto 

compassivo é ainda, e apenas, mais um pretexto ou uma justificação contaminada de 

posterior deliberação; essa violência escusada pretendeu, ainda que de forma invisível 

e não declarada (e não ponderada), servir a anulação e a extirpação do humano do seio 



133 

 

do humano.142 Essa contaminação acabou, porém, por se espalhar epidemicamente nos 

interstícios existenciais e culturais das gerações vindouras, daquelas que tiveram que 

lidar com uma herança que dispensavam. Uma marca que subsistiu para além de todas 

as prevenções bélicas, das que se fizeram uso no passado e das que assombram o 

presente. Essa violência preventiva, inútil e ineficaz resistiu à lição do tempo e 

propaga-se ainda nas diretivas que continuam por declarar ou assumir, ou seja que 

permanecem na ocultação do embaraço político e diplomático em que se encontram 

envolvidas. Apesar da escala e da meta da destruição variar nos dias de hoje, essa 

invisibilidade ou militante ocultação (ou dissimulação) dos seus propósitos mantém-se. 

A ausência da declaração e da violência ou do ato bélico inaugura uma terrível abertura 

da possibilidade da decisão arbitrária: não sendo declarada e assumida torna-se 

invisível e permanece como tal. Não existe como ato político ou militar (ou adquire 

esse estatuto) mas não deixa de emergir na ordem factual, de fazer vítimas, produzir a 

morte e a destruição. A estratégia da não declaração dos atos bélicos, com que se 

pretendeu ocultar o genocídio, escondê-lo, anular a sua publicitação, até reduzir ou 

condicionar os seus efeitos perante os seus perpetradores, foi e continua a ser uma 

decisão perigosa na sua afronta à Humanidade. Encerrar os atos opressivos de natureza 

singularmente cruel na esfera da sua funcionalidade administrativa é insuficiente para 

dar conta desse suposto condicionamento; mascarar a violência com o seu incremento 

extático é levá-la ao extremo do seu paradoxo e dificulta, ainda mais, o pretenso 

esforço em justificá-la a partir desse pressuposto. A exasperação da violência a partir 

da sua ritualização mecanizada ou espontânea (como prática que, recorrentemente, 

reaparece em eventos determinados no espaço e no tempo), não pode, de forma 

alguma, servir de justificação funcional ou administrativa da sua natureza e do seu 

grau. Perante a desastrada justificação, parece impor-se a virtude aparente da ocultação 

ou da negação, mas isso não obscurece o facto de que a sua racionalização ou aceitação 

não será, alguma vez, possível. E a passagem dos anos é, ainda, um meio frágil de 

incrementar essa esperança no esquecimento. Sabe-se que a mera responsabilização 

ética ou moral poderá ser o único pilar de uma esperança, (talvez também, precária) da 

                                                
142 Sereny, Gitta No mundo das trevas. O inferno de Treblinka e o seu carrasco, trad. Artur Lopes Cardoso, 

Lisboa, Âncora, 2000, p. 114. 



134 

 

assunção futura dos actos criminosos, mas a gravidade da ocultação e da não 

declaração do assassínio político-governamental, genocida ou não, reside na sua 

perpetuação e na sua atualidade, no seu uso como estratégia político-militar no 

presente. A sombra e os espectros dos crimes do passado que muito dificilmente 

poderão ser o solo de qualquer reconciliação, reavivem-se e reatualizam-se sob novas 

formas, já não ideológicas mas falsamente neutrais. Aos crimes ideológicos e à sua 

justificação política e administrativa parece suceder um invólucro mais neutro, 

sucedâneo da propaganda político-militar ancestral. Mas quaisquer estratégias, 

passadas e presentes não são passíveis de racionalização e aceitação no plano ético-

político. A ocultação e a não declaração dos actos que se sabe serem, de alguma forma, 

ilícitos ou criminosos não é uma atitude, acto ou decisão deliberadamente adaptativa; 

trata-se, em grande medida, de uma posição de abstração a que têm de enveredar os 

perpetradores e as vítimas; no caso de serem sistematicamente sujeitas á violência; no 

caso das que foram alvo da violência colateral pode surgir um simulacro de adaptação 

mas que o tempo se encarrega de mostrar que não aniquila a constante procura pela 

justiça e pelo ressarcimento dos atos criminosos cometidos. A adaptação à violência é, 

assim, apenas aparente, quer nos casos de vitimização pontual, continuada ou 

permanente. As vítimas e os carrascos podem parecer adaptar-se aos atos praticados ou 

sofridos mas, na verdade, a sua espessura ontológica subsiste para lá da existência 

espectral latente na memória; o sentido de justiça consubstancia a demanda que se 

substitui a esse traço de latência. A violência e a destruição do humano pela guerra ou 

genocídio não aniquila o ser e os seus traços, não obscurece a memória e a existência 

passada dos entes que se cruzaram com os outros humanos, com a visibilidade do 

existente. Pretender dotar a violência de uma estratégia para o seu esquecimento pelo 

incremento dessa violência é um modo iluso de lidar com ela por parte daqueles que 

tentaram e tentam, desesperada ou serenamente denegá-la.      

A violência nazi (e, porventura, outras violências totalitárias) não quebrou apenas 

laços identitários de origem sóciocultural e religioso, perceções de forte pertença 

nacional (que, muitas vezes ligavam, emocionalmente, os judeus, por exemplo, á 

Alemanha); mas pretendeu quebrar a ligação do humano ao ser, a existência ao mundo 

que a fez emergir e a rodeou com o esplendor da visibilidade ôntica. Nessa, medida, 



135 

 

deparamo-nos com uma radicalidade que não poderia nunca ser aceite de forma plena 

ou assumida, quer por aqueles que a desencadearam, quer pelas vítimas que muito 

dificilmente (e penosamente) acabaram por estatuir a perceção da dimensão efetiva dos 

acontecimentos. Nenhuma forma de alienação, apagamento da consciência ou da 

memória seria eficaz para atenuar esse confronto com a realidade; nenhuma 

sofisticação do pensamento poderia encobrir a baixeza dessa violência e o seu 

‘lamaçal’ ético-político. A iniquidade não se faz desvanecer magicamente; pode 

esconder-se e dissimular-se mas irá sempre ressurgir das estratégias ativas, passivas ou 

reativas de ocultação. O ataque à eticidade ou moralidade essencial do humano nunca 

passaria nem passará despercebido. Não pôde ser disfarçado no passado recente ou 

remoto nem o será nos tempos que se avizinham e que continuam a reatualizar essa 

iniquidade através de outros ataques que a maior clareza crítica da modernidade e da 

pós-modernidade não conseguiram libertar da sua vileza.  

O modo de transporte dos judeus para os campos de concentração e extermínio, não 

obstante ter sido disponibilizado por razões logísticas, ou seja, fazendo uso de vagões, 

recorda-nos, imediatamente, que no início, era de carga que se tratava e que importava 

conduzir da forma mais célere e eficaz para um espaço de desumanização; mas uma 

vez chegados, a seleção impunha cada vez menos a destinação utilitária dessa carga e, 

por isso, era a anulação pura e simples da existência humana que estava em causa nessa 

destinação programada. A carga libertou-se da sua utilidade para servir apenas um 

propósito de destruição massiva de seres humanos que, ao chegarem ao seu destino 

biopolítico se transformaram numa massa informe a aniquilar, libertar ingloriamente 

do seu ser. Já não era o humano que designava essa massa mas o seu destino terminal, 

o seu aniquilamento. Quebrados todos os laços, restava essa massa que não poderia 

obter nem aspirar a nenhum estatuto político viável, tornou-se apenas o produto de um 

escoamento de entes marcados para a destruição, e se possível, sem que subsistisse 

qualquer ligação ao mundo de onde provieram, quer a partir das suas bio-histórias 

complexas como seres que habitaram o mundo na sua diversidade, quer como seres 

que, simplesmente, existiram. A massa dissolve a individualidade e permite, quase 

sempre, a sua posterior manipulação. Na massificação nazi, essa manipulação foi tão 

só um patamar para a tentativa de total aniquilação. A transição entre ambas obedecia a 



136 

 

distintas subtilezas eufemísticas para garantir uma destruição com o menor número 

possível de obstáculos ou de escolhos, mas o espaço dessa transição, no caso do 

extermínio nazi, ou seja o vestiário, constituiu o espaço de coincidência (Agamben 

diria, de indeterminação) entre a vida e a morte ou entre a vida nua e a sua 

disponibilidade para a destruição através de um dispositivo ideológico e político-

militar. A nudez do prisioneiro no vestiário indicia essa existência do humano como 

vida nua ao qual lhe é destinada a mais pronta destruição: 

 

« - Qual era o pior local do campo para si? – perguntei a Stangl. 

- Os vestiários –  respondeu de imediato. – Evitava-os com todas as minhas forças; 

não conseguia enfrentá-los; não conseguia mentir-lhes; evitava a todo o custo falar com 

os que estavam prestes a morrer; não consegui suportar.»143 

 

A opressão radical nazi, permite sobrelevar ainda uma ambiguidade indicada pela 

sua natureza totalitária: a extensão do poder estatal a todas as esferas da vida humana, 

incluindo a esfera ‘não pública’ e a possibilidade de a expor, não apenas ao controlo, 

mas à destruição, anuncia em termos singulares o funcionamento de uma máquina ou 

de um conjunto de dispositivos (para usar uma terminologia que se manteve a partir da 

obra de Foucault), que se expressam em moldes de totalidade. E, sendo assim, esse 

controlo e essa destruição é total, não no sentido em que parte de um centro ou de um 

órgão centralizador, o Estado totalitário, mas no de se referir ao conjunto de uma 

comunidade ou de uma população e, virtualmente, de quaisquer populações que sejam 

consideradas como uma ameaça ao poder unificador. A totalidade numa extensão que 

não é apenas verificável num dado momento, mas que pode ser referida, futuramente, a 

outros focos em que a opressão pode vir a ser exercida, marca o sentido dessa 

totalidade. A destruição atinge, não apenas, a vida natural singular, uma população ou 

raça, um povo vitimizado na sequência de um estigma ideológico e mítico, ponto de 

partida justificativo daqueles que foram legalmente expostos à morte mantendo a 

ambiguidade da sua sacralização (marcados como sagrados mas insacrificáveis e, por 

isso, anulados e sem relevância do ponto de vista cultual), mas outras formas 

                                                
143 Sereny, Gitta, op. cit., p. 230. 



137 

 

ideológico-culturais, acabando por se virar contra alguns membros da raça 

supostamente superior. Poderão todos esses indivíduos e populações transformarem-se, 

pelo menos, a título virtual em ‘muçulmanos’? Será essa categoria decorrente da 

degradação da humanidade exclusiva dos judeus que se deixaram anular? Aqueles que 

foram considerados testemunhos integrais (estranha categoria que se refere a uma 

impossibilidade originária), que não puderam nem poderiam cumprir o seu papel, serão 

exclusivamente aqueles no Lager se deixaram anular a um ponto de aparente não 

retorno? O sentido dessa exclusividade parece ser discutível. Mesmo a figura que a 

tradição consagrou como o sacer divino, Cristo, que se deixou anular e sacrificar, 

praticamente sem reação ou com aceitação plena do seu destino como pessoa 

(persona), retornou da condição passiva do sacrifício; o sentido escatológico do mesmo 

desmente a anulação e a destruição pura e simples de Cristo, ainda que, nesse caso, 

tenha sido a sua natureza divina a potenciar esse retorno.144 Em todo o caso tratou-se 

de um retorno que subsistiu para além da morte e da finalidade de desaparecimento a 

que foi votado. O ‘muçulmano’, sofrendo do mesmo destino, retornou no testemunho, 

ainda que indirecto. A esse retorno se deve a viabilização da categorização extrema da 

opressão nazi; não foi, apenas o sonderkomando a dar conta das ambiguidades e 

contradições da condição da vítima singular do Holocausto mas o próprio 

‘muçulmano’. O seu retorno, mesmo que se lhe negue a possibilidade e a viabilidade 

do testemunho na primeira pessoa (o mesmo é dizer, na sua própria pessoa), acabou 

por se verificar e não apenas nos moldes da transmissão indirecta, já que alguns que 

sobreviveram puderam falar como ‘ex-muçulmanos’; mas admite-se ou ressalva-se 

que, para aqueles que negam o testemunho do ‘muçulmano’ ou a possibilidade de a ele 

se recorrer como dispositivo subjetivo da memória, a partícula ex, continuará a 

ensombrar a integralidade do seu testemunho.145 

                                                
144 A persona de Cristo congrega, ainda que a título trivial, a dupla vertente da natureza humana e divina na 

sua intrínseca unidade, o que segundo Esposito, Agamben descura na sua análise da duplicidade dessa 
categoria: Esposito, Roberto, Il dispositivo della persona, in Homo, caput, persona. La costruzione giuridica 

dell’identità nell’esperienza romana dell’epoca di Plauto a Ulpiano (a cura di alessandro corbino, Michel 

Humbert, Giovanni Negri), Pavia: IUSS Press, 2010, p. 52. Esposito, Roberto, e Rodotà, Stefano, «La 

Maschera della persona.», in L’impersonale. In dialogo com Roberto esposito (a cura di Laura Bazzicalupo), 

Milano, Mimesis, 2008, p. 180.  
145 A personalização abstracta do indivíduo ou a dissolução do seu valor integral quando inserido numa 

colectividade são, justamente, indicadores que contribuem para a sua degradação e que poderá, então, 

reflectir-se no testemunho; contra isso está a procura da autêntica universalidade do impessoal que o possa 



138 

 

A negação do valor testemunhal do sobrevivente, mesmo aquele que foi exposto à 

condição limite do ‘muçulmano’, exibe um ato de arbitrariedade e de abordagem 

equívoca de certa tradição que tende a subvalorizar a categorização e conceptualização 

do sofrimento extremo mas que, paradoxalmente, não deixou de fornecer extensos 

elementos para análise e reflexão.146 A ligação entre o fundo mítico-ideológico e a 

técnica, permitiu clarificar as relações (também obscuras) entre a racionalidade 

tecnocientífica e formas depuradas de irracionalidade e, sendo assim, deve pensar-se 

(mantendo, no entanto, as suas possíveis diferenças) a presença e a essência da técnica 

no fenómeno concentracionário, para além dos indicadores histórico-ideológicos.147 E 

o estatuto instrumental da técnica seria, neste ponto, porventura insuficiente para dar 

conta dessa clarificação: será a técnica e os meios por ela proporcionados parte 

integrante da subjugação concentracionária? A sua essência (e a matriz subjectivadora) 

designa ou pressupõe essa subjugação? 

O lugar ocupado pela técnica na evolução histórica do Ocidente, não obscurece o 

papel das formas de instrumentalizações mítico-culturais ou mítico-ideológicas mas, 

antes, deve convocá-las para uma convergência. E, sendo assim, o pensamento sobre a 

essência da técnica, não pode descurar o facto de que se tratou, no nazismo, do 

extermínio e, em particular, dos judeus como raça, o que foi, precisamente, ignorado 

em particular na obra de Heidegger.148 

Os efeitos de subjugação que a técnica despoleta, assinalados por Jünger, e que a 

impedem de se apresentar como um poder neutral, comprometem a sobrevalorização 

do seu utilizador apenas como sujeito: ao conduzir à subjugação, a técnica transforma o 

sujeito na figura oposta ao de suporte metafísico prevalecente sobre outras qualidades 

secundárias, transforma-o em objeto e, em certos casos, mascara-o como sujeito 

dominador.149 O risco da decadência e da circunstância de ser dominado por esses 

efeitos acompanha o progresso técnico. Evitar a cedência ao ‘fetichismo da máquina’ 

                                                                                                                                               
valorizar naquilo que possui de ‘sagrado’ e que foi degradado pela herança romana do direito e pela sua 
marca na inspiração ‘impura’ do Cristianismo: Weil, Simone, «La personne et le sacré», in Écrits de Londres 

et dernières lettres, Paris, Gallimard, 1957, p. 12, 26. 
146 Mesnard, Philippe, Kahan, Claudine, Giorgio Agamben à l’épreuve d’Auschwitz, Paris, kimé, 2001, p. 11 

ss. 
147 Segre, Ivan, Qu’appelle-t-on penser Auschwitz?, Lignes, 2009, p. 67. 
148 Ibid., p. 95. 
149 Jünger, Ernest, O Trabalhador. Domínio e figura, Introd., trad. e notas, Alexandre Franco de Sá, Lisboa, 

Hugin, 2000, p. 163 ss 



139 

 

que faz perder o horizonte do ideal humano (e enfraquece a força e energia autonómica 

dos povos e dos países), tal é o pressuposto que deve orientar a exata perceção dos 

efeitos negativos da subjugação da técnica.150 

Na crítica heideggeriana da modernidade apresenta-se com invulgar clareza – 

embora com o risco de incompreensão dos seguidores mais ortodoxos do rigor 

científico e da sua aplicabilidade prática – a visão negativa dessa subjugação subjetiva 

ou subjetivante; libertar a imagem do mundo (incluindo o mundo social) da construção 

efetuada pela modernidade é afastá-la do pressuposto de uma imagem de segunda 

ordem que se construiu pela representação; o imperativo ontológico de a libertar da 

subjugação ou da dominação implica retirá-la dos limites de uma representação 

subjetiva que se distanciou da disponibilidade daquilo que o mundo é; a tecnociência 

encerrada nos limites de uma representação parece não o poder fazer com a 

simplicidade (abordagem não elaborada pelo esforço de investigação científica 

corrente) de uma exigência, porventura, mais pura.151 

Essa subjetividade poderá ter evoluído para as formas de estratificação ideológica 

que se seguiram à derrota da ‘fábula’ concentracionária. Apesar das diferenças 

evolutivas da própria ideologia, ela mantém a sua designação nas suas formulações e 

na forma negativa com que se pode apresentar no presente. 

Cabe ao pensamento e ao seu movimento afrontar, se for caso disso, a ideologia, 

qualquer que ela seja, mitigada, arcaizada nas suas manifestações, envolta em 

mecanismos mais clássicos ou naqueles que contemporaneamente se modernizaram 

(nas formas que, por ex. Bernard Stiegler designa de organológicas, onde confluem 

estruturas e relações fisiológicas e tecno-sociais), ou não se deixar armadilhar por ela; 

afrontá-la, não apenas a partir do esforço mínimo da racionalidade ou da sua redução a 

um esquematismo minimal, mas da integração de todas as suas capacidades de 

desconstrução e isso pressupõe algum distanciamento sobre as conceções destinais do 

Ocidente que se apresentem como alternativa à decadência ou à falência da sua 

evolução cultural, incluindo a sua herança maior, expressa na história da 

                                                
150 Jünger, Ernest, «La mobilisation totale», in L’état universel suivi de La mobilisation totale, trad. H. Plard e 

M. B. de Launay, Paris, Gallimard, 1990, p. 137. 
151 Heidegger, Martin, «O tempo da imagem do mundo (1938).», trad. Alexandre Franco de Sá, in Caminhos 

da Floresta, Lisboa, FCG, 2012, p. 112 ss. 



140 

 

metafísica.152E essa não é apenas uma tarefa que se refira ao passado e à crítica à 

singular tragédia dos acontecimentos ligados aos regimes concentracionários, mas deve 

aplicar-se aos momentos e evoluções históricas subsequentes, e abranger o momento 

presente. A exasperação ideológica não foi um factor exclusivo da cristalização 

institucional do fenómeno concentracionário mas é uma ameaça à lucidez da 

interpretação da história do presente e um obstáculo à ação transformadora que as suas 

aporias históricas exigem. E o combate ou o esforço de desconstrução dos embustes 

teóricos ou programáticos das novas formas dessa exasperação devem ser uma das 

incumbências fundamentais da filosofia e do movimento do pensar que a deve 

delimitar; a extensão do seu esforço racionalizador deve efetuar-se sem as amarras do 

sonho ideológico recuperado do passado ou reelaborado a partir de novas matizes. A 

exasperação ideológica é hoje tão perniciosa como o foi no passado e, por isso, 

compete ao pensamento revelar os seus riscos e, do mesmo modo, as limitações das 

pseudo-soluções com que a sociedade contemporânea tem sido confrontada. A falência 

do pensar na prossecução dessa tarefa incorrerá na perda da oportunidade para evitar a 

confusão entre o sonho ideológico e o próprio pensar. O sonho presente na capacidade 

transformadora da ação distingue-se do sonho ideológico porque no primeiro se inclui, 

como se de uma necessidade se tratasse, o pensamento naquilo que estruturou a sua 

permanência inovadora na história do Ocidente, a sua capacidade desmistificadora: a 

mesma ainda se impõe, na medida em que a recorrência entre o engrandecimento 

mitológico ou o seu sucedâneo mistificador coexiste com novas formas de apelo à 

resignação ou identificação mítico-ideológica.    

                                                
152 O desenvolvimento pós-marxista da democracia burguesa integrou sistemas e mecanismos 

comunicacionais, instrumentos que não puderam ser previstos nos esquemas estabelecidos no pensamento 

político; a face tecnocientífica e informacional das estruturas sociais, estejam integradas ou não nas estruturas 

clássicas de poder ou disseminadas pela efectivação prática das novas redes comunicacionais informatizadas, 

permitem aceder a novas formas de extensão da indústria ou tecnologia social contemporânea. Um efectivo 
debate e extensão da acção participativa dos cidadãos no universo das democracias actuais é possível se 

envolver essas recentes tecnologias comunicacionais que permitem aceder a um novo patamar de 

institucionalização; quebrar a dissociação entre produtores e consumidores de símbolos e viabilizar a 

participação alargada daqueles que poderão reinventar ou vir a integrar o processo da intensificação da sua 

espessura comunicacional, tal é o objectivo da exigência de uma maior participação democrática dos 

cidadãos; aproveitar o contributo da Web na reconstituição da economia simbólica, faz parte dessa exigência; 

Crépon, Marc, Stiegler, Bernard, De la démocratie participative. Fondements et limites, Paris, Mille et une 

Nuits, 2007/ 2010, p. 71 ss.  



141 

 

Situada num limiar de completa afirmação de arbitrariedade, sem possibilidade de 

defesa a partir de suportes factuais e de sustentação jurídica, a abertura vertiginosa para 

a purificação da raça e para a anulação de todas as comunidades consideradas 

inferiores mantém o seu lado misterioso; a configuração da superioridade da raça como 

mero pretexto para a dominação pura e simples é polémica e parece demasiado 

escorreita tendo em conta o pano de fundo mítico-político da crença nazi na 

superioridade da raça ariana e a ideologia que o motivou; a sua pseudo-fundamentação 

científica, contrasta com a verificação histórico-factual de que muitos investigadores 

reputados estiveram nela envolvidos ou intervieram na formação do embuste. 

Instrumento de dominação, pretexto político-ideológico ou cerne de convicções 

atuantes ao nível político ao ponto de terem contribuído para a intensificação da 

destruição em massa e da violência incondicionada, o equívoco da superioridade rácica 

mantém a sua indeterminação e dificuldade de radicação conceptual. A arbitrariedade 

na génese da firmeza de supostas convicções e a indeterminação da sua possível 

conceptualização ou racionalização minimal, está bem patente na crueza do texto de 

Karl Binding e Alfred Hoche, que se oferece como um registo paradigmático do 

embuste da afirmação purificadora da raça a partir da destruição daqueles que a 

possam contaminar.153 A inscrição prioritária dessa purificação num patamar de 

racionalização (através da exposição que se pretende persuasiva através de razões ou 

indicadores de racionalidade ou, pelo menos, de razoabilidade), constitui um objetivo 

importante para a pacificação das consciências que, previsivelmente, contrariam o 

processo de destruição da vida que os nazis não aceitaram que se mantenha e perpetue. 

A precária tentativa de racionalização do referido embuste que nasceu da ligação entre 

a visão jurídica e ‘científica’ (supostamente verificada num plano factual e empírico), 

acabou ainda por submergir sob o manto da violência irracional de uma ideologia que 

acolheu a arbitrariedade.  

                                                
153 Schank, K, Schooyans, M., Euthanasie: Le dossier Binding & Hoche, Paris, Le Sarment, 2002,  p. 77 ss. A 
legitimação da morte, a sua visão nos casos considerados desesperados ou indignos expõe-se como um 

consentimento de segunda ordem (na verdade um pseudo-consentimento) e uma ‘cura’ do enfermo que é 

ajudado a ‘libertar-se’ de um sofrimento escusado. O espaço de racionalização sugerido por estas 

considerações desapossadas da mais elementar humanidade, situa-se, apenas, na surpreendente frieza 

reflexiva com que se encontram delineadas as razões para o suicídio ou para o homicídio. A vida é sujeita a 

uma desaprovação e desvalorização, ao ponto de se poder sujeitar a uma qualificação (ou de gradação 

qualitativa). O prejuízo da manutenção da vida indigna para estes ideólogos do extermínio nazi, decorre de 

uma orientação económica e administrativa.  



142 

 

O ímpeto, a apetência à destruição e à sua prossecução na ordem factual está desde 

logo consignado, potenciado por este género de disposições, orientações ideológicas e 

elaborações pseudo-científicas. A partir delas tornou-se possível cometer as 

atrocidades em que estiveram envolvidos não soldados e verdugos mas médicos e 

outros técnicos.154 Apresentar esta disponibilidade à destruição ou pretender justificar a 

disposição potencial à morte e à destruição do indivíduo, numa primeira fase è 

eliminação de certos indivíduos e, mais tarde, poder estender o elenco das vítimas e 

dos alvos, tal é o propósito de textos como o de Binding e Hoche. É na base de uma 

argumentação que se pretende defender a justeza da disponibilidade à morte de alguns 

‘excluídos’, que se defende a eliminação sem qualquer objeção válida daqueles que 

não são dignos de continuarem vivos. Os pressupostos, neste caso, não são de índole 

psicológica ou, simplesmente, ideológica mas aspiram à concretização de um esforço 

de racionalização e validação conceptual. A potenciação à destruição tende a ser 

sancionada pela racionalização, longe da arbitrariedade subjetivista. Se esse esforço ou 

tentativa falha, isso deve-se à análise crítica que permite desconstruir essa suposta 

racionalização. Legitimar a morte para melhor a potenciar, é essa precisamente a meta 

de ‘fundamentações’ como o texto em presença. Não é apenas um ímpeto denunciador 

de um discurso de ódio sem qualquer cuidado reflexivo nem o mínimo esforço de 

preparação numa base factual (proferido por governantes sem o recurso a qualquer 

mediação retórica ou ornamento dissimulatório); pretende-se, certamente, justificar o 

emprego de meios administrativos de destruição e atenuar o seu impacto naqueles que 

dele se dão conta. A disponibilização à morte é apresentada, também, a partir de um 

benefício económico e tendo em conta um objectivo de optimização: a manutenção de 

uma vida indigna de se manter, custa demasiado esforço e recursos. Chega-se ao ponto 

de defender a inutilidade do altruísmo por parte da sociedade organizada para com 

aqueles que não merecem e que a própria Natureza, mais tarde ou mais cedo, irá 

condenar. Corresponder aos seus propósitos e, mesmo, aos que, supostamente, desejam 

ser destruídos (mesmo que não o refiram explicitamente), seria um acto de 

racionalização e gestão de recursos. Os meios de expressão, declarada ou oculta 

                                                
154 É o caso, por exemplo, do ‘carrasco de Mathausen’, Aribert Heim, dado recentemente como morto e que 

foi um dos mais diligentes perpetradores da violência sádica nazi.  



143 

 

(potencial) da destruição ou da autodestruição não são considerados relevantes; podem 

ser assegurados por quem deve oferecer para executar essa destruição como um acto 

‘benéfico’. Substituir-se à vontade do que deseja destruir-se é um ponto de partida para 

a abertura ou disponibilidade à morte; a sua permissão implicaria a quebra de limites, 

aparentemente, consignados pelas áreas em que o dever, a legalidade, o interesse social 

e a compaixão se encontram definidos. Em último caso, se os pressupostos racionais 

estiverem ainda sob reserva, incumbiria ao sentimento a entrada em cena; tornar a 

morte legítima, estendendo o elenco das suas vítimas aos que devem ser alvo de um ato 

de pretenso heroísmo libertador, ou numa atitude de firme, imparcial e necessária 

determinação em eliminar os que estão, à partida, condenados.  

A legitimação do ato de destruição transforma a eutanásia num acto sóciopolítico, 

em suma, biopolítico. E a qualificação da vida que merece manter-se, implica que se 

procure aperfeiçoá-la pela destruição dos que a possam contaminar ou diminuir. Este é 

o suposto biopolítico assumido inteiramente por uma ideologia que o aplicou às 

comunidades consideradas socialmente prejudiciais. É a vida inferior que se desejou 

eliminar mas também a consciência política adversa aos princípios dos que se auto-

designaram superiores e se sentiram aptos à condição de dominar; de assumir a 

dominação e a destruição como uma missão bio-médica, bio-social e biopolítica. A 

transformação do acto médico em político foi já frequente e devidamente assinalada, 

mas trata-se, agora de o legitimar como ‘ato natural’, administrativo, gestionário, 

sentimental e heróico. A sua naturalidade, permite, provavelmente, revelar melhor a 

simplicidade da disponibilidade à morte, da sua defesa como ato potenciado pelo 

esforço legitimador: a morte é apenas uma condição potencial a que alguns estão mais 

diretamente ligados, e os seres inferiores são aqueles que se encontram neste patamar. 

A operacionalização dessa potência não deve levar à condenação nem à punição 

daqueles que, de forma devida e autorizada, a conduzem. O homicida não deve, por 

isso, ser perseguido. Estamos, de forma inequívoca, diante da figura do sacer na sua 

condição de condenado: a sua destruição é permitida. E os personagens e dispositivos 

médico-jurídicos, podem, a todo o momento, ser substituídos por decisores e 

executores políticos, ideológico-políticos e governantes, pelo soberano, pelos seus 

representantes ou, mesmo, por funcionários que estão ao seu serviço. E o homem 



144 

 

comum que é incumbido dessa tarefa, que se esforça por ser escolhido ou que se vê 

nessa contingência pode, também, exercer essas funções. O exímio executor não é 

apenas o executor vocacionado e especializado na eliminação dos seus semelhantes; é 

qualquer um que seja conduzido a essa função ou missão. O lado sombrio dessa 

condução acaba por transparecer na diligência e prazer que alguns revelam, de forma 

sempre frequente e surpreendente, na prática dessa tarefa. A retirada da disponibilidade 

para a perpetração da morte e da destruição deve excluir-se do campo estrito da 

sanidade para se imiscuir no domínio político. Essa incursão tornou-se não apenas 

casual mas obrigatória, na medida em que é idealizada e proporcionada por condições 

preparatórias extremas e, mesmo, aquelas que se enquadram na vivência normalizada 

dos regimes políticos não concentracionários e ditatoriais. Os cuidados preventivos 

daqueles que se encontram empenhados nos processos destrutivos são apenas meios 

artificiosos destinados a naturalizá-los e a neutralizar a oposição ou os atos reativos 

que os poderão pôr em causa ainda que, num dado momento, não tenham a devida 

visibilidade. A margem de risco de erro do executor é minimizada e desconsiderada e, 

por isso, mesmo, ele não descura o ímpeto e os meios de se assegurar da eficiência da 

sua tarefa e do seu objetivo. A consideração abusiva pela parte daquele que é destruído 

e da própria sociedade acaba por se dissolver na perceção da meta em causa: os que são 

alvos da destruição acabam por se dar conta dessa meta e reagir, resistir e contrariar o 

empreendimento do verdugo e dos seus guias político-ideológicos. No caso do 

extermínio nazi, a surpreendente incipidez da reação à violência do verdugo é, ainda, 

objeto de interpretação polémica. A posição daquele que se faz porta-voz do interesse 

da sociedade em defesa da exterminação, parece mais próxima da abstração do que 

aquele que defende a necessidade de evitar o sofrimento particularizado; porém, 

superadas as fronteiras do critério médico limitado e pontual, torna-se mais clara a 

perceção do caráter plural e massivo da destruição e, nesse caso, evidencia-se com 

mais nitidez a sua natureza política. Mas no contexto nazi, mais uma vez, essa 

abstração esbarra com a grande facilidade em considerar a morte dos ‘incapazes’, 

deficientes e enfermos como um modo de resolver um problema administrativo: 

pretende-se evitar que a vida indigna seja um encargo para o Estado, esquecendo-se ou 

contornando os inúmeros casos em que ele é onerado financeiramente (e em recursos 



145 

 

de vária ordem) através de opções decisórias erradas e atos que conduzem ao 

desperdício. As opções que se prendem com os gastos não justificados por uma estrita 

necessidade, pertencem a esse quadro de desperdício que pode ser considerado 

administrativo. As justificações administrativas racionalizadoras são, por isso, sempre 

polémicas e difíceis de manter, e essas contradições acentuam-se perante a descoberta 

do propósito biopolítico que, na realidade, move o poder soberano. O evitamento do 

desperdício ou a busca da otimização administrativa não é, apenas, uma velha premissa 

a que recorreram os ideólogos da exterminação concentracionária. Tem sido usada em 

contextos mais recentes. 

 Mas a gestão quantificadora de recursos do Estado tendo em conta o valor de 

equidade, é uma das mais complexas e difíceis operações políticas que se podem 

abordar. A partir da sua consideração verifica-se o colapso e a inconsistência de 

medidas de gestão praticadas por todos os quadrantes políticos. Em última instância, 

será absolutamente impossível atingir uma otimização (isenta de sérias objeções) do 

sistema capitalista global; e outras alternativas que sejam viáveis e adequadas ao futuro 

de um planeta já muito exaurido dos recursos básicos que possam assegurar a 

sobrevivência futura dos povos padecem da mesma dificuldade; e ela é agravada se não 

se tiver em conta um estrito controlo demográfico para além da consideração de 

critérios eminentemente ético-políticos e sociais. A ponderação acerca da gestão 

otimizada de recursos e as suas alternativas futuras torna-se, assim, uma questão 

política em aberto. E a sua desconstrução a partir da análise dos regimes 

concentracionários, totalitários e até dos regimes democráticos no horizonte do 

capitalismo global, não resolve o problema da alternativa futura: em que moldes se 

poderá alcançar essa otimização? Como viabilizar e permitir a aceitação justa e 

equitativa dessa gestão e distribuição de recursos no futuro? As falácias e os artifícios 

que verificamos nos regimes concentracionários e, em particular, no regime nazi são, 

por isso, apenas uma parte do problema. Resta a face atual e global do problema e as 

vias da sua solução racionalizada. A facilidade da desconstrução da biopolítica 

concentracionária, não nos deve distrair do estado actual do problema: a sua resolução 

tendo em conta um quadro não utópico de justiça e equilíbrio global no futuro é ainda 

uma miragem. 



146 

 

Independentemente de ter estabelecido que a opressão afeta ou pode dirigir-se, 

virtualmente, a qualquer indivíduo, grupo ou classe, Agamben (e outros pensadores da 

inscrição do poder nas categorias sociais contemporâneas), tenta definir, mais 

propriamente, o alvo ou o objeto dessa opressão. Nesse sentido, já não emerge, 

recorrentemente, uma categoria particular que se continua a assumir como herdeira do 

padrão marxista da classe mais explorada entre as classes oprimidas, mas a tentativa de 

pensar o povo como categoria política ou biopolítica. A predicação atual de conjunto 

populacional ou grupo mais abrangente de classes oprimidas, subjugadas e excluídas 

da lógica corrente do exercício benéfico do poder, continua a focar-se nessa categoria; 

o povo é o grupo ou grupos populacionais que o soberano oprime ou subjuga; mesmo 

que se defenda a licitude do uso do ermo exploração numa dimensão eminentemente 

económica, trata-se de referir, antes de mais, essa categoria como o universo daqueles 

que são subjugados em diferentes graus sem que alguns se destaquem através de 

qualquer posição singularmente vanguardista. O povo ou os povos (à escala planetária) 

continuam a designar a categoria daqueles que são injustamente e de forma inaceitável, 

sujeitos às mais diversas e amplas formas de subjugação. A sua dimensão como corpo 

político negativamente qualificado, e não como conjunto populacional, por assim dizer 

‘neutro’, deve ser, de acordo com Agamben, devidamente assinalada.155 A questão de 

saber que classes fazem parte, por princípio, do povo e que classe poderá prevalecer 

sobre as outras no quadro histórico da resistência e revolta à opressão soberana, torna-

se secundária tendo em conta o sentido integral da categoria aqui considerada: trata-se 

de uma realidade social biopolítica e a sua integralidade deve ser mantida, apesar da 

possibilidade de alguns poderem ser mais subjugados do que outros. A determinação 

biopolítica da existência do povo enquanto corpo integral e fragmentado, (ou seja, 

paradoxal, sujeito aos processos políticos ou biopolíticos de inclusão e exclusão) é 

mantida.  

A perceção ou o conhecimento acerca da posição central do povo como corpo 

político integral justifica as modulações manipulatórias do discurso: as forças 

intervenientes num universo social determinado procuram adaptar a sua estratégia 

discursiva às apetências momentâneas desse corpo e, por isso, mesmo, verificamos 

                                                
155 Agamben: G., HS: 199. 



147 

 

com maior insistência a ocorrência do discurso populista. O terreno favorável à 

implantação dessa orientação não se esgota, apenas, na existência de uma adversidade 

em relação aos políticos como classe, mas na própria popularidade do equívoco da pós-

política que se intensifica em grupos populacionais de resistência legítima. O discurso 

populista, ou seja, dirigido ao povo na sua existência como corpo integral, não se 

configura e emerge como uma simples elaboração demagógica mas sobrevive e 

intensifica-se graças a uma dupla articulação, por vezes, contraditória: a recusa da 

política e dos seus agentes e a aceitação comum de uma posição moderada face às 

posições consideradas radicais. A perpetuação e partilha do poder através da 

alternância de forças que apenas garantem uma continuidade (daí o slogan corrente 

segundo o qual ‘é preciso defender a alteração para que tudo fique na mesma’), é 

favorecida por um discruso desse tipo; e o povo, reagindo dessa forma à perpetuação 

do comum e dos receios de uma verdadeira alteração do quadro sócio-político, acaba 

por aceitar (ou reagir favoravelmente) a um discurso que foi concebido para ele como 

corpo integral. E essa mesma integralidade garante que o espaço de diferenciação 

nunca represente uma verdadeira ameaça ao jogo das forças políticas em prol de uma 

alternância ou da perpetuação oligárquica do poder no quadro da atual globalização 

política ocidental. E o povo deixa de ser conotado com qualquer qualificação 

miserabilista para se dirigir à categoria do comum. E não é por acaso que a própria 

noção ‘psicopolítica’ de comodidade se pode aplicar à situação descrita. Qualquer 

alteração radical do quadro comum de vivência comum é vista ou prevista como uma 

incomodidade política real; se a situação sócio-poítica vivida é considerada inaceitável, 

o receio de uma alternativa previsivelmente perigosa e dramaticamente incómoda pode 

simbolizar um perigo maior. O povo, na sua dimensão do comum pode, assim, libertar-

se da predicação ligada ao baixo nivelamento dos grupos sociais para se erigir como o 

alvo dos discursos populistas aptos a rececionarem um discurso que se modulou à sua 

perceção da realidade. A facilidade com que a oposição política às forças que detêm o 

poder legislativo e executivo jogam nessa dimensão discursiva é premonitória do que 

realmente pretendem: apenas adquirir um melhor posicionamento para aceder ao 

poder; não se segue nem pode seguir nenhuma alteração do quadro político, e a 

experiência do enorme desfasamento entre o que se afirmou e defendeu e o que se leva 



148 

 

depois à prática é uma demonstração clara dessa meta e da estratégia que a motivou. E 

isso não seria possível se o povo não fosse determinado integralmente: trata-se do 

elemento essencial do comum e o seu carácter abstrato deixa de causar receios àqueles 

que têm a incumbência de elaborar uma estratégia de sedução e agregação de 

simpatias. O povo, no contexto de uma campanha de luta pelo poder, é uma categoria 

que passa a ser usada como se fosse uma realidade concreta integral e não uma mera 

abstração política; se no passado pôde designar as camadas mais desfavorecidas e no 

presente envolver outras camadas populacionais medianas, transformou-se, 

precisamente, num corpo integral que representa (ou pode representar) o comum, com 

as suas falhas essenciais e as suas virtudes, com o seu estatuto paradoxal de realidade 

que é necessário ter em conta na ação política e dos que contrariam uma mudança 

realmente transformadora. A dimensão dúplice do comum (como sucedâneo do plural) 

como os que devem ser justamente satisfeitos ou realizados através do exercício do 

poder e aqueles que continuam a servir de agentes da perpetuação do estado de coisas 

existente (instalados na sua comodidade, e que confrontados com uma necessidade de 

transformação mais profunda da sociedade, a rejeitam), perpassa a condição prática e 

discursiva da política e do político. Uma dimensão discursiva que é, em grande parte, 

enganadora já que se encontra inserida no jogo da luta pelo poder através do apelo 

tácito à adesão dos que poderão servir de veículos da ascensão à posição governativa 

beneficia da constituição do povo como figura integral e que se exprime e representa 

pelo comum. Enquanto categoria paradoxal, o comum tem que ser elucidado pela sua 

duplicidade, e revela tanto um lado positivo como negativo. Em certo sentido pode-se 

defender a posição de que o comum pela sua duplicidade, (que é o seu lugar paradoxal) 

deve, também, substituir a categoria, porventura, mais clássica que se designa pelo 

povo. A negatividade do comum é tanto mais surpreendente e nefasta quanto é, 

precisamente, com esta categoria (e realidade que a mesma representa ou simboliza), 

que o pensamento político contemporâneo se deve confrontar como um seu objecto 

privilegiado e fundamental. A necessidade de derrotar a iniquidade remete para o 

repensar do comum que, como vimos, não se esgota na função empreendedora das 

iniciativas e ações políticas do futuro. Se o pensamento político possui uma particular 

referência ou ponto de incidência que permitirá formular, propor ou questionar a 



149 

 

resolução dos problemas da contemporaneidade para além de todos os diagnósticos 

efectuados ou em curso, esta deve situar-se no comum. A medida da superação da 

iniquidade global consistirá, assim, em grande parte, no questionamento e nas vias de 

resolução do comum que sobreviveu à categorização clássica do interesse geral. Não se 

trata de aceder a qualquer tentação quantificadora ou base sociológica, mas de superar 

a aporia que afecta o pensamento e que se erigiu como uma dificuldade real das 

sociedades contemporâneas. Neste momento, trata-se de remeter a reflexão acerca da 

categoria à sua génese no povo como corpo político integral que, por sua vez, subsistiu 

para além da sua fundação em princípios não só sociológicos mas políticos 

(nomeadamente pós-marxistas) – e nesse caso, é transmitida também a ideia da relação 

desproporcionada entre os que foram afastados do poder e dos seus benefícios e queles 

que protagonizam o seu exercício efetivo. E a esfera da ação dos agentes é, sem 

dúvida, a que mais facilmente favorece os que dela fazem parte. Independentemente de 

se rejeitar a nomenclatura que opõe favorecidos e desfavorecidos, é inegável que não 

há uma participação concordante com o sentido de justiça na partição do poder e 

controlo dos dispositivos sociais no sentido mais amplo do termo.  

Figura de contradições maiores, dos oprimidos e, simultaneamente, agentes da 

transformação revolucionária da História, da exclusão, do confronto intemporal, o 

povo deverá transmutar-se no comum para que aceda ao plano do pensável pela 

Filosofia que evoluiu a partir dos esquemas clássicos e que não se limitará a repeti-los. 

Libertar esta categoria do espaço de abstracção é sempre uma dificuldade que se 

acrescenta à já difícil tarefa de situar na atualidade o território da opressão e daqueles 

que são, verdadeiramente; sujeitos aos cambiantes da subjugação para além das 

fronteiras estritamente políticas, onde se imiscui a arbitrariedade ancestral do poder 

soberano. Se na Filosofia Clássica esse espaço era delimitável pela figura do soberano, 

nos regimes que se acolheram sob o desígnio do poder popular ou das massas, (ainda 

que, em concreto, esse poder fosse mitigado pela ação monolítica dos ‘partidos 

populares’), o povo em vez de se notabilizar e consagrar finalmente como a categoria e 

a realidade maior da ação pública e plural, continuou à margem do poder de Estado. A 

sua opressão, aparentemente, sofreu alguma deslocação mas manteve a sua 

negatividade de forma inaceitável. Se o povo continuou a existir para além da retórica 



150 

 

que teimava em fechá-lo numa esfera da abstração, manteve-se como um universo 

populacional sujeito à opressão. Se o poder político assumido pelos partidos, quer estes 

estejam inseridos num processo revolucionário ou não, enaltece, programaticamente, a 

categoria de povo, isso não afetou ou transmutou a opressão; o seu desagravamento ou 

eliminação não ocorreu, foi uma promessa adiada e, num cenário mais próximo, traída. 

Nas suas fronteiras concretas não foi introduzida mais do que a idealização 

(contaminada pela mesma abstração), da igualdade, da justiça e do progresso. 

A crise do capitalismo global comprometeu a idealização ou a imagem projetiva de 

um povo sem fraturas que pudesse conciliar e integrar distintos níveis de estratificação 

social. O ‘povo global’ perdeu-se com a anulação das desigualdades extremas e a 

decadência acelerada de estratos médios da população. O fantasma do conflito político 

interclassista retorna na sua mais cruel expressão, levando alguns a reatualizar a visão 

marxista ortodoxa. O espectro da luta intestina que se tentou a todo o custo anular ou 

ocultar nas suas manifestações sócio-políticas retorna ainda que (ingenuamente) 

dissolvido na simplista visão de uma oposição estatística e percentual (99% e 1%), 

onde se opõe uma larga maioria dos subjugados e uma minoria que obtém todos os 

benefícios do exercício do poder na sua dimensão desde logo económico-financeira. O 

povo como categoria tradicional que sempre foi um incómodo para a visão liberal da 

realidade social, torna-se agora um verdadeiro escolho na marcha pela pacificação do 

prometido oásis do progresso consumista que permitiria a superação da pobreza e da 

miséria, em particular no universo ocidental. A fragmentação perdida retorna, e a 

‘décalage’ na estratificação acentua-se e regressa a níveis que já se consideravam 

obsoletos. O desenvolvimento e o progresso transformaram-se em projetos por rever e 

os efeitos negativos da recessão e depressão material que se substituíram à arcaica 

negatividade material (pouco incómoda, pelo menos, para os defensores do modelo 

pacificador ocidental), fazem-se sentir, cada vez mais, na reatualização do 

desnivelamento social e na criação de novos pobres e oprimidos. Sem que se tenham 

recuperado e restabelecido com firmeza as antigas classes médias nos países outrora 

sujeitos a extremas desigualdades, quer na Ásia quer na América Latina, confrontamo-

nos agora com a anulação da força produtiva e pacificadora das mesmas classes nos 

países ocidentais (sobretudo, nos ‘Latinos’) que se encontram em recessão e em vias de 



151 

 

depressão económico-financeira, justamente aqueles onde a crise global teima em 

perpetuar a sua marca destruidora. 

A expressão política dessas classes tendo em vista a superação das novas formas de 

fragmentação, como vimos, ainda se encontra submergida em dificuldades paradoxais 

é insuficiente; se a questão política fundamental é a reinvenção do corpo médio social, 

ele continua a apresentar-se como o maior obstáculo para a sua emancipação. E, nesse 

caso, a formulação ingénua que leva à oposição entre o 1% e os restantes 99% não é 

simplesmente verdadeira. Não exprime nada em termos de realidade social nem em 

termos de potencial ou actual confronto no universo social. Trata-se apenas de uma 

formulação estatística grosseira e panfletária. Através dela ignora-se a complexidade 

da fragmentação social, dos níveis e desníveis sócio-económicos; despreza-se a 

expressão política atual e aquela que alguma vez terá lugar no quadro da evolução 

representativa da população de um país ou de um continente. O que essa 

indiferenciação produz é a ocultação de formas de ‘vida nua’ no seio daqueles que 

deveriam estratificar-se e que, apesar de tudo, não pode ser escamoteada em nome da 

realidade (emergente e surpreendente) da pauperização das classes médias. Em certo 

sentido, esse nivelamento estatístico é favorável à tese biopolítica que anuncia a 

realidade integradora da existência de uma vida nua que associa diferentes estratos 

populacionais, mas não podemos ignorar a complexidade já referida; ainda que 

contrariando essa tese (já suficientemente polémica), não se pode ignorar a realidade 

da estratificação que seria eventualmente posta em causa se verificássemos o completo 

e universal afundamento das classes médias; porém, isso tem-se verificado em certos 

países e de acordo com um contexto de maior exposição à crise global e, em particular, 

na Europa; se é verdade que essa exposição poderá afetar no futuro, as mais vastas 

extensões populacionais e mesmo países que até agora se encontram numa posição 

privilegiada em relação aos efeitos dessa crise (como é o caso dos países do Norte da 

Europa), a ideia de nivelamento estatístico mantém a sua simplicidade e reproduz 

(ainda que ingenuamente) a tentativa de erigir uma categoria única com o propósito de 

criar um maior impacto na relação de forças e na visibilidade da desigualdade global; 

mas, de facto, essa visão afasta-se da realidade social. É duvidosa a constituição de 



152 

 

barricadas artificiais e de pretensa unificação de estratos sociais aparentemente 

coordenados a uma mesma luta e cumprindo um objetivo comum.  

Se o projeto desenvolvimentista do capitalismo pós-concentracionário falhou, esse 

fracasso não se traduz, apenas na recriação visível da vida nua dentro das fronteiras do 

mundo ocidental e na anulação, muitas vezes, escandalosa das diferenças inter-

classistas (com o empobrecimento das classes médias nalguns países), nem no abismo 

que agrava e perpetua a diferença entre o Ocidente e o mundo não desenvolvido, mas 

na aporia material e política fundamental: o modelo (na sua plasticidade) já não oferece 

respostas para a presente crise global.  

Como sucedeu no passado, qualquer nivelamento no presente é sempre objeto de 

suspeição: a subjugação é uma realidade que separa a minoria da maioria, mas a 

fragmentação e a existência e subcategorias subsistem. E não é possível erguer 

barricadas e deixar de lado a explicação sobre a razão da perpetuação das formas 

minoritárias de poder. Por mais discutível que seja a forma e o funcionamento das 

atuais democracias, um poder minoritário não se pode reproduzir indefinidamente 

numa sociedade democrática.  

 

 

 

 

Crítica da fundamentação histórica da soberania.  

 

 

Em Agamben, a relação de soberania não é constituída nem mediatizada por uma 

qualquer racionalidade particular. A sua original emergência é pensada como 

decorrente de uma base ontológica. As revoltas contra o invasor em nome da 

identidade soberana que decorrem ou eclodem no tempo presente, as lutas e rebeliões 

do passado pela posse da soberania perdida ou inexistente, (sob a forma das guerras de 

libertação, negando de modo violento a imposição de uma soberania estrangeira e 

exterior), não colocam em causa essa designação fundamental que se pretendeu 



153 

 

formalizar num pressuposto biopolítico originário.156 As modalidades ético-políticas 

com que, muitas vezes, a relação soberana é apresentada, não permitem camuflar a sua 

base essencial como uma estrutura instituída a partir de relações de poder e não através 

de modos específicos de relacionamento sociocultural. Nenhuma especificidade 

cultural, ideal contextualizado de justiça ou liberdade, nenhuma configuração histórica 

determinada podem, assim, aspirar à constituição do que se pode referir como o 

fundamento da ordem política e jurídica soberana. Apesar do regime político 

democrático, por exemplo, ser pensado, em termos clássicos, como ordem ou 

ordenamento político-jurídico, e manter no pensamento de Agamben essa mútua 

imbricação dos dois planos, devemos estender essa nominação a todas as sociedades 

complexas; essa ordem será, assim, pertinente para as definir enquanto sociedades ou 

macro-comunidades complexas. Não obstante se verificar a idealização do princípio 

liberal na base das sociedades democráticas, um tal ordenamento abrange qualquer 

regime, independentemente da sua referência à liberdade e ao que ela representa; a isso 

não será estranha a polémica similitude entre a democracia e os regimes totalitários.157 

A incontornável ocorrência (a sua nominação em termos de inevitabilidade) da 

própria globalização parece, neste caso, favorecer uma tese contrária aos interesses 

específicos de um conjunto particular de instituições políticas regionais; no entanto, 

trata-se, neste caso, de naturalizar e de pretender impor uma relação de poder desigual, 

injusta e, provavelmente, sem futuro. Mas ela oferece-se como mais um exemplo de 

intrusão ou imposição exterior, com recurso a armas mais sofisticadas do que as usadas 

pelas primitivas potências coloniais. Independentemente de noutras relações de poder 

se reproduzir essa subjugação referida na estrutura biopolítica, esta é pensada como 

uma relação de poder em que o subjugado pode ver-se ou encontrar-se numa 

disponibilidade extrema para a anulação e a morte. Porém, tornar compatível a 

exposição e defesa de uma tese de cariz ontológico com certas ocorrências ou 

vivências regionais da relação soberana nem sempre é fácil e, e limite, não poderá 

escusar-se ao confronto com objeções sustentadas em ideais autonomistas. A relação 

                                                
156 Mairet, Gérard, Le príncipe de souveraineté, Histoires et fondements du pouvoir moderne, Paris, 

Gallimard, 1997, p. 159. 
157 A interdependência entre o liberalismo e o Estado democrático implica que, pelo menos historicamente, se 

constate que, aparentemente, ambos desapareçam conjuntamente quando um deles é anulado ou cai: Bobbio, 

Norberto, Il futuro della democrazia,Torino, Einaudi, 2011, p. 7. 



154 

 

primordial de subjugação soberana é, assim, pensada na base da instituição de 

quaisquer princípios de organização e hierarquização social e, mesmo nos casos 

específicos em que não se verifica uma relação politica mais abrangente, fora do 

quadro do que se constitui como relações básicas e fundamentais de poder, verifica-se 

essa instituição. A tese de Agamben atribui-se, por maioria de razão, a todos os 

regimes em que é lícito qualificar essa relação de poder a partir do paradigma 

biopolítico em que o subjugado emerge na figura extrema e, ao mesmo tempo, 

“normalizada” do homo sacer, já não o simples excluído devido à aplicação de uma 

regra ou lei no âmbito de uma específica casuística jurídica, nem devido a qualquer 

precaução que o remeta ao isolamento face à comunidade158.   

A face real do controlo democrático revela, por vezes, a insuspeitada propensão para 

um despotismo que muitos achariam anacrónico. No pensamento contemporâneo o 

equilíbrio pela dissensão é a contrapartida mais desejável para o impedimento da 

extravasão dessa tendência. Mas não se trata, simplesmente, de afirmar ou sugerir essa 

procura de equilíbrio; a questão está em doseá-la: torná-la eficaz no confronto com as 

disposições contrárias; o equilíbrio não se consegue pela aceitação pura e simples da 

dissensão, mas pelo modo como se pode tornar interventiva e produtiva. Dissensão não 

significa multiplicação de modelos culturais que aspiram a uma identidade regional ou 

localizada, mas afirmação da diferença e pluralismo dotado de sentido político global. 

A impossibilidade de sustentar a soberania regulada democraticamente ou não (por 

exemplo, no quadro opressivo de regimes em que a legitimidade política está ausente 

ou é precária), tendo em conta um conjunto de regras ou disposições contextuais 

moldáveis consoante a pretensão dos atores políticos e circunstâncias históricas, 

constitui um iniludível pressuposto do pensamento político de Agamben. Os princípios 

políticos que fundamentam os regimes realmente existentes ou o modo de os pensar ou 

configurar teoricamente (através de paradigmas racionais, empíricos, deliberativos, 

comunicacionais, plurais ou outros), impedem que se possam aceitar regras, 

disposições ou categorias regionais e circunstanciais. Os regimes políticos ou os modos 

soberanos (sejam eles declarados ou mitigados) que presidem à sua institucionalização 

                                                
158 Situação dos que sofriam de sífilis na Idade Média. O afastamento dos que eram, assim, marcados pela 

enfermidade que os deveria afastar, implicava, também, uma paradoxal diferenciação que os aproximava da 

sacralidade: Bataille, Georges, La structure psychologique du fascisme, Paris, Lignes, 2009, p. 26. 



155 

 

formal, não dependem dessas simples regras ou dispositivos mutáveis. A sua 

arquitetura integrá-lo num universo de abrangência e constituição política 

paradigmática para além de quaisquer qualificações meramente específicas. A questão 

não se situa, por isso, no modo de aperfeiçoar certas regras, de as aperfeiçoar em vista 

a uma melhor coordenação com o ideal ou ideologia soberana, mas de identificar o 

princípio essencial que lhes subjaz ao ponto de as ter estruturado e permitido que se 

inscrevessem numa dada evolução histórica. A especificidade de certas reivindicações 

libertárias regionais inscritas em ideais políticos correntemente identificados com 

movimentos pós-coloniais ou outros podem, facilmente, incorrer no equívoco da recusa 

ou da abstração face a uma fundamentação política mais genérica e abrangente. Não há 

democracias assentes em regras do jogo divergentes consoante as zonas do planeta em 

que se podem ou devem aplicar. Não existem modelos opressivos específicos que 

poderão, depois, dar lugar a rebeliões particulares e culturalmente determinadas. A 

opressão e o ideal libertário não se configuram a partir de uma pretensão regionalista, 

territorializada ou explicitada a partir das relações de pertença e de ligação traumática 

entre os colonizadores e os colonizados.159 O colonizado, o sem terra, aquele que, na 

Índia ou no Bangladesh se encontra endividado até ao limite da sua sobrevivência, o 

que foi abruptamente (ou mesmo previsivelmente) desapossado da sua legítima 

vivência infantil ou juvenil, não são sacer específicos, são a realização da opressão 

presente e ancestral da figura que atravessa e, porventura, continuará, nos tempos 

vindouros, a perfilar-se perante a indignação, a indiferença ou a refinada escusa ou 

dissimulação. São, por isso, figuras emergentes, possíveis e atualizadas dessa opressão 

e subjugação ontologicamente “pré-figurada”. 

As diferenças que permitem contrapor ou mesmo opor as sociedades asiáticas, 

latino-americanas, africanas ou europeias, não as afastam como se de galáxias 

longínquas se tratasse, mas são as múltiplas faces da realização da negatividade ou da 

sua inversão segundo uma realidade modelar libertadora. E a não efetividade desta 

última, em nada altera essa disposição unificadora: ela perpassa o universo humano na 

sua unicidade fundamental, na sua constituição atual como na sua legítima e desejável 

                                                
159 Banerjee, Bobby, Necrocapitalism, http://oss.sagepub.com/content/29/12/1541; Homi K. Bhabha, Les 

lieux de la culture. Une théorie postcoloniale , trad. Françoise Bouillot, Paris, Payot, 1994, p. 357 ss.  



156 

 

transformação futura. Este pressuposto está presente na dificuldade ou impossibilidade 

em institucionalizar e dotar as pretensões regionais de um pendor autenticamente 

político: as organizações ou partidos declaradamente regionalistas, estritamente 

ecologistas e ambientalistas num sentido, pretensamente, mais amplo e naturalista 

(como é o caso dos “Verdes”), não concretizam uma finalidade apartada daquela que 

pedem de empréstimo a configurações político-ideológicas já estabelecidas. Nestes 

casos, é notória a perda da dimensão política fundamental que permita a atualização 

das aspirações políticas dos seus mentores e atores.  

Se a perda do horizonte histórico-temporal e doutrinário da diferença de classes e do 

sentido abrangente do conflito inter-classista continua a ser questionada e dissolvida no 

território do debate político contemporâneo pós-revolucionário, por maioria de razão se 

deve incluir uma tal pretensão mais especificamente localizada e restritiva na 

significação ideológica de um equívoco ou de um desejo programático particular 

adaptado e moldado ao momento presente. O combate pela proteção ambiental e por 

direitos específicos e delimitados não fundamentam uma dimensão política geral, mas 

inscrevem-se no território dos efeitos atuais do paradigma político-ideológico 

capitalista, sendo por isso, uma das marcas pensadas, realizadas e agravadas através da 

continuada perpetuação desse paradigma. Apesar do requisito ontológico apartado do 

que permanece onticamente localizado, o princípio de fundamentação aqui invocado 

mantém a sua negatividade e o seu contributo para uma visão sombria da realidade. O 

esvaziamento do sentido político desses movimentos “regionais” não contribui para 

enublar o fracasso do que é plural e autenticamente democrático que se tem revelado 

pela alternada substituição de estruturas sociais institucionalizadas, que corresponde, 

neste caso, a uma apresentação eufemística de tendências, interesses de classe e 

partidos políticos que acedem ou que possuem meios privilegiados de acesso ao poder. 

Como muitas vezes se tem afirmado com o risco de uma injusta banalização, a história 

recente das democracias desenvolvidas encontra-se marcada por uma previsível 

sucessão de Partidos cujas diferenças se têm esbatido e que, alternadamente, acedem ao 

poder, aos seus benefícios, vantagens e fruição pessoal e institucional. A radicalidade 

de uma visão plural não pode aceitar uma tal sucessão. Da mesma forma, não a pode 

considerar como sinal ou indício, minimal que seja, de uma indiscutível legitimação 



157 

 

plural do poder e da soberania. Nas democracias, a quebra da pluralidade e o 

comprometimento de um ideal de compromisso e de diálogo (que se deveria sobrepor 

às tensões e ao choque imposto pela adversidade das relações políticas), deve-se à 

incapacidade de assumir uma ação mais participativa ou de a limitar ao ponto de se 

tornar anémica. A relação de exterioridade entre os cidadãos ou eleitores (a 

superficialidade do seu envolvimento como reação perante os processos decisórios) e 

as estruturas de poder explica essa fragilidade da relação plural e da ação política 

agonística. Mas o seu efeito mais gravoso será, porventura, uma monotonia que se 

estabelece nas relações de poder soberano e que o afeta, inevitavelmente, na sua 

natureza prática: os atores e Partidos que o partilham sucedem-se monoliticamente, 

sem diversidade e pluralidade genuína ao ponto de serem, aqui e ali, apenas 

incomodados por tendências, movimentos e fenómenos de protesto.160 A imposição de 

uma permanência modelar a partir da realidade política monolítica afasta-se 

singularmente dos paradigmas teóricos ou propostas programáticas da sua alteração. O 

fluxo paralelo do real político não parece compadecer-se com a multiplicidade e o 

confronto dos ideais; a sua modificação e regulação tornam-se anémicas. 

Universalistas ou não, suportados por uma fundamentação racional ou empírica, pela 

unificação ou pela afirmação da diversidade, esses paradigmas correm o risco de não 

efetuar qualquer interferência no decurso e aperfeiçoamento da vida pública.  

A regulação funcional dos regimes políticos não mostra apenas uma estruturação 

formal dos atos públicos, mas a realização efetiva das aspirações dos povos; as regras 

institucionais e de sancionamento político desse funcionamento, sejam de carácter 

eleitoral ou outro, permitem, na medida do possível, garantir a efetividade de alguma 

intervenção de cidadania mesmo que se mantenha aquém do se pretende. Uma 

intervenção cívica e política minimalista é tanto mais prejudicial quanto se assiste, no 

momento presente (que se qualifica por um singular tumulto, sobretudo, ao nível do 

                                                
160 Mesmo que esse protesto possa adquirir uma expressão extrema ou extremista ou estruturar-se em Partidos 

que defendem ideais, aparentemente, desajustados face à realidade política como no caso dos Partidos Piratas, 

associa-se ao movimento reactivo face à monotonia verificada na partilha do poder. A inegável 

disponibilidade à morte em que se encontram os povos sujeitos à extrema e ampla repressão apenas contrasta 

com a resistência que tende a persistir depois do paroxismo reactivo. A impotência dos subjugados e a 

desproporcionalidade de forças coexistem com a presença da anulação física quotidiana, da humilhação e da 

crueldade. E o limite da destruição que tem sido tacitamente imposto e gerido através da restrição 

civilizacional mostra-se, nestes casos, totalmente inexistente.   



158 

 

quadro macroeconómico), à necessidade de afirmar uma participação mais incisiva. A 

vida pública necessita de um rejuvenescimento que não se compadece com os 

anteriores índices de participação que a transformaram num conjunto de atos formais 

desfasados no tempo. Manter essa formalidade, agravá-la pela perpetuação da 

indiferença e pela participação minimalista em nada contribuirá para a harmonização 

da relação de soberania.  

A relação dos cidadãos com o poder não tem que ser meramente formal ao nível da 

regulamentação: as regras funcionais da sociedade e dos regimes políticos têm que 

proporcionar a maior intervenção possível. Não podem ser vividas exteriormente como 

se fossem meros atos de tal modo vazios de significado político que dispensam a 

intervenção ativa, a vontade e a consciência. A relação performativa dos cidadãos com 

as mesmas deve ser uma evidência: não há atos públicos só porque há regras que, 

superficialmente, os regulam. A dimensão política que os originou é mais importante 

do que a suposta emergência facultativa de simples regras do jogo que podem ser 

mudadas repentina e arbitrariamente consoante os caprichos dos agentes ou atores 

públicos. Essas regras e os princípios que se encontram na sua base foram instituídos 

no decurso da evolução história, nos momentos de rutura e de transformação 

revolucionária. Dizem respeito a íntimas ambições e declarados desígnios históricos 

dos povos que na Europa e noutras partes do mundo se revoltaram, autonomizaram e 

comprazeram com uma liberdade política essencial à sua existência.  

A artificialidade do poder representativo que é formalmente legitimado pela vontade 

dos eleitores não se revela somente nos momentos em que ele se configura através de 

atos de escolha. Ela transparece sempre nos momentos em que as expressões concretas 

desse poder se realizam, ou seja, nas decisões que o acompanham, para além dos meros 

atos formais que o instituem. E essa razão não se prende apenas com a contrariedade, o 

repúdio ou a indiferença dos cidadãos perante essas decisões; o afastamento e a 

ausência de vínculo natural que deve ligar o ator e o espetador da relação soberana, 

deve-se também a uma crise mais profunda do que as falhas do modelo de 

representatividade: trata-se de uma brecha na intencionalidade do poder e da relação 

soberana.  



159 

 

Essa crise da representatividade deve-se, antes de mais, a uma brecha na confiança e 

à dissolução dos vínculos entre os representados e os representantes. 

Independentemente da naturalização desses vínculos ser apenas aparente, eles devem 

subsistir para além das reacções defensivas ou das contrariedades que, pontualmente, o 

abalam durante o exercício do poder. Não se concebe através dessa vinculação uma 

qualquer motivação psicopolítica ou centrada em mecanismos meramente psicológicos, 

já que a complexidade da ação e da reação política sugere e apresenta um grau de 

complexidade que transcende as razões dessa índole. Em todo o caso, a desconfiança 

agrava-se com a perceção da mentira e da dissimulação que, como facilmente se pode 

constatar no discurso e nas suas repercussões práticas, revelaram e continuam a revelar 

a sua pregnância.  

Na verdade, os mecanismos, procedimentos sucessivos, sucessórios, alternantes 

(que verdadeiramente negam os pressupostos de base que os promovem como 

alternativos) podem sugerir, a dada altura, a vigência prática da afirmação do mais 

forte em detrimento daquele que deve meritoriamente aceder ao poder. Fica por 

esclarecer se esse novo pressuposto pode corresponder à verdadeira face de uma 

insinuação predatória do poder e não a uma vitória no plano político daquele que se 

mostrou e se fez persuadir como o mais capaz. Porventura, as raízes predatórias da 

afirmação da lei do mais forte ou daquele que se afirma (quase sempre) de modo mais 

favorável perante o que, fatalmente, se mostra como mais débil na ordem da (falsa, 

aparente) sucessividade do poder – ou do acesso ao seu estatuto representativo e 

institucional – imbricam-se nos dispositivos e suportes económicos e não politicamente 

formais. Mas essa afirmação de superioridade, no contexto aqui considerado na ordem 

político-jurídica estatal é, desde logo, marcada por uma tal propensão predatória, ou 

mais eufemisticamente, suficientemente forte ao ponto de passar por uma real 

capacidade em subjugar o outro através de um conjunto de capacidades e apetências 

que não parecem, à primeira impressão, fortuitas. Os mecanismos de sucessividade 

representativa do poder escondem, na verdade, um pendor de subjugação (para não 

insistir no duro significado que transporta consigo o termo ‘predatório’)? E porque 

razão esse pendor não pôde ser combatido pela emergência, contraposição ou legítima 

‘imposição’ de uma outra alternativa? A predação presente na mais crua revelação dos 



160 

 

mecanismos ou dispositivos com que o poder subjuga, não acarreta consigo nenhuma 

indicação quer de mera desumanidade, quer de conotação com qualquer proximidade à 

categoria de animalidade; trata-se, tão-somente do modo severo, cru, ou por vezes, 

absolutamente violento com que essa subjugação se exerce e que tem como par da 

relação o homo sacer. Não se propõe, assim, nenhuma cedência à vida meramente 

biológica que possa servir para evitar ou mascarar uma relação que, desde sempre, se 

apresenta como politicamente determinada. O indicador biopolítico supremo refere-se, 

por isso, à existência dos seres humanos e à sua disponibilidade ou exposição à total 

subjugação, morte (ou destruição) tal como se pode verificar na relação política 

soberana. A circunstância em que a qualificação rácica é convocada, (e que serviu de 

pretexto, quer em meados, quer no final do século XX para a dizimação em larga 

escala em vários contextos e áreas do planeta), a inferiorização ou animalização dos 

seres humanos (a sua redução analógica face aos seres não humanos), não desmente 

essa qualificação política. Animalizados, subjugados, destituídos do seu estatuto 

humano a uma escala extrema e inaudita, os humanos mantêm-se circunscritos à esfera 

do poder soberano e da ordem jurídico-política. E mesmo nas situações em que o 

elemento rácico se encontra, aparentemente, ausente (no caso do poder democrático 

representativo) ou mascarado pela referência xenófoba (nas ideologias e Partidos 

extremistas atuais), deve-se ter sempre em conta a dimensão política do poder e do seu 

exercício. Agamben não se refere, porém, (pelo menos a título explícito) à presença de 

uma determinação de tipo predatório como a marca da subjugação do mais forte, 

atenuada, mascarada ou dissimulada, por uma série de estratégias, que hoje, surgem 

sob a forma de fatalidades ou estados de necessidade; o mais forte que 

recorrentemente, tem acedido ao poder pelo melhor uso que dá a essas estratégias seria 

o agente da predação ou o ator predatório. A questão de saber se essa imagem serve 

melhor a subjugação envolvida na relação biopolítica em que tende a prevalecer, cada 

vez mais, a existência como vida nua, fica, por isso, em aberto. A estratégia predatória 

já não se esgota no desprezo e no afastamento face aos interesses dos ‘sem parte’ mas 

na ação concreta que os destitui, os anula e destrói sem limites e não apenas no plano 

etno-rácico em que se exacerba, em certas circunstâncias a violência destruidora; essa 

anulação tem uma expressão política, talvez ambígua (onde se joga a aparente escolha 



161 

 

alternante dos membros dirigentes dos regimes representativos) e, sobretudo, uma 

dimensão financeiro-económica, em que a subjugação hegemónica, invisível, 

vinculadora, inexorável se desvela sem os rodeios arquitetados por um regime 

politicamente pacificado; os efeitos agressivos, destrutivos da hegemonia no plano 

financeiro-económico e os seus correlatos defensivos usados pelos governantes na 

tentativa de os atenuar, não se podem, nunca, restringir a um plano material ou ‘infra-

estutural’. As razões subjacentes às orientações materiais escondem, na verdade, uma 

base política que não pode ser ignorada, sob pena de se pactuar com a ornamentação 

discursiva mediática e mediadora do discurso hegemónico. Essa dimensão parece ser 

desmentida pela incursão da estratégia defensiva do designado ‘capitalismo 

económico-financeiro’ num território em que não imperam valores liberais nem 

regimes democráticos; porém, esse desprezo pragmático pelas objecções que essa 

incursão poderá colocar faz, igualmente, parte do cerne do pensamento hegemónico 

liberal. Basta lembrarmo-nos das alianças ambíguas, contraditórias e (aparentemente) 

incompreensíveis entre o Ocidente liberal-democrático e certos regimes (por exemplo, 

latino-americanos) não democráticos. Trata-se de ressalvar e favorecer a sobrevivência 

da hegemonia subjugadora, não obstante se fazer uso, pontualmente, de meios 

politicamente distorcidos através da instrumentalização de ideologias e práticas 

extremistas que foram úteis no passado e que continuam a ser operativas no presente. 

A estratégia é hegemónica porque é dominadora e, também, extensiva à escala global e 

baseia-se num perigoso e injusto ímpeto individualista: depois da crise global foi 

notória a redistribuição social e comunitária dos prejuízos financeiros-económicos e a 

tendência consolidada para manter privilégios e benefícios acumulados de acordo com 

os interesses individuais ou atomizados, muitas vezes, aqueles que se encontravam no 

cerne causal da implosão financeira. A análise política e filosófica dessa motivação e 

dos seus efeitos mostra, neste caso, uma sua pertinência que se afasta dos 

desajustamentos, inadequações e contradições da análise económica e financeira. A 

desenvoltura reativa com que, ao nível político-governativo e financeiro, se procurou 

restabelecer a anterior ordem hegemónica, contrasta com a sinuosidade e falência dessa 

análise. Nesse aspeto, a estrutura de governação foi, sem dúvida, mais eficiente do que 

a sugerida por aqueles que tentaram e, ainda, procuram explicar ou justificar a 



162 

 

estratégia hegemónica. Nesta enquadram-se os mentores de uma análise mais 

propriamente económico-financeira. A transformação imposta por essa desenvoltura e 

que se consubstanciou no célebre ajustamento requerido pelo estado de necessidade 

(que se sequenciou à crise das dívidas públicas soberanas), corresponde à apelativa 

ideia da alteração adequada das sociedades de acordo com as exigências do tempo 

presente. Contudo, essa transformação consiste no conjunto de modalidades, 

estratégias, jogos, relações e dispositivos que refletem o modo como o próprio 

capitalismo global procura manter e perpetuar a sua hegemonia ou assegurar os meios 

da sua sobrevivência futura quer no plano institucional quer material. Não obstante as 

similitudes que possam existir entre esses modos e os que foram instituídos no 

passado, parece óbvio que a contemporaneidade impõe novas modalidades, novos 

meios operativos e novas necessidades, aparentes ou reais.  

O ato ‘predatório’, não obstante a radicalidade da sua simples (isenta de mediações) 

afirmação não pode ser definido ou sugerido a partir do seu congénere natural: não se 

compreende no referido acto qualquer impulso individual que tende a garantir a 

sobrevivência pela anulação (necessariamente drástica ou violenta) do outro; a marca 

da individualidade não é, assim, fundamental já que o que se considera deve ser o traço 

sistémico que se continua a impor independentemente da possibilidade do impulso 

singular do indivíduo que se faz, igualmente, notar na ordem das coisas. A discussão 

(pertinente) sobre a radicalidade desse ato e do princípio que o sustenta não parece, em 

todo o caso, afetar a emergência da violência global ligada à notoriedade da subjugação 

do indivíduo e, sobretudo, dos povos ou populações. E a dificuldade em fixar esta 

última categoria não poderá substancializar a possível negação da ocorrência 

predatória. Mas se a radicalidade desta for discutível na base do confronto com a 

realidade política das sociedades mais desenvolvidas, o mesmo não sucede com as 

comunidades inscritas em territórios devastados por uma imposição de orientações 

económico-financeiras e empresariais. A multiplicação dos exemplos de uma tal 

devastação mostra-se ociosa no momento em que ela começa a ceder o passo perante o 

quadro referencial dos países que fazem parte da esfera civilizacional do Ocidente.  

A realidade da determinação política segundo uma orientação deste tipo, pode ser 

comprovada independentemente das posições anti-egoístas cooperantes, solidárias de 



163 

 

cariz militante. A predação segue, em geral, um ímpeto de base individualista que não 

é posto em causa por essas ações militantes ou por outras mais radicais fundadas em 

envolvências pessoais e comunitárias, por vezes muito marcadas ideologicamente. A 

face mais incisiva da predação individualista e a negatividade dos seus efeitos 

desenvolvem-se paralelamente a essas ações meritórias e, dada a sua dimensão política 

fundamental, não é possível realizar a sua efetiva superação. Essa militância de base 

religiosa ou não religiosa, aquela que tem em conta uma devoção justificativa ou uma 

satisfação, por vezes, designada de psico-social (e que é associada a uma satisfação 

específica decorrente da ação solidária militante), não põe em causa essa determinação 

política, sucedendo, doutro modo, que os efeitos da sua atenuação se considerem 

inexpressivos. Desses efeitos fazem parte pequenos e insignificantes gestos (na sua 

realidade e na sua auto-proclamação) que acabam por adquirir repercussões 

gigantescas: qualquer medida económica, técnico-financeira ou falsamente estatística, 

possui enormes repercussões. E estas pressupõem sempre o significado político desses 

gestos ou medidas técnicas e nunca da sua dissimulada proclamação: as notações 

financeiras fazem parte, evidentemente, desses gestos em que o jogo da dissimulação 

faz parte integrante da sua lógica: a sugestão da sua insignificância que ocorre na auto-

proclamação ou auto-publicitação é, na verdade, uma atitude mais defensiva do que 

significante. As repercussões de medidas com que se pretende ornamentar o estatuto de 

pequenos gestos, de meras decisões estatísticas e quase informais, acabam por 

ocasionar efeitos devastadores. Da estratégica dissimulação faz parte o jogo de 

sombras que a proclamação da insignificância envolve; sabendo que os efeitos serão 

sempre a medida da importância significativa do gesto (da decisão técnico-financeira), 

pretende-se negar a evidência: a enorme negatividade dos efeitos demonstra que essas 

medidas devem ser tidas em conta como decisões de enorme importância; a questão de 

saber se são pertinentes, justas, equilibradas e ponderadas faz parte de outra estratégia 

mais invisível: as decisões técnicas escondem, na verdade, desígnios políticos. E 

podemos, claramente, integrar essas posições estratégicas, esses efeitos e essas 

decisões, (que apesar da negação da sua importância se afiguram verdadeiramente 

importantes), no ímpeto referido como predatório. Na base dessa referência, 

aparentemente, radical está a extensividade dos efeitos negativos supervenientes da 



164 

 

subjugação que, apesar de fazer uso de vários meios instrumentais e servir-se de várias 

faces, perspetivas e representações, continua a manter a sua determinação essencial que 

consiste na dominação. E nela está sempre presente a relação soberana que integra o 

subjugador e o subjugado. A sempre surpreendente frieza com que o par mais fraco da 

relação é subjugado, é uma das marcas dessa radicalidade predatória. A ignorância ou a 

perda da percepção acerca do significado político das repercussões que tornam 

evidente essa subjugação, parece fazer parte da estratégia dissimulatória. Saber até que 

ponto essa estratégia é assumida ou que se apresenta como inconscientemente 

defensiva, constitui uma árdua tarefa. 

 Em suma, a hegemonia, o pendor subjugador e predatório do poder e da relação 

soberana mantém-se, assim, como o fio condutor da realidade política para além dos 

princípios e traços culturais identitários.  

Por outro lado, se nos quisermos fixar (ainda que a título hipotético) num outro 

indicador estruturante, a mentira intencional, verificamos que através dele o poder 

pode ser, tem sido, transversal e intemporalmente instituído. O agente político 

representativo não diz, intencionalmente, a verdade, ao paciente que, nos casos 

extremos, se pode situar no nível mais baixo de subjugação e de disposição à anulação, 

morte e destruição. E o facto dessa destruição significar, algumas vezes, (talvez 

demasiadas vezes), auto-destruição, não altera o quadro de referência da relação 

soberana. O agente público, o ator político falseia, distorce e mente aos que, em 

determinadas circunstâncias, o legitimam em termos de estatuto estabelecendo as 

condições concretas do exercício do poder. E não se refere nesta categoria da mentira, 

aquela que pode ser útil, tácita, diplomática, talvez construtiva (apesar de, 

inflexivelmente, repudiada pelo quadro de referência ideal do rigorismo e da 

fundamentação imperativa ético-jurídica kantiana) mas a que é estrutural, intencional, 

dominante.161 A mentira política que ensombra, acompanha e, por vezes, justifica a 

violência da relação soberana, a que se institui de modo essencial a partir da sua 

                                                
161 Kant, «Sobre um suposto direito de mentira por amor à humanidade.» in A paz perpétua e outros 

opúsculos, trad. Artur Morão, Lisboa, Edições 70, p. 173 ss.  

A formulação vazia do mandamento kantiano, atribuível a qualquer lei ou princípio legal abrangente, é 

cooperante com a não indicação de regras que destronem, inequivocamente, a legitimidade da mentira 

conveniente. Esse esvaziamento incide, exactamente, sobre aquilo que permitiria contextualizar a resposta 

mais satisfatória à questão da mentira conveniente. A exigência de um modelo ético racional é incompatível 

com a possibilidade dessa mentira, mas não impede a sua aprovação num contexto prático não formal. 



165 

 

presença no passado, na modernidade e na contemporaneidade não é um simples 

sintoma, sinal ou traço de certos regimes e modelos sócio-políticos. Perpassa todos os 

modelos e regimes e mantém-se omnipresente, indiferente à evolução da realidade 

social e aos mecanismos que, muitas vezes, a desmascaram e denunciam. Acede, por 

isso, tal como a violência e a disposição à morte e à destruição (e à indução à auto-

destruição) ao patamar de uma marca essencial da relação soberana e não a um 

qualquer modelo específico, culturalmente localizado na sua formalização? Pode 

revelar-se, hoje, de modo tão insidioso como no passado, permitindo a rememoração 

dos momentos mais drásticos da barbárie (remota ou próxima)?   

A possibilidade, a intenção (ou ‘intencionalidade’) fazem parte da constituição da 

mentira em geral e determinam a mentira no domínio político.162 Não se trata, somente, 

de se proceder a um confronto formal entre os dois pares de uma relação, a mentira (e a 

sua possibilidade) e a verdade mas de considerar, sobretudo, a verdade ou a mentira 

como o estádio final dessa possibilidade; ou seja, o ponto culminante dessa 

possibilidade constitui uma realização decisória nefasta (a mentira) ou benéfica, 

aceitável e admissível (a verdade ou a veracidade). A decisão pode contrariar a 

assinalável dificuldade em mentir a si próprio para além da referência patológica da 

análise diferencial e da sua assunção ou relevância teórica: mentir a si mesmo 

pressuporia tomar-se como um outro, o que ne sempre é viável; contudo, numa 

referência patológica essa cisão poderia ser possível contrariando, assim, a 

transparência dessa relação a si mesmo. Portanto, para além desse quadro de 

referência, a decisão mostra-se consciente na sua negatividade e, esta, consiste na 

realização de uma mentira como afronta ao outro e não como efeito positivo de 

qualquer discurso ficcional criativo ou da afirmação da riqueza própria do agir. Neste 

último caso, a possibilidade de mentir permitiria a abertura de possibilidades própria da 

indeterminação futura do agir que, só por si, não implicaria nenhuma diminuição, 

prejuízo ou destruição do outro. A premência da vontade da decisão marcada pela 

intenção é determinante quando se trata de pensar a mentira e os seus efeitos no 

domínio político o ético-político. Não aceitar qualquer condicionamento ou nuance à 

                                                
162 Derrida, Jacques, Sob palavra. Instantâneos filosóficos, trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Fim de 

Século, 2004, p. 93. 



166 

 

possibilidade de mentir ou de dizer a verdade, de agir a partir da mentira ou da verdade 

poderá degradar essa possibilidade e a decisão como realização da vontade: o modelo 

intencional da verdade ou da veracidade, ou aquele que preconiza a transparência 

incondicionada, tentando privilegiar o estatuto positivamente incontornável da verdade 

pode, significativamente, pôr em causa a riqueza da ação e dos contextos complexos 

que desmentem, concretamente, o confronto naniqueísta entre os dois pares da relação.  

A intenção presente na mentira afasta-a do erro e do engano; da mesma forma a 

mentira entretece complexas relações com o falso, o ilusório e o ficcional; em termos 

factuais, é de difícil determinação e pode resvalar para um dos lados considerados na 

polaridade: o positivo e o negativo. A neutralidade, porém, parece ser-lhe estranha já 

que em política pode assumir a face da mais perigosa das ilusões ou estratégias. A 

relação ou mesmo a similitude entre a mentira e a narrativa ideológica, de difícil 

explicitação, corresponde a um terreno escorregadio. E o mesmo nem sempre é 

aplanado pelo propósito crítico que tende a denunciar de forma inequívoca os truques e 

apetências dos versados na arte da propaganda. Se a mentira puder ser claramente 

desmontada na estratégia ideológica, conduzirá, provavelmente à negação da tese 

segundo a qual não se pode mentir a si mesmo, visto que a cisão entre si e o outro é de 

difícil ponderação na análise política ou ético-política. Uma tal cisão poderá servir para 

fornecer premissas ao argumento da desresponsabilização acentuando a sua 

inaceitabilidade. A desresponsabilização não pode integrar o elenco dos efeitos 

possíveis da tipologia da mentira política, orientado pela marca da intenção e da 

emergência subjetiva da vontade. Mas se aceitarmos a pertença da narrativa ilusória 

das ideologias à linearidade da mentira sem hipótese de remissão, encontramo-nos 

perante a impossibilidade de as aceitar como utopias ou ficções. Essa impossibilidade 

seria, igualmente, agravada pelo facto dessas narrativas terem penetrado no terreno da 

História, procurando corresponder à sua ânsia de concretização absoluta. 

Independentemente de se reconhecer nessa intervenção o rosto do mal e da mentira 

pura e dura, ou de a considerar como a realização de um desígnio ou projeto que se 

instituiu para além da mentira e da verdade, deparamos não com um erro que marca 

certas ideologias na História (e, em particular, as que nos habituamos a agrupar na 

categoria de totalitárias), mas como a concretização da mentira transformada ou 



167 

 

transfigurada no mal. E ainda que se tente minimizar essa intenção pela 

sobrevalorização da dificuldade em provar que alguém mente genuinamente, não 

faltarão indícios e evidências factuais de que se trata da emergência do mal e da 

mentira num grau tal que torna inequívoca a sua monstruosidade.  

Da fenomenologia política da mentira e, sobretudo, nos moldes em que ela se 

articula contemporaneamente com narrativas mais abertas e menos dogmáticas do que 

as que macularam o passado recente, fazem parte vários eventos discursivos, desde o 

apelo à crença, à afirmação recorrente e institucionalizada da promessa. Caberia a uma 

desassombrada analítica da mentira a tentativa de situar a fronteira entre as raras 

promessas de boa fé e a mentira descarada e, seguramente, prejudicial que origina e 

agrava a tensão e a violência social. Como fez saber Arendt, o grau de destruição 

implicado na mentira moderna concebida como absoluta, integrou definitivamente a 

lista das propriedades da narrativa ideológica totalitária.163 Se a mentira não basta para 

se descrever cruamente a situação da narrativa totalitária e dos seus efeitos práticos, 

permite, pelo menos, identificar a sua dimensão política nefasta apesar da ponderação 

de se tratar de um contexto histórico que foi mais favorável à mistificação, 

desconhecimento e desinformação. A atual sofisticação dos meios retóricos sob os 

quais a mentira se oculta e que vai desde a aparente e falsa obsessão com a 

transparência e com o discurso de verdade, até à mentira em segundo grau (já 

assinalada, por exemplo, no discurso hitleriano), pressupõe, como pano de fundo, um 

cenário em que se torna mais difícil fazer-se valer da ausência de informação e da 

existência de elaborados mecanismos de desinformação de inacessível 

desmontagem.164 Porém, a indignidade da mentira acaba por sobressair não obstante as 

capas escolhidas para a acolher; e ela revela, em última instância a negatividade da 

intenção do ator ou agente político.   

O fechamento, a inviabilidade e a artificialidade da verdade incontornável poderia 

situar-se na mesma linha de rivalidade com a mentira prejudicial. Não há, portanto, 

afirmação simples da verdade e da mentira a partir da possibilidade (potência) real de 

                                                
163 Arendt, Hannah, «Verdade e política», in Entre o passado e o futuro, trad. José Miguel Silva, Lisboa, 

Relógio D’Água, 2006, p. 243.  
164 Derrida, Jacques, Histoire du mensonge. Prolégomènes, Paris, Galilée, 2012, p. 85: «(…) Art dans lequel 

Hitler était passé maître et qui consiste à dire la vérité en sachant qu’on ne será pas pris au sérieux par les 

non-initiés.»  



168 

 

as instituir no terreno do discurso e da ação política. O sentido absoluto da mentira ou 

da verdade parece ser tão precário como a mesma qualificação atribuída à negatividade 

ética ou ao mal moral. Os exemplos contemporâneos da defesa militante da 

transparência incondicionada transportam-nos facilmente para a constatação dos seus 

malefícios imediatos ou diferidos no tempo. E não são apenas as questões associadas à 

necessidade de preservação da segurança que se devem relevar mas muitas outras 

decisões e actos decisórios em que a razão de Estado se encontra envolvida. Tal como 

a acção e a decisão política, a mentira como determinação ou efeito destas, goza da 

ambiguidade, indeterminação, condicionamento que a pode situar num terreno distinto 

da pura e simples negatividade. E cabe, ainda, ao discurso da verdade e da veracidade 

convocar esses condicionamentos que não podem ser liminarmente rejeitados, sob pena 

de se afirmar dogmaticamente a simplista proveniência da mentira ou da verdade do 

fundo comum da possibilidade. A verdade ou a mentira vivenciadas, assumidas, 

configuradas pela intenção “pura” são, a todo o instante, desmentidas pela decorrência 

factual, pela pressão e marcha das circunstâncias históricas não sendo, por isso, 

legítimo, subtraí-las a esse território em nome da arquitetura transcendental de um 

imperativo que doravante se passa a constituir como um paradigma ético-político. E 

esse condicionamento que deve ser destacado na análise filosófica (singularmente 

enriquecida com a ponderação jurídica, entre outras) subsiste para além das referências 

mais declaradamente ‘psicológicas’ como a suspeita, a desconfiança, o calculismo e a 

pressuposição. A dificuldade, nestes casos, não reside somente na fragilidade da 

qualificação e da aceitação de um quadro teórico de referência que degrada o discurso 

perante análise e argumentação filosófica, mas a clara identificação das motivações ou 

razões que sustentam ou fundamentam o desvio face à verdade ou o que se considera 

como tal. O esforço de imaginação requerido para situar essa identificação no plano 

político deve ser atenuado pelo evitamento de considerações ambíguas: em caso de 

dúvida, deve exigir-se uma correspondência aos factos ou a denotação menos nebulosa 

que parece esconder-se sob a capa das legítimas intenções dos atores políticos e das 

suas decisões por vezes prisioneiras da controvérsia. É, sobretudo, nas situações de 

conflitos regionais e geo-estratégicos com repercussões mais vastas ou mesmo globais 



169 

 

que se deve requerer essa correspondência; qualquer suspeição ou ambiguidade que 

envolva uma posição assumida da parte desses actores seria menos desculpável.  

A massificação da mentira que se assume como uma das facetas ou dimensões da 

modernidade, estendeu-se a múltiplos regimes políticos, sociedades fechadas e abertas; 

o desprezo pela verdade, que nos regimes de privação das liberdades cívicas e políticas 

se alia facilmente à propaganda, e nos regimes de declarada e óbvia exceção se 

compatibiliza com a circunstância da emergência, assume nas democracias um estatuto 

mais enigmático; a razão de se assumir uma mentira que está mais exposta à 

desconstrução e ao repúdio e persistir nela a todo o custo encerra algo de 

enigmático.165 A sua utilidade é mais complexa do que a assunção mais ou menos 

oculta e dissimulada de razões de raça, de ideologia ou de continuidade no poder 

através de um gesto arbitrário e autoritário. A lógica do poder e da sua perpetuação 

pode, em parte, explicar essa propensão (quase suicidária) que se verifica nos regimes 

democráticos em manter uma mentira que se considera, em princípio, mais exposta aos 

mecanismos da sua anulação; mas o mistério consiste, precisamente nesse apego e na 

energia mobilizada em manter viva a mentira. Trata-se de tentar manipular a realidade 

ao ponto de a pretender conformar aos esquemas mentais dos atores públicos? Mas 

nesse ponto, e apesar de nos regimes democráticos não se verificar o que Koyré associa 

aos regimes totalitários ou seja, o primado da mentira, continuamos confrontados com 

uma fuga ativa à verdade e uma negação dos factos que contrariam certas orientações e 

linhas decisórias do poder governativo. Trata-se, talvez, da tentativa desesperada em 

conformar a realidade à orientação político-governativa e ao quadro decisório do poder 

executivo. Mas isso não impede que a mentira ‘involuntária’, a mescla de bloqueios 

ideológicos na ação política quotidiana e a contaminação ilusória que faz parte 

integrante da ação político-programática se revele, de forma surpreendente na ação e 

decisão executiva. Não sendo propriamente simples mecanismos de defesa de carácter 

psicológico, ilusões facilmente evitáveis ou tendências seguidistas de cariz dogmático, 

trata-se de um fenómeno que serve o propósito de impor, de forma inaceitável e 

sempre escandalosa, a mentira perante a consideração dos factos e da decorrência da 

realidade social. Na cena mundial são célebres os investimentos dessa mentira 

                                                
165 Koyré, Alexandre, Réflexions sur le mensonge, Paris, Allia, 2004, p. 10. 



170 

 

organizada perante os quais muitos cederam ou, pelo menos, mostraram a maior 

complacência. Um destino diferente, poderá assumir a mentira mais ou menos 

declarada nas situações de emergência decorrentes da presente crise global: o medo e a 

conformação a orientações que se consideram politicamente superiores, a impotência 

face a instituições que ultrapassam os quadros de referência nacionais ou domésticos, a 

frágil e passiva gestão de expetativas, levam a incrementá-la perante todas as 

evidências contrárias. A mentira neste caso, afigura-se como mais uma defesa possível, 

mas a sua precariedade é notável e deveria levar, mais uma vez, à sua reconsideração. 

A premissa de se servir da mentira como plataforma ou premissa para a modificação da 

realidade, para a sua alteração qualitativa, para a melhoria da sua condição presente 

pode conduzir a ilusão a uma nova dimensão. Tratando-se de uma posição submergida 

numa certa posição tácita que pode possuir algumas virtudes, mas a resolução final da 

sua produção no universo da realidade social, a sua utilidade continua, mais uma vez, a 

ser incerta e discutível. 

A questão que inquietou o adolescente Wittgenstein, ‘porque devo dizer a verdade 

se me é mais conveniente mentir’, inscreve-se na fronteira, sempre presente e 

atualizável do ético na confluência com o político. A invocação de qualquer razão 

fundante de base teológica é sempre polémica do ponto de vista filosófico. E as suas 

insuficiências ou as desconfianças que gera, agravam-se na presença de respostas 

místico-religiosas.  

O quadro quase utilitário que envolve a questão e a sua implícita resposta tem que 

ser problematizado: ao duvidar da conveniência em não mentir pode afastar-se a 

superioridade da verdade seja ela condicionada ou não. A superioridade da mentira, 

tácita ou não, utilitária ou não, tem sempre implicações negativas, e estas podem 

devastadoras. A conveniência abala a confiança, a fiabilidade e a segurança relacional; 

lança-nos num oceano tempestuoso em que poucos limites são indiciados ou 

assinalados à navegação desamparada. Se é certo que, no discurso e na ação política é 

preferível condicionar a mentira, ceder à sua conveniência seria sempre um modo 

perigoso de o fazer. Seria pretender impor um interesse alicerçado na exigência 

personalizada ou elitista. O escândalo da simples formulação da pergunta ou da 

questão deve-se à sua possível ressonância ético-política. A mentira declarada já não 



171 

 

pode ser contextualizada hoje; pelo contrário, os efeitos pungentes da sua revelação são 

objeto de formas empenhadas de militância. Se, em certos casos, é possível aceitar o 

condicionamento da mentira, a ordem de razões a que obedece tem que ser 

minimamente explicitada, essa é, precisamente, a exigência da mediatização global da 

palavra. Mesmo que se encontre, muito aquém da sua satisfação, essa exigência é 

constantemente rememorada e ecoa amplamente no espaço público.  

Porém, as relações e imbricações complexas entre a mentira e a verdade, assumem 

uma forma que não permite destacar a mentira óbvia e ‘perversa’ e a verdade 

‘virtuosa’. Esse facto, que por si só, se revela um obstáculo ao repúdio da mentira põe 

igualmente em causa a aparente aceitabilidade e a irrefutabilidade da defesa da 

transparência sem limites. Em certo sentido, a mentira pode ser defensável e a verdade 

recusável ou, pelo menos, envolta num manto de ambígua e perniciosa rede de 

implicações. Essa constatação que pode fornecer corpo e substância a situações de 

exceção não justifica, em todo o caso, a continuada e desastrada utilização da mentira, 

quer como arma política, quer como meio de ludibriar os opositores e adversários e, 

extensivamente, minar as relações de cidadania. 

A verdade pode assumir múltiplas faces tal como a mentira pode ser mitigada e, em 

certas circunstâncias, pelo menos, justificada; mas isso não impede que a mentira e, 

sobretudo, aquela que serviu instrumentalmente a diminuição, a subjugação e a 

destruição do outro, não seja associada (a título permanente) ao elenco dos indicadores 

mais negativos da ação e decisão política. A mentira pode ser, nalguns casos, 

escondida por uma meia verdade ou por uma correta posição ou perspetiva parcial; a 

sua fragmentação impede-a de se tornar imediatamente inaceitável e reprovável e a 

tarefa analítica da Filosofia consistirá, porventura, na reevocação ou recuperação do 

velho paradigma desconstrutivista. Talvez este possa dar (novamente) conta, não da 

mentira exposta na sua visibilidade plena e do desprezo por quaisquer princípios 

considerados incontornáveis, mas das vias indiretas pelas quais os atropelos se 

insinuam na marcha impetuosa da verdade. Os meandros da análise política são, por 

vezes, insuficientes para servir de guia à análise, pelo que se torna, por vezes, 

necessário invocar domínios extra-filosóficos ou que com a Filosofia mantêm relações 

de proximidade e vizinhança controlada.  



172 

 

O fundo religioso da obrigação de dizer a verdade é, neste caso, um dos territórios 

menos insuspeito; a similitude arcaica entre a religião e o direito e a sua concomitante 

expressão política sedimentada pela evolução histórica, atenua a estranheza dessas 

relações e da sua reaparição casuística. 

Talvez o fenómeno mediático-comunicacional tenha transfigurado a mentira política 

totalitária que ocorreu no passado e se verifica ainda no presente em regimes 

anacrónicos. Na democracia joga-se com a verdade, encenando-a, mas sobretudo, joga-

se e encena-se na presença da verdade e não na da simples mentira, desinformação, 

propaganda, segredo e manipulação. Será esse o estádio mais complexo da emergência, 

do confronto e da relação entre os dois pares? A mentira democrática é, talvez, a mais 

complexa das mentiras porque surge directamente no palco da constatação da verdade, 

da sua possibilidade e realização. Acaba por ser marcada e instituída pela dominação 

que não se presentifica somente nos regimes autoritários. Essa dominação situada no 

terreno (sempre maleável e, valorativamente, degradável) da determinação política 

invade o domínio dos factos, desprezando a dignidade própria de uma instituição 

regimentar marcada pela escolha livre. A dominação de cariz ideológico tende a 

submergir a força dos factos, impedindo-os de se tornarem impositivos e inegáveis. 

Essa dominação hoje, como outrora, é de carácter ideológico mas, seguramente, o 

confronto entre visões do mundo ideológicas é agora mais decisivo porque nos 

encontramos numa situação limite da naturalização de um sistema de forças que 

esgotou as possibilidades de equilíbrio ou de superação das dificuldades em vista de 

um reequilíbrio. Sendo assim, a dominação exercida por uma verdade subjetiva e 

ideológica revela toda a sua fragilidade no momento em que o encobrimento, a 

mistificação e a submersão dos factos deixa de fazer valer a sua naturalidade e 

aceitabilidade. A circunstância de ser agora menos aceitável do que outrora uma 

dominação que submerge os factos e minimiza os erros e falhas as suas previsões e 

orientações (ao nível tecnoeconómico e tecnofinanceiro), deve-se à nossa maior 

propensão para conhecer os referidos factos ou acontecimentos. A verdade possível é 

agora mais facilmente mediada pela presença e extensão global da informação. Os 

projetos e ímpetos ideológicos são, hoje, menos mascaráveis pela ocultação, 

dissimulação e distorção factual. A tradicional tendência à superação dos seus limites 



173 

 

torna-se, assim, mais difícil de realizar sem gerar conflitos e obstruções de toda a 

ordem. A virtualidade e a potência da dominação ideológica já não depara com a usual 

incapacidade para situar a ordem factual no seu terreno mais objetivo. A sua tarefa, 

encontra-se, nesse sentido, muito mais dificultada, o que não significa que não 

persistam algumas reações passivas e próximas da subserviência daqueles que, 

aparentemente, se situam noutro lado da barricada. E a pertença (talvez não muito 

delineada ideologicamente) ao corpo médio social constitui, sem dúvida, um 

fundamento seguro dessa reação passiva ou ausente. Como esse corpo médio é, 

sobretudo, marcado por uma posição de subjetivação (mesmo que imprecisa do ponto 

de vista ideológico) e não de simples vivência ou estruturação económico-social, torna-

se menos propenso à efetiva ou inequívoca identificação. No projecto ou ímpeto 

dominador ideológico, a mentira, a dissimulação e a distorção dos factos ou, mesmo, a 

ilusão, encontram-se estruturadas e coordenadas. Não são fortuitas e caoticamente 

dispersas. O seu indiscutível grau de estruturação, por vezes, hierárquica, deliberada e 

ponderada e não, simplesmente, casual e espontânea (o que, por vezes, acaba por 

suceder), é proporcionado pelo domínio em que se institui, ou seja, o domínio político 

que sem ser sempre e, em todos os momentos, prevalecente, é essencial e determinante 

no modo como essa dominação ocorre. A dominação ideológica é sempre inaceitável 

nos momentos em que se eleva ao extremo a condição social desigual e quando, ainda, 

subsistem forças suficientes para a combater. A sua capacidade para distorcer e ocultar 

os factos não lhe fornece, no actual quadro de vivência sócio-política democrática, 

instrumentos adicionais que favoreçam a sua permanência. Mesmo perante as verdades 

da Geometria, o ímpeto e a força dos interesses dos que dominam prevaleceria, ao 

ponto das mesmas serem suprimidas se, por alguma razão, fossem consideradas 

contrárias a esses interesses.166 E os referidos interesses não poderiam constituir-se 

num âmbito meramente privado mas, teriam que obter, possuir ou aceder ao patamar 

do domínio político. É neste que se joga a natureza essencial da dominação ideológica 

e da sua expressão no poder soberano, que afeta e anula o interesse privado (particular 

ou subjetivamente individual). A verdade ou a sua filtragem científica adquire um 

                                                
166 Hobbes, Thomas, Leviatã, cap. XI, trad. João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva, Lisboa, 

INCM, 1995. 



174 

 

estatuto ou posição que a aparta dos factos, porventura, de forma mais insidiosa do que 

a sua imagem modelar reivindicada pela Filosofia desde a Antiguidade. A verdade 

meramente factual, para além de qualquer modulação racional ou não racional, acaba 

por aceder a um plano mais ficcional do que se deseja no momento em que se tenta 

estabelecer a nobreza e a transparência do real puro e simples. A filtragem significa, 

neste caso, a possibilidade de situar a verdade nos diversos domínios que a consciência 

permite. Fixada num sentido extra-moral ou especificamente ético-político, deve a 

verdade opor-se sem rodeios ou complexos (no sentido prosaicamente psicológico), à 

falsidade e à mentira e, sobretudo, à que intervém de forma acentuadamente nefasta no 

domínio político. Num certo sentido, o perigo de uma verdade (esotericamente) 

libertadora assemelha-se ao desejo ilusório da sua pureza transformado em categoria 

do pensamento e do real. Porém, a descrição factual não pode, em detrimento das 

suspeições de que são alvo essas filtragens, ser recusada na sua emergência objetiva. E 

essa será tanto mais depurada quanto mais for situada e ordenada por uma intervenção 

suspensiva, ou seja, a que recusa demasiadas apropriações interpretativas. Apesar de 

tudo, mesmo considerando ficcional o estatuto da mera verdade ou do seu revestimento 

factual objetivo, é sempre possível impedir a marcha das elaborações e reelaborações 

que, sucessivamente, podem engrossar ou ornamentar esse revestimento. A ‘verdade 

filosófica’, o desvelamento ontológico fundamental como herdeiro da depuração crítica 

a que a história da metafísica foi sujeita desde, pelo menos, as Luzes, não foi suficiente 

para impor a aceitação de uma verdade objetivamente factual. Contudo, isso não 

impede a identificação analítica de uma ordem factual distinta de sucessivas 

elaborações e filtragens, que se situem no cruzamento do discurso com o exercício 

intencional da vontade. A verdade factual mais ou menos depurada das referidas 

elaborações pode ter lugar, apesar de tudo, na visão analítica do território da política, e 

essa condição de possibilidade do pensamento crítico não pode ser levianamente posta 

em causa em nome de qualquer artifício linguístico ou discursivo que enalteça a 

relatividade do pensar. Sendo possível a verdade para além de qualquer relatividade 

suspensiva aceitável, é também viável o confronto com os seus oponentes diretos ou 

velados, edificantes ou perigosamente nefastos. É o pensamento crítico e a sua partilha 

que fixam a substância dessa verdade e o seu reflexo factual que se isenta de 



175 

 

excessivas filtragens e subterfúgios discursivos. Se nos domínios científicos empíricos 

essa partilha é, porventura, mais visível e admitida do que na Filosofia, isso não 

conduz à sua retirada ou à constatação da sua insignificância. A publicitação, a partilha 

(o pôr em comum) é essencial para a instituição da verdade. Torna-se, também, uma 

outra condição de possibilidade do pensamento crítico. E a recusa do artifício e da 

reelaboração artificiosa situa-se, desde logo, no elenco dos traços ou exigências desse 

pensamento.  

Se os factos (admitamos que se possam designar de ‘brutos’) com os quais esse 

pensamento se confronta, parecem ser ou são os mesmos, donde brota a especificidade 

diferencial das ideologias? De um solo suficientemente desconhecido para ser 

ficcionado no combate político sangrento ou de um capricho variável da vontade? Das 

sucessivas e criativas filtragens ou interpretações enriquecidas pela partilha e pela 

intervenção própria do terreno político? As possíveis respostas a estas questões 

poderão desfavorecer a tentativa ou a pretensão da delimitação clara a estabelecer entre 

a verdade e a mentira. E o empenho e a militância ideológica não fornecem qualquer 

ajuda ao evitamento da possível confusão entre ambas, tarefa, talvez, mais adequada à 

permanente ativação do pensamento crítico sob a inevitável filtragem dos dispositivos 

históricos e analíticos da filosofia. A demanda por uma verdade que se instaure na 

ausência dessa filtragem não é estranha ao pensamento político, fazendo com que a 

pureza e a retirada de mediações presente na categoria ontológica fundamental de 

desvelamento se aplique, também, ao território do agir público e partilhado. Mas o 

perigo de se associar uma unanimidade forçada ou imposta a essa evidência é real: se 

for apropriada por uma vontade subjugada pela paixão e força da autoridade, essa 

verdade (declarada ou suposta) pode relevar a sua face perversa. O que poderá 

significar a retirada das mediações opinativas, das virtudes do debate plural (entre 

outras qualidades) à verdade política senão a imposição do unanimismo, do 

pensamento, da ação e da decisão hegemónica? Parece tratar-se de um terreno 

escorregadio para o pensamento filosófico que cedeu, no século XX, aos prodígios da 

pureza e transparência do logos, da palavra essencial e da apropriação originária da 

verdade a partir do pensamento grego. A clássica degradação da opinião perante a 

verdade, revela a prossecução dessa essência que, no domínio político, na cidade, é 



176 

 

sempre controversa, uma vez que nos encontramos perante a inexorável variável da 

dominação e da vontade pública de poder. Já não se trata de aceitação do inequívoco 

conhecimento do real, mas do seu partilhado reconhecimento: a verdade daquele que 

domina pode causar estranheza, apreensão e contrariedade entre os dominados. A 

existir, o seu reconhecimento deve efetuar-se para além da força da dominação e dos 

seus usos ilegítimos ou abusivos. Fora do domínio do dogma não há lugar à obediência 

nem à passiva aceitação. O conhecimento e o reconhecimento devem ligar-se, pelo 

menos, à potência, à virtude e poder do debate e do confronto valorativo de princípios 

ético-políticos que se aceitam e partilham. 

 E, mesmo do ponto de vista ideal, a linha que separa a hegemonia centralizadora do 

critério racional e a dispersão plural das opiniões é ténue. Nem sempre é tão 

perscrutável como aquela que separa a falsa verdade hegemónica do dominador, das 

verdades múltiplas dos que a põem claramente em causa. A dificuldade, menos neste 

caso do que no anterior, está em encontrar um critério admissível que possa estabelecer 

o princípio corretor dos desvios a que a ‘verdade indiscutível’ e as ‘opiniões diversas e 

enriquecedoras’, estão sujeitas. A busca do equilíbrio recorrendo a diferentes critérios 

lógicos, práticos, éticos, vivenciais poderá implicar a dispersão e comprometer a 

fundamentação. Para aqueles que, como Agamben, receiam a dispersão e a 

precariedade vivencial dos critérios da verdade e da acção política, a procura de um 

solo ontológico, torna-se mais sedutora. E a inscrição clássica dessa sedução percorreu 

o passado e o presente: assumiu-se no seu mestre de juventude, Heidegger. Porém, 

sabe-se hoje, infelizmente, que o solo essencial da manifestação da verdade em 

Heidegger está mais de acordo com a força do seu pensamento do que com a revelação 

modelar da sua vida. Nesse aspeto, talvez tenha, surpreendentemente, negado a virtude 

própria da matriz grega em que o exemplo permitiu servir (desde logo em situações 

limite) de critério último à palavra e à ação. Não sendo, apesar de tudo, inatacável, a 

inscrição modelar da verdade no exemplo daqueles que a vivem na primeira pessoa, 

permitiria dissolver dúvidas e suspeições. E Agamben, por sua vez, suspeitou do 

exemplo e do testemunho, preferindo a defesa dos princípios matriciais de um 

pensamento biopolítico que alguns consideram demasiado parcial e radical. O exemplo 

não serve, assim, de critério mas de referência para a manifestação de princípios. Não 



177 

 

é, nem pode ser o solo no qual se sustenta e consolida a verdade, mas o lugar onde se 

produzem os seus efeitos, sobretudo, aqueles marcados pela negatividade. A 

parcialidade pode ser o preço a pagar pela fuga à difícil reconciliação entre um 

princípio unificador e uma pluralidade dispersante. O evitamento da incoerência 

constitui, neste caso, um seguro indicador da exigência do pensamento. Assuma-se 

essa parcialidade como a tensão ou o confronto entre uma visão racional e uma 

perspetiva empírica, uma matriz unificadora e uma tese que se deseja mais 

humanizadora (já que as paixões não podem continuar a ser ignoradas na vertente 

prática da analítica reflexiva); mantém-se a premência do princípio modelar e do seu 

estatuto magistral.  

As aporias remanescentes da posição parcial que pretende sempre reivindicar a 

verdade, não obscurecem o facto da mentira generalizada se ter transformado no 

passado e continuar a evidenciar-se como matriz política essencial. Para além da 

expressão de uma violência fanática, planificada e incondicionada, essa transformação 

da mentira organizada em ‘verdade’, corresponde, sem dúvida, a um dos factos mais 

marcantes da política do século XX. O regime nazi foi o mentor dessa transformação e, 

embora se possa compará-lo e, mesmo, demarcá-lo do totalitarismo estalinista (onde a 

propaganda também evoluiu para uma forma autonomizada de instituição pública), é 

nele que se centram as atenções de Agamben (ao contrário, por exemplo de outros 

pensadores da biopolítica como Esposito que convoca o totalitarismo soviético) quando 

se trata de explicitar a matriz política do Ocidente.167 A violência do nazismo que 

instituiu uma mentira organizada deve ser definida através de uma raiz que a afasta de 

um condicionamento político ou qualquer outro: essa violência, não obstante todos os 

factores e condições que a determinam ideológica, mítica, politicamente ou outros é 

incondicionada.  

Violência física, territorial e imagética; neste último caso, já não se encaixam 

apenas as pretensões verificadas, igualmente, no mundo contemporâneo de procura do 

reajustamento ou da transformação perniciosa das indesejáveis imagens do real que, de 

forma simplista, se indicam sob a categoria da propaganda, mas a procura, por vezes 

                                                
167 Esposito, Roberto, Termini della politica. Comunità, Immunità, Biopolitica, Milano, Mimesis, 2008, p. 

149.   



178 

 

desesperada de manter a forma da aparência da realidade: instiga-se o desejo de manter 

a negação do real ao ponto de o pretender cristalizar numa espécie de plano paralelo à 

decorrência dos factos que dão forma à vida social. Pretende-se, em suma, normalizar 

ou denegar uma situação de pré-ruptura e de insustentabilidade social. É a violência da 

permanente fuga à escusa e à desculpabilização; em sua substituição pretende-se 

recriar o real que foi distorcido ao ponto de se pretender normalizar a violência nos 

seus diversos graus e naturezas. A forma que adquire a dominação soberana, a força do 

seu poder é tal que a habilita a distorcer o real a eliminar ou fazer desaparecer as 

coisas, as pessoas e as edificações sociais arcaicas. O aniquilamento e o 

desaparecimento em massa pode, em certas circunstâncias, passar incólume. A 

distorção complementa-se com a morte e a destruição como resultado da violência 

incontornável. Os mecanismos privados de denegação são pálidos simulacros dessa 

fuga, recusa e destituição do real, daquilo que, pelo menos a título comunicável e 

partilhado, lhe é mais próprio. O que se perde é, sem dúvida, um limiar minimal de 

leitura e orientação no real social. E, esse limiar encontra-se ameaçado, não apenas nas 

sociedades fechadas e opressivas, mas também naquelas onde, manifestamente, se 

propiciam algumas condições de liberdade e oportunidade de debate público.  

É possível reenquadrar na categoria de potência essa distorção do real 

proporcionado pela mentira organizada e pelos seus dispositivos que aspiram à fechada 

perenidade da opressão: a reinvenção do real corresponde, sempre, a uma abertura de 

possibilidades, ainda que estas não sejam politicamente aceitáveis: as condições 

possíveis não são apenas imaginadas, mas tendencialmente criadas ao ponto de 

assumirem a posição de substitutos de um real (maioritariamente ou partilhadamente) 

admissível. A negatividade desta abertura de possibilidades é notória, mas nem por isso 

deixa de ser enquadrável na potência enquanto categoria que se politizou. O 

pensamento, o discurso e a vontade ligados à distorção, concorrem com a realização e 

atualização (a presença dos seus efeitos, a sua emergência no real social) para essa 

negatividade que deve ser tida em conta numa análise, independentemente da mesma 

ser auspiciada por um quadro de referência biopolítico. A abertura associada às 

condições de possibilidade como ponto essencial de caracterização a mentira 

organizada foi, explicitamente, assinalada para os regimes totalitários, mas isso não 



179 

 

impede que se continue aplicar às designadas sociedades abertas.168 Não é apenas a 

realidade da opressão e violência totalitária que reverte radicalmente o sentido da 

existência; o mesmo se constata diante da existência concordante com uma situação 

política democrática e, essa é precisamente, um dos ensinamentos da crise global que 

recentemente se tornou manifesta.  

Diante desse abismo da crise global, irredutível e incomensurável, não podemos 

ancorar-nos na pesquisa de esquemas interpretativos que se perpetuam; do mesmo 

modo, novas formas de subjetivação ou de busca da ressubjetivação mostram-se 

insuficientes; a fidelidade ao real, a assunção do acontecimento e da força autonómica 

da vontade individual ou social continuam a esbarrar na questão perene que agora se 

tem que libertar, necessariamente dos escolhos da aporia: que fazer? Como dotar ou 

permitir que a política readquira novamente sentido como forma de pensar, 

conceptualizar, mas, também, emancipar os povos? É da reinvenção da praxis que se 

trata e não da idealização e formulação de novas formas de subjetivação. 

O reenquadramento do comum e a transformação da polis exigem uma construção 

livre do espaço público. A transfiguração do comum na comunidade não se esgota na 

expressão da vontade geral, mas corresponde ao condicionamento político da ação que 

a situa num estádio em que se procura evitar que a liberdade e a justiça se mantenham 

perpetuamente confinados ao horizonte de ideais intangíveis. O sentido político da 

comunidade como alargamento e aprofundamento da vida privada torna-se 

insuficiente. A necessidade de imbrincar a vontade, a subjetivação e a ação terá que 

ser, futuramente, reatualizada na concretização de espaço público em que o comum se 

possa rever, livre da violência social e da severidade das antigas e presentes formas de 

opressão. Transigir com essa exigência de repensar e concretizar a existência social 

comum e reconduzi-la ao sentido arcaico da pacificação na qual a liberdade esteve 

sempre em suspenso ou ausente, deixou de satisfazer a necessidade política do 

presente. Porventura, a conceptualização e concretização dessa liberdade política e 

social constitui, ainda hoje, o obstáculo maior para pensar a política e instituir a praxis. 

O comum como categoria não sociológica, mas autenticamente política, designa a justa 

e livre instituição de uma existência social complexa e não, apenas, uma indispensável 

                                                
168 Arendt, Hannah, «Verdade e política», op., cit., p. 101. 



180 

 

pacificação no quadro de um universo de violência natural em que a sobrevivência e a 

viabilidade da vida biológica devem ser asseguradas. Se, em circunstâncias extremas, 

essa pacificação e sobrevivência são sempre postas em causa, o reenquadramento 

político do comum não se deve satisfazer com o seu mero retorno. Mas o nível superior 

de organização do espaço público na polis, a arquitectónica da sua rede institucional 

mostrou-se, também, insuficiente para realizar as exigências políticas do presente, 

proporcionando a efetiva concretização da liberdade e da justiça, finalmente apartadas 

dos artifícios da formalidade institucionalizada e da superficialidade da sua utilização 

discursiva. O acesso à vida na comunidade complexa, nas formas atuais de 

reconfiguração do espaço público exige, por isso, a mais abrangente aceitação da 

liberdade e o afastamento das modalidades de discriminação e seccionamento dos 

interesses institucionalizados e sancionados pela ação e decisão políticas. A idealização 

do interesse comum é incompatível com a quebra e a restrição dessas exigências; a 

liberdade formal e a ficção da justiça são por isso, condições inaceitáveis nessa procura 

de reconfiguração do político e da política.  

A consideração superior do comum (apesar das aporias e contradições que lhe são 

inerentes), não se esgota na consistência de um ideal; é um tópico do pensamento e da 

realização prática em que a existência livre se torna, finalmente, politicamente 

qualificada. Resulta da coincidência entre a existência social complexa e a virtude da 

vida politizada se, por essa designação, se intenta situar a efetivação da liberdade e de 

outros princípios e valores públicos essenciais. Isso só será ou seria possível na 

circunstância em que essa existência se possa subtrair aos efeitos perniciosos do 

funcionamento da máquina biopolítica; numa existência em que a subjugação, a 

opressão e a exceção soberana se atenuam e retiram. A liberdade, sempre buscada 

pelos que padeceram e sofrem a opressão e temida pelos seus perseguidores, não existe 

fora dessa reconfiguração do comum, do espaço público e da nova polis, situada, 

também, para além da designação clássica. Vivemos por isso, assinalavelmente, numa 

zona ou espaço de indeterminação e de realização por vir das idealizações adequadas 

aos princípios ético-políticos fundamentais.      

À indeterminação própria da ação liga-se a ocorrência da palavra que, num discurso 

político permite abrir uma zona de distorção de sentido; esse espaço da palavra 



181 

 

enganadora (ou, mesmo, indiferente ao curso do mundo, contém, de igual modo, uma 

propensão para a criação e cristalização do novo: a abertura não é, assim, 

necessariamente, negativa ou, apenas negativa. Contudo, sabemos como o uso da 

palavra, a expectativa e a realidade do seu apelo revela a distorção e o engano. 

Abertura que nega e que contraria, muitas vezes, o seu ideal originário. Não se trata, 

porém, de desvirtuar sempre a esperança no logos político ou ético-político mas de 

constatar, amargamente, a deceção do sentido libertador da palavra, a sua 

correspondência à dimensão emancipadora do pensar acerca do político. A palavra (e a 

linguagem) como indício da subjetivação continua a dissolver-se num uso 

desvirtuador; por isso, o discurso político torna-se, frequentemente, refém da 

negatividade. Essa negatividade exprime-se numa representação cénica preparada para 

o engano e para a ilusão. A palavra continua capturada por essa funcionalidade 

desfasada do real e da concretização dos ideais que enuncia. E a suposta reinvenção de 

novas significações para velhas categorias políticas como é o caso do conceito ou ideia 

de comunismo, não permite superar esse desvirtuamento. O desejo de reatualização 

que concorre com a mentira e a dissimulação, mostra-se impotente para as destronar. A 

palavra enganadora, os seus simulacros, réplicas, avatares e as falsas intenções dos 

atores, representantes e coadjuvantes do poder soberano, acabam sempre por enredar o 

comum ou a comunidade nas suas teias. A ilusão e a mentira institucionalizam-se 

perante os recentes apelos a velhos e desacreditados ideais que já não poderão impor-se 

como categorias de renovação e abertura promissora do futuro da comunidade. A 

suposta renovação do risco é confundida com novas formas de abertura da renovação 

da comunidade; o risco é transformado num indicador práxico governativo que se 

superioriza à falência dos projetos ou propostas emancipatórias do passado. Mas essa 

idealização do risco que, aparentemente, continua a derrotar e a relembrar a queda dos 

ideais desacreditados, possui, porém, os seus limites: o conservadorismo do corpo 

médio social (representação simbólico- política, social e económica, do que se designa 

como a estrutura média da sociedade) do seu campo de representação e dos seus 

anseios parece ser, simultaneamente, uma garantia de estabilidade e uma ameaça ao 

risco e à renovação. Na fixidez do que é estável nega-se, estranhamente, a ousadia 



182 

 

associada à tradição liberal que o comum aceita e com a qual coexiste; o temor 

institucionalizado é também incompatível com a abertura do pensamento liberal.  

Mas a situação política e material decorrente da crise global demonstra ou revela, 

inegavelmente, a falência do modelo liberal e da sua evolução (pseudo-revolucionária) 

nas formas regimentares neoliberais que, de modo mais adequado se deveria designar 

de ultraliberais já que arrastam consigo um radicalismo, de certa forma, inesperado. O 

conservadorismo e mediocridade do corpo médio social, não se evita pelo facto de 

acederem à dimensão governativa em países mais desenvolvidos e, aparentemente, 

mais equilibrados do ponto de vista sociopolítico.      

No confronto que divide atuais antagonistas e adversários na cena política global, a 

inconsistência da posição agonística e a naturalização da pluralidade e do compromisso 

ininterrupto e inconclusivo, rivalizam com a tendência para a afirmação hegemónica de 

uma das partes; de modo surpreendente, no espaço público democrático é frequente 

também verem-se assunções de posições anti-democráticas e impositivas que 

desvirtuam princípios mínimos de aceitação do debate e da viabilização do confronto. 

E essa situação agrava-se com outra tendência: a de ver a política como um obstáculo, 

de a encerrar numa permanente suspeição; esta configura-se quer como terceira via, 

quer como estádio pós-político. Se uma leitura psicologista poderia identificar nesta 

tendência um mecanismo defensivo, importa revelar, antes de mais a ocorrência de 

uma pretensão neutral e fundamentalista no sentido em que se procura anular a mácula 

que contamina o núcleo da palavra e da ação política, relevando uma suposta pureza 

ética nas aspirações sociais. Porém, as contradições, ambiguidades e estratégias 

ideológicas que se encontram presentes nesta tendência, bem como as suas, por vezes, 

ocultas armadilhas e repercussões sobre a suposta clareza da divisão entre quadrantes 

políticos, nunca se devem ignorar.169 No entanto, as ambiguidades e equívocos de 

posições em que se privilegia a perpetuação da divergência e diferenciação e que 

buscam a neutralidade face à mácula da política e do político, não põem em causa a 

necessidade de uma solução global que se situe para além da pretensa pluralidade e 

‘purificação’. Se a manutenção do antagonismo inconsequente não serve para a 

resolução da iniquidade, a despolitização revela-se uma senda, porventura, ingénua ou, 

                                                
169 Zizek, Slavoj, First as tragedy, then as farce, London, New York, Verso, 2009, p. 76.  



183 

 

no pior dos casos imprudente. Essa resolução assumida numa solução global tem que 

evitar a pretensa descontaminação dos projetos neutrais e afirmar-se, pelo contrário, 

como essencialmente política, ou seja, assumida a partir da reconfiguração institucional 

e governativa do espaço público livre. Se este já não é um tempo para concessões que 

podem precipitar, mais uma vez, esse projeto global na teia do poder regimentar elitista 

(pseudo-democrático), da mesma forma, não pode continuar a correr o risco de 

dissolução, de impotência e da simples e reiterada enunciação de intenções colectivas 

de transformação. A politização de um projeto global tem, pelo menos, a vantagem de 

contornar ambos os obstáculos, apesar de se encontrar como foi assinalado, perante a 

contingência de sofrer o atrito da idealização e ação medíocre do corpo médio social.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 

 

II - A ‘máquina biopolítica’ e a (auto) 

regulação do poder. 

1. Experiência, existência e regulação biopolítica.  

 

 

A experiência da subjugação face ao poder soberano, que é sempre política na 

forma de pensar a unificação de todas as suas vertentes, económico-financeira, 

socioeconómicas, profissionail e tornadas extensíveis pela contribuição das formas mais 

sofisticadas de induzir à aceitação dessa subjugação, (incluindo as modalidades 

proporcionadas pelo estado actual de desenvolvimento tecnocientífico), é uma experiência 

da relação com uma estrutura complexa que Agamben assumiu na metáfora da ‘máquina’ 

como conjunto coordenado de dispositivos. Mas essa coordenação é mais aparente do que 

real já que da mesma faz, sobretudo, parte a direção e a obstinada obediência a um objetivo 

que permite sujeitar os indivíduos e as populações à força dos que detêm o poder na 

comunidade organizada. Existe uma margem de alguma disposição caótica e de 

descoordenação defensiva na forma com que o poder se afirma perante os que a ele se 

encontram originária e radicalmente subjugados. E mesmo as formas mais primitivas em 

que essa subjugação pode ser pensada e imaginada não são um fantasma e uma sombra do 

passado: em múltiplas regiões do globo a estrita exploração de adultos e crianças e o 

trabalho escravo - em que massas de indivíduos se encontram reféns de regimes laborais 

drasticamente opressivos e em que o trabalho não é, sequer remunerado - são uma 

realidade. A escravatura moderna em países fora do hemisfério ocidental e a condenação à 

miséria na Europa submergida pela crise global recente, podem ser provadas e verificadas 

empiricamente. Nos dias de hoje, vemos imagens que julgávamos pertencer ao longínquo 

passado, quando na Grécia se observam pessoas a degladiarem-se por alimentos 

distribuídos gratuitamente na sequência de manifestações de protesto de produtores e 

distribuidores. Da subjugação extrema, aquela que deve ser designada na escala mais 

inferior da opressão (controlada pela ameaça, por falsas promessas ou pela violência direta 

sentida como um poder iminente) fazem parte essas formas mais abjectas e julgadas 

‘primitivas’: desde as minas do Gana, até aos transportadores de tijolos da índia e do Nepal. 

Nessas formas é o passado que nos revisita literalmente e não fantasmaticamente e, séculos 



185 

 

depois da ilegalização e da desumanização da escravatura, não faltam hordas de escravos 

que, observados e seguidos por verdadeiros abolicionistas ou pelos seus herdeiros 

contemporâneos, envergonham o sentido de humanidade. A abolição de uma opressão que 

anula e destrói actualmente os direitos considerados mais fundamentais não é um simples 

pesadelo, mas uma realidade com que o pensamento político ou biopolítico se confronta.  

A vida que pode ser politicamente qualificada só o é através dessas formas ou 

modalidades opressivas mas não se esgota nos indicadores bio-medicalizadores ou nos 

controlos disciplinares; deve ser extensível a formas drásticas e moderadas com que a 

subjugação biopolítica existencial se revela - a que se liga à existência dos indivíduos, 

populações ou povos na sua totalidade e na unidade da sua vida quotidiana ou existenciária 

- que se encontra na base da instituição da existência social e da relação soberana mais 

recuada. A ficção literária mais sombria parece impotente perante a crueza da diminuição 

do humano por via da desumaninação do trabalho e do esmagamento das condições 

existenciais que nenhuma distância espácio-temporal pode atenuar ou transformar em 

abstração. E nem o facto da obra de Agamben ter falhado na exigência de um melhor 

elenco ilustrativo para a recondução da opressão biopolítica às situações concretas de 

máxima degradação no momento presente, contraria ou disfarça essa crueza. A indiferença 

ou a tentativa de afastamento perante essas situações é sempre um erro: a relação de 

soberania, centralizada ou disseminada, politizada a partir de revelações mais gritantes 

provenientes das comunidades mais devastadas ou ocultada por indícios mais subtis e 

enganadoramente moderados nas comunidades mais desenvolvidas, revela essa opressão 

originária e reatualizada; e, nessa presentificação, na revelação atual da opressão é com a 

mesma relação que deparamos. Perante elas, o sentimento parece inútil e, até, imprudente e 

a racionalidade mergulhada na insegurança e instabilidade. E a mesma impotência e 

inutilidade prática ou pragmática parece minar os meios e os projetos ‘abolicionistas’ da 

atualidade. A inutilidade parece marcar o pensamento acerca das soluções possíveis. Como 

no passado, a subjugação parece fixa e inamovível, e o ímpeto libertário, a reinvenção de 

um projecto já gasto e improdutivo. O próprio conhecimento do funcionamento ou da 

operatividade dos corpos jurídicos e a possibilidade da sua praticabilidade em situações em 

que a sua eficácia seria mais necessária, se obscurecem perante essas realidades extremas 

que não se encontram confinadas à sequenciação do mal ético-político a partir do 



186 

 

Holocausto ou ao conjunto de eventos que marcaram o nazismo e a sua matriz político-

ideológica. À falência da operatividade jurídico-política junta-se a desoladora ineficácia das 

instituições tradicionais, localizadas ou globais e das organizações independentes. A 

visibilidade extrema do mal político (já sem um fundo ideológico e rácico como se 

verificou no passado) recrudesce no exato momento em que se supunha ser apenas uma 

memória ou um espectro que assombra as visões nostálgicas ou revivalistas mais radicais. 

Um mal que se imiscui na exploração desenfreada e desumanizada do trabalho, da sua 

desumana disponibilização comercial e nos efeitos mais subtis da especulação cruel do 

designado capital financeiro. E não é apenas o reaparecimento da sua face mais 

desumanizadora a causar surpresa: a inabilidade na sua abordagem e a impotência das 

tentativas em extirpá-lo. Décadas depois do mal Absoluto ou Banal, deparamos, mais uma 

vez, com algumas das suas manifestações.  

A procura do reconhecimento e também dos meios de auto-reconhecimento dos que 

são reféns de uma violência e de uma exploração escravizadora, situam-se ao mesmo nível 

da visibilidade política global que a comunicabilidade e o pensamento devem iluminar; o 

fracasso das mesmas seria um revés para um combate que deve ser reatualizado já que lida 

com as formas do mal que se julgavam relegadas para um passado para alguns, inominável.  

Para o habitante do Campo e para os que o sucederam, de acordo com distintas 

matizes e oportunas proporcionalidades, o afastamento defensivo da ideia de morte é 

também uma atitude de afastamento face ao pensamento; é um ato, decisão, atitude ou 

tendência profundamente anti-filosófica: implica o afastamento ou a negação do 

pensamento da finitude. Tal como sucede com a imolação ou auto-destruição/ destruição do 

outro (falsamente sublimadora) presente no ato terrorista, renega-se, ignora-se ou afasta-se 

voluntariamente o pensamento e o significado da finitude presente na morte. Esse 

afastamento encontra-se ancorado numa interpretação ou vivência em circuito fechado dos 

textos religiosos. Neste caso, a exposição entusiasta à morte é sacralizada ou sancionada 

por uma ideia inapropriada de sagrado; ignoram-se, deliberadamente os efeitos 

devastadores dessa exposição na ideia e obsessão reinvocada da imolação. Escondem-se 

esses efeitos sob máscaras, rostos que se desejam, também, perenemente ocultos e 

apartados do pensar. O pseudo herói surge travestido de personagem redentora, figura 

padronizada de uma violência impensada; esse falso redentor, desvirtuado como homem 



187 

 

livre, tem vergonha de continuar a ser esse homem e procura a destruição própria e a dos 

outros. Mas essa vergonha difunde-se por outros canais, porventura, surpreendentes em que 

se inscreve a difícil diferenciação do que pertence à Humanidade. 

Na situação atual da ‘humanização ética’ dos animais, persiste essa vergonha de ser 

homem; é uma tendência que, apesar da vantagem de renegação da violência, se pode 

colocar na senda do mesmo impulso ou obsessão. Fundamenta-se no apego afetivo aos 

animais e à defesa da humanização dos animais como ato de protesto contra o mal ético. É 

por isso, uma atitude reativa. Uma revolta face à degradação da ação política e à extensão 

planetária da mesma. É o ser homem no seu todo que se deprecia ou tende a rejeitar e não 

uma decisão particular. A ideia de que existe uma condição malévola e vergonhosa 

informa, em última instância, esta depreciação do humano. Há uma negatividade que 

permanece e se subtrai ao fluxo das alterações enganadoras da suposta condição humana; a 

ela estão imunes os animais porque desprovidos da capacidade de consciência e ação ética. 

Ignora-se, (nessa pretensa ponderação) o fenómeno predatório, a destruição daquele que 

pertence a outra espécie (ou, em certas circunstâncias, à mesma espécie) com o propósito 

de assegurar a sobrevivência. A predação animal não é transposta para a condição humana, 

como um possível alvo de contaminação pela negatividade ética mas é, neste pressuposto, 

simplesmente ignorada. Adornada por uma fantasiosa ideia de que é possível ‘humanizar’ 

os animais. A predação animal nem sequer é tida em conta numa hipotética base de 

comparação com a violência comunitária, declarada ou latente, que envolve o humano. A 

ideia de uma suposta virtude exemplar de seres que não podem assumir qualquer culpa 

(originária e universal) ou responsabilidade ético-moral consubstancia a vergonha de ser 

homem. É uma faceta dessa vergonha que não dá lugar à violência, mas que se alicerça em 

pressupostos similares. Na perspetiva de uma falência da regulação do poder e da 

perpetuação do mal ético, na antevisão da queda do humano a partir da evolução ou 

reprodução (ainda que sob novas roupagens) das formas opressivas arcaicas e drásticas, 

tenta-se humanizar o animal.  

A tentativa de regulação do poder que é exercido em modalidades opressivas 

drásticas ou subtis é, também, virtual porque incerta. Depende da efetivação extensiva do 

medo, mas, igualmente, da ameaça (declarada ou insidiosa) e também da promessa. Esse 

poder, na modalidade drástica, depende do exercício de uma violência e de uma situação 



188 

 

contextual e tradicional específica e localizada. É beneficiado pelo esmagamento das 

vítimas e pela débil expectativa de se poder perpetuar. A sua virtualidade como poder 

potencial reside nessa margem de incerteza que se pode transformar em insegurança e na 

sua perda. A partir da abordagem explícita de Arendt, só aparentemente se poderá 

escamotear a fraqueza de um poder fundado e alicerçado na força e numa violência que se 

tornou demasiado exposta. Virtualidade, em suma, ligada ao exercício mais do que à fonte 

do poder e que, a todo o momento poderá desalojar os que o detêm. Trata-se de uma 

regulação incerta e, por isso, a prudência defensiva por parte dos seus observadores e 

denunciantes activos é, também, visível. Do mesmo modo, é uma regulação interna dotada 

de aparente força e inexorabilidade para quem se encontra a ele sujeito ou quem está na 

escala mais ínfima da vitimização, ou mesmo para quem se deslocou da mesma para aquela 

em que o menor benefício parece uma conquista. Virtualidade no exercício do poder que se 

revela, desde logo, na posição dominadora do seu exercício. A potência (a virtualidade da 

sua emergência e do seu desvanecimento), o poder que, a todo o momento e apesar de tudo, 

pode degradar ou fazer perder o seu exercício efetivo no domínio prático, (a mostração da 

sua perda) não parece, contudo, afetar a sua reprodutividade e a sua reatualização; o poder 

soberano, em qualquer dos modos da sua efetivação e da sua multiplicação, continua a 

subjugar aqueles que, esperançados na afirmação histórica da grandeza da humanidade, 

previam uma maior qualificação ético-política do carácter na sequência e realização da 

caminhada evolutiva. 

A máquina do poder transmutou-se em máquina de desmantelar instituições e de 

destruir humanos, e não no complexo de dispositivos que os poderão refazer; já não basta 

assinalar (como o faz Peter Sloterdijk) a inadequação das categorias filosóficas – e 

metafísicas – tradicionais através da visibilidade (pelo menos parcial em termos de escala 

planetária), da antropotecnologia. O universo laboral e a sua aniquiladora voragem é, no 

momento em que se agudiza a crise global, o centro da subjugação que reintroduz a 

violência ancestral do aproveitamento do valor de uso dos humanos. A capacidade 

maquinal do poder soberano para descartar os humanos e instrumentalizá-los 

desapossando-os de um estatuto jurídico admissível enquanto sujeitos do trabalho, mostrou-

se superior e ultrapassou os limites do que foi previsto pela introdução da robótica na 

economia; o seu uso como ancoragem para o incremento sustentado da produtividade 



189 

 

perdeu vigor e credibilidade; a suspeição da transformação dessa produtividade em fim em 

si mesmo ou em mero dispositivo lucrativo foi negligenciada.  

Ao pactuar (formalmente ou por omissão, distanciamento voluntário ou incúria) 

com estas situações, o poder político, mesmo que seja aparentemente legítimo, torna-se 

perverso. Deparamos, inegavelmente, com a perversão do carácter unificador e originário 

do nomos evidenciado por Schmitt; a perversão é aqui evidente: ressalvam-se, assim, 

apenas as suas vertentes eminentemente produtiva, de conquista e de domínio, e descura-se, 

radicalmente, a vertente de partilha e de justa distribuição.170 O humano é usado como fonte 

‘produtiva’ de uma riqueza de que é, parcial ou totalmente, desapossado. Dela não obtém 

qualquer proveito ou vai perdendo sucessivamente o que conseguiu à medida que, na 

prática, se transforma em vítima expiatória. Quer viva em sociedades que reatualizam em 

extremo a velha categoria de exploração, quer viva no velho continente, no hemisfério 

ocidental (no profético paraíso do progresso tecnocientífico), região referencial que, 

supostamente, nunca iria conhecer o retrocesso e a regressão socioeconómica, perpetua-se a 

subjugação. A ideia que a exceção abandonou o seu estádio arcaico reativo torna-se 

compatível com a observação, necessariamente geradora de um espanto que não pode ser 

disfarçado por quaisquer concessões, da aceitação tácita da subjugação; a exceção aqui 

considerada na sua vertente mais extrema inverte a regra a reação: como diz Agamben, a 

regra não apenas confirma a excepção como a reproduz ativamente em lugar de a instituir 

devido à ocorrência de uma anomalia inaceitável para o equilíbrio sócio-político. É a regra 

a produzir escândalo e não a exceção; é ela que deve ser combatida e a gerar, 

eventualmente, uma condição urgente de combate à sua vigência. Mais estável e, 

aparentemente, mais duradoura ou estatuída com o propósito de durar, a regra torna-se 

numa efetiva ameaça ao humano e à sua vivência comunitária. A relação do poder com a 

legalidade e legitimidade da lei parece perder-se; não se encontrando ao serviço da 

mutabilidade evolutiva de episódios em que se torna necessária a suspensão temporária da 

lei pelo soberano, perde a sua ancestral justificação. Sabemos que, muitas vezes, as cartas 

constitucionais se tornam num incómodo para os poderes executivos legitimados pelo 

sufrágio que intentam, a todo o custo, moldá-las de modo a servirem a imposição de regras 

                                                
170 Schmitt, Carl, «Prendre/ partager/ paître. La question de l’ordre économique et social à partir du nomos. 

(1953)», in La guerre civil mondiale. Essais (1943-1978), trad. Céline Jouin,  Ère, 2007, p. 52 ss. 



190 

 

e ‘medidas de urgência’ ou ‘medidas de necessidade’, mas nos casos em que a imposição é 

muito mais drástica e absurda, nada parece salvar uma réstia de humanização que deveria 

ser, no momento presente, um dado adquirido. A excecionalidade do poder, sob as mais 

diversas faces, continua a perpetuar-se e nada o parece dissolver de dentro das comunidades 

organizadas e pacificadas, ou seja, daquelas que, visivelmente, não passam por um episódio 

de rutura ou de conflito aberto. A margem de arbitrariedade parece alargar-se e impor-se 

sempre, ao ponto de constituir uma ameaça para qualquer entidade denunciante, situada no 

círculo dos subjugados ou fora dele. As referências legais, legitimadoras (e legislativas) 

enfraquecem-se ou tornam-se irrelevantes, subsistindo apenas a força e o poder de uma 

arbitrariedade que desmente a sentença esperançada de Arendt e a invocação da sua esfera 

protetora. A violência da subjugação não pertence apenas ao passado nem ao presente, mas, 

o que é pior, prepara a trilhamento de caminhos futuros. E se a mais extraordinária 

subjugação já não se encontra adstrita às regiões mais empobrecidas ou, para usar a 

linguagem do eufemismo mediático, ‘desfavorecidas’, isso deve-se à mostração singular e 

atual do verdadeiro viso do sistema de ‘economia de mercado’, designação não menos 

eufemística do que a anterior.    

A quebra da relação entre os fins políticos e os meios e, desde logo os meios de 

governação, na indicação por Agamben de um esvaziamento dos próprios fins, a 

reconfiguração destes como epifenómenos da política como espetáculo, não pode levar à 

noção da perda da referência da regulação mínima do poder; este pretende sobreviver e 

perpetuar a sua dominação/ subjugação; se essa pretensão for inviabilizada ao nível dos 

esquemas primários da opressão, retorna sob outras roupagens; reaparece e adquire novas 

atualizações; associa-se a novas ‘tendências do presente’ ou esquiva-se por detrás de 

obsessões tradicionais.171 Mas o fim comum mantém-se: o que aspira à captura dos 

proventos económicos e dos desejos sociais massificados ou não, sofisticados ou 

simplesmente situados acima da mera sobrevivência. Esta pretensão surge como uma 

finalidade, um objetivo supremo que se expressa como regulação do poder ou como a sua 

auto-regulação; finalidade inserida, apesar de tudo num turbilhão de incerteza e, em certa 

medida, de propensão para o caos. O poder não se abandona a si mesmo, mas proporciona o 

abandono e o banimento. É o produtor desses atos de rejeição, organiza a sua própria 

                                                
171 Agamben, G., MF: 61-62. 



191 

 

tentativa de perpetuação e de subsistência, seja ela localizada, centralizada ou disseminada. 

A regulação é a tentativa, até agora, bem sucedida de perpetuação do poder que foi 

exercido historicamente e que, em geral, continua a revelar uma singular vocação 

opressiva. Essa regulação subsiste para além da quebra, aparente ou não da relação entre os 

meios e os fins, para lá do esvaziamento da finalidade política fundamental que muitos 

teimam em observar na acção política. Essa quebra não significa, simplesmente, a 

desregulação política do poder, mas a sua perversão, a perda ou o desvirtuamento de um 

suposto sentido supremo que o deveria determinar para além da simples perpetuação; e, 

para Agamben, essa quebra ou perda afeta também o domínio da arte, a transformação da 

arte em estética. E trata-se, mais uma vez, de um desvirtuamento consonante com a visão 

heideggeriana da história da metafísica.  

As figuras práticas da subjugação estrita ou maximamente opressiva, veladas ou 

ostensivas, gritantes ou subtis revelam-se, também, na atualidade ou reatualização da ação 

policial como revelação da conexão fundamental entre o poder soberano (ou da face 

propriamente política do poder) e a violência. Essa indicação a que Agamben recorre – 

previsivelmente a partir da abordagem de Benjamin – parece adequar-se à violência não 

militar, por exemplo, em curso na atual crise dos países árabes.172 Não deparamos apenas 

com uma violência solta, gregária e cobarde, liberta de quaisquer regras e mesmo 

implacável perante a força simbólica de credos fundamentais: a mostração pública do 

Corão como recurso desesperado por parte de familiares dos seviciados revela-se inútil; é 

uma violência reguladora do poder que nos dá a ver a face verdadeiramente política da 

regulação ou auto-regulação do poder. Se a polícia (ligada à opressão de base religiosa ou 

outra) não é, apenas um instrumento administrativo e securitário, assume o papel ou a 

missão da regulação política. Não é um mero instrumento, mas a expressão armada da 

violência soberana e, nessa medida, aproxima-se das forças armadas ao serviço de um 

regime político ou de uma facção. Reivindica de forma explícita ou não a violência que, em 

princípio, deveria ser associada a outras forças. Se essa expressão política da violência 

policial se torna facilmente visível no modo como desencadeia a violência, ou seja, no seu 

                                                
172 Agamben, G., MF: 83-84: «Il fatto è che la polizia, contrariamente all’opinione comune che vede in essa 

una funzione meramente amministrativa di esecuzione del dititto, è forse il luogo in cui si mostra a nudo com 

maggior chiarezza la prossimità e quasi lo scambio costitutivo fra violenza e diritto che caratterizza la figura 

del sovrano.» 



192 

 

grau destrutivo, é perceptível que existem outros vínculos, formais ou não, a revelá-la. Ao 

grau devastador alia-se a clara aceitação da identificação política dos agressores ‘legais’ 

com aqueles que se encontram incumbidos de os defender: apesar dos incidentes de fuga e 

deserção, é possível observar a ausência de hesitação na prática opressiva; e essa prática é 

assumida; não poucas vezes os agressores exibem a sua determinação com gáudio; as 

décadas que nos separam da co-responsabilização nazi entre mandantes e executores, não 

são suficientes para fazer esquecer que a subsequente desresponsabilização foi, igualmente, 

um cómodo pretexto para se evitar a punição e, portanto, um ato de cobardia 

eminentemente política ou ético-política. A violência policial é, assim, mais uma matriz 

fundamental dessa regulação política do poder; podendo estar ou não associada a outras 

dimensões mais ‘pacíficas’, as que dão forma à realidade ‘material’ ou, em termos 

marxistas, ‘super-estrutural’; a sua vertente política ressurge e reatualiza-se. Desregulada e 

reguladora, essa violência revela-se, ainda, surpreendentemente inútil: nas sociedades em 

que é exercida no presente não faz decrescer anular as movimentações sócio-políticas. É a 

sua inutilidade que se reatualiza também. As revoltas e movimentações das populações e 

dos povos não são anuladas e só, aparentemente, aplacadas. Aqueles que, num contexto de 

confronto organizado, ou apenas por participação espontânea numa situação de contestação 

sofrem a violência policial, deparam com a surpresa do seu grau e da sua intensidade, da 

sua razão de ser. O fundo de mistério dessa violência não pode ser escamoteado por via de 

uma relação cenografada, uma tentativa de aproximação que se esgota na sua exibição 

pública, por uma reação pronta de precário apaziguamento ou atenuação da distância entre 

os que participam da revolta e os que são instados anular a os seus efeitos. Talvez essa 

surpresa seja despoletada pela incompreensão perante a dissolução das fronteiras entre os 

serviços de segurança declaradamente afetos à missão política do Estado ou do poder e 

aqueles, sobretudo, ligados à proteção dos direitos civis. A violência policial revela esse 

misterioso fundo em que se recolhe a violência fundamental, não apenas do direito, mas da 

regulação política, por mais difícil e precária que seja a sua efetivação prática. A 

continuidade e a indiferença diante da sua inutilidade, revela uma outra surpresa, a sua 

autonomização e carácter, também ele incondicionado: violência escusada e, em última 

instância, imotivada e injustificada, reproduz-se a si mesma num vórtice ininterrupto. A sua 

recondução à imposição do direito e à regulação possível da subjugação política, marcam a 



193 

 

sua natureza que doravante não pode estar apenas associada à sua génese histórica, mas à 

sua continuidade: em situações de crise e rutura sociopolítica, o carácter político dessa 

violência evidencia-se perante a surpresa de muitos que com ela se confrontam. A mácula 

da humilhação, da tortura e da destruição do humano não é, por isso, uma missão dos que 

parecem ser treinados para realizar essa prática; decorre da ação policial, quer deliberada e 

preparada, quer espontânea ou, aparentemente, desencadeada pela urgência da proteção da 

integralidade do seu corpo. A elevada organização e a meticulosidade não fazem, apenas 

parte das operações dos serviços de inteligência e das estruturas organizativas das forças 

armadas, mas do planeamento e da execução das forças policiais. Embora a sua 

identificação e o seu nexo político com o Estado não seja tão notório como no caso 

daquelas forças, a assunção dessa missão e o entrosamento (Agamben diria, o espaço de 

indistinção) entre o Estado e as suas estruturas de poder é difícil de negar. Por que razão é 

que esse nexo se produz com a mesma relevância do que noutras forças, aparentemente, 

mais vocacionadas para o assumir? De que forma e a partir exactamente de que momento 

se erigiu como traço estrutural do corpo policial? Não basta situar esse nexo na recorrente 

matriz do Holocausto, fazendo apelo à transversalidade da operatividade policial no 

processo de extermínio desde o seu início.173 Que evento determinou essa assunção estrita e 

essa determinação política da polícia? Talvez o facto que a determinou se prenda com o seu 

encaminhamento originário para a primordial missão de defesa e de assunção de tarefas e 

operações securitárias. O destino securitário do Estado é o elemento político fundamental 

que preside à sua génese e às suas figuras históricas. As configurações evolutivas do Estado 

não puderam nunca perder de vista este destino que urgia operacionalizar e concretizar de 

forma permanente. É a violência (aparentemente controlada e organizada) que é chamada a 

anular a ameaça de uma maior violência que poderá, por hipótese, fazer colapsar o Estado e 

comprometer a sobrevivência do corpo social. Só um outro corpo instrumentalizado o pode 

proteger ou ser designado para o fazer. A permanência e a organização do corpo social 

dependem da pertença e identificação dos mesmos requisitos associados a um outro corpo, 

                                                
173 Agamben, G., MF: 85: «L’ingresso della sovranità nella figura della polizia non ha quindi nulla di 

rassicurante. Ne è prova il fatto, che non cessa di sorprendere gli storici del Terzo Reich, che lo sterminio 

degli ebrei fu concepito dall’inizio alla fine esclusivamente come un’operazione di polizia. (…) Solo perché 

fu concepito e attuato come un’operazione di polizia lo sterminio degli ebrei há potuto essere cosi metódico e 

micidiale; ma, per converso, è próprio in quanto ‘operazione di polizia’ che esso appare oggi, agli occhi 

dell’umanità civile, tanto più bárbaro e ignominioso.» 



194 

 

aquele que se estrutura corpo policial. O indispensável secretismo e a possibilidade de uma 

perigosa autonomização das forças estranhas ao corpo policial são, em última instância, 

mais uma ameaça ao corpo social. Nos casos em que as forças armadas são chamadas a 

substituir a ação policial no controlo das atividades criminosas mais complexas como é o 

caso do tráfico de droga em países como o Brasil e o México, assiste-se à justaposição ou, 

mesmo coincidência entre a ação do Estado e a atividade criminosa; a acção de último 

recurso, aquela que poderia anular a perversão policial e a sua degradação ética (a 

corrupção dos seus operacionais), acaba, também, por fracassar. Sobretudo no México, não 

faltam evidências de que as forças armadas são já consideradas mais um cartel a par 

daqueles que exercem a atividade criminosa. Se o corpo policial falha, o Estado torna-se 

refém de estruturas que aspiram a replicar o seu corpo e poder. E não há maior ameaça à 

coesão e estabilidade interna do que a anulação da operatividade das forças que a deveriam 

garantir, sobretudo, pela replicação do Estado por parte de forças que detêm o poder 

militar. Parece que só uma coexistência e uma inaceitável cumplicidade entre o corpo 

político e essas forças podem garantir a sobrevivência do Estado.  

A questão da convivência e cumplicidade entre o Estado e organizações criminosas 

que o pretendem replicar, mas que não possuem um poderio militar assinalável (como o 

que pertence às forças armadas), tem que ser equacionada em termos ‘ético-materiais’. 

Nesses casos, o destino transmuta-se na tradição social do medo e da extorsão e do círculo 

vicioso que a relação entre ambos implica, uma ameaça de menor grau, mas, igualmente, 

repudiável; a sua existência atual vai decompondo a força essencial da estrutura jurídico-

política do Estado. Só um evento excecional de rebeldia e contrariedade põe em causa, 

neste caso, a continuidade futura de instituições criminosas que replicam o Estado ao ponto 

de mimetizarem as suas funções e de recrutar alguns dos seus agentes em vários estratos de 

comando, de maior ou menor importância. O fenómeno de criação e instituição de um 

avatar que fragiliza o Estado alimenta-se de órgãos e funções de soberania que se estendem 

a diversos níveis de representatividade e exercícios do poder. Diferentes patamares se 

imbricam na existência dessas organizações, constituindo uma amálgama de níveis de 

perniciosa indistinção: um simulacro de disposição ética que se pretende fazer passar por 

forma superior de culto ou comportamento ritualizado e sacralizado; a realidade política e 



195 

 

jurídica. As implicações dessa perigosa conexão multidimensional na condição atual do 

poder estatal e na sua destinação, é difícil de prever.  

Apesar da vida ser severamente oprimida, - aquela que se encontra mais desprovida 

de autonomia e separação auto-suficiente perante o poder soberano, se permitir apresentar 

sem mediações visíveis ou seja, sem qualificações de natureza ética, jurídica e política -  

não escapa à possibilidade de se integrar, paradoxalmente, na esfera simultaneamente 

jurídica e política da soberania. Encontra-se, para Agamben, numa zona de indiferenciação 

de inclusão exclusiva. A radicalidade da vida nua é uma face da máxima opressão e não 

uma simples designação teórica inesperada da vida subjugada. Não é produzida por um 

esforço de imaginação ou deslumbramento ficcional; a marca da sua realidade encontra-se 

perante aquele que a sabe ver e pensar; que sabe fazer um uso da memória quando se trata 

de proceder à árdua tarefa de aceder à arqueologia da modernidade e da sua intrínseca 

negatividade.   

Porventura a falência da integridade ética e as brechas originadas na ação política 

pelas decisões, muitas vezes, arbitrárias dos representantes do poder de Estado, permite 

abrir um espaço de aproximação entre as duas estruturas, a legal e a ilegal, a legítima e a 

ilícita, a organização fora da lei e a estrutura que a deve instituir e fazer respeitar; a 

surpreendente proximidade e, em casos extremos, cumplicidade (ao nível das decisões e 

agentes envolvidos) e a colaboração (a disponibilização de meios logísticos) entre as duas 

estruturas é visível nas sociedades em que a violência se apoderou da vida quotidiana. A 

forma suprema da iniquidade do Estado apresenta-se, deste modo, nos casos em que se 

encontra, inequivocamente, imbricada na operatividade de estruturas e organizações 

criminosas também em países, aparentemente, regidos pela legalidade democrática. Umas e 

outras rivalizam-se na gestão da sua exposição imagética e da sua exposição comunicativa: 

do modo como se expõem e controlam a sua imagem e não simplesmente do modo como 

agem e se apropriam da violência; o segredo partilhado é, na verdade, de uma ilicitude e 

iniquidade comum que, apesar de tudo, se recusam a partilhar no palco mediático e no 

diálogo socializado. Porém, nos bastidores, suspeita-se que existe um real intercâmbio de 

atores, de estratégias e de modos de gestão da imagem e de exposição pública. A verdadeira 

obscuridade reside no modo concreto como se diferenciam e se aproximam, na gestão 

concreta dos pontos comuns e divergentes e não na sua radical oposição; o ponto da 



196 

 

máxima convergência situa-se na natureza, por assim dizer, anti-ética ou imoral como agem 

e gerem as suas decisões. Podem os Estados (não totalitários), que fazem gáudio ou 

ambicionam pertencer à dimensão da transparência e abertura que, em princípio, define as 

sociedades democráticas, distanciam-se, radicalmente, das estruturas e organizações onde a 

ilicitude é a regra suprema? Podem, nas suas decisões estratégicas, gabar-se de se afastarem 

de uma orientação baseada num modelo ilícito e iníquo de ação pública? A abertura 

espetacular da ação política democrática esconde e revela (ou permite a revelação) de um 

conjunto de obscuridades e iniquidades que afetam a legitimidade e legalidade da ação 

política. Se a imagem e a sua gestão (e não apenas o uso da violência) é pervertida e 

obedece a padrões que aproximam os Estados e organizações ilícitas, compete aos cidadãos 

interrogar-se sobre o valor autêntico das tentativas de separação perene entre umas e outras. 

E essa tarefa (de variável sucesso) pode não ser mais do que um esforço de encobrimento 

da dimensão negativa do Estado e da sua ação política num momento em que se 

confrontam com movimentos sociais críticos com maior impacto do que no passado. O 

poder de ambos tende a apropriar-se de um modelo de controlo eficaz da sua imagem; usa 

esse controlo para exercer o poder e para o exceder; desse excesso faz parte o uso 

indiscriminado da violência e a concretização da sua intenção em concentrar e tornar 

arbitrário o poder, escapando o mais possível a formas de o legitimar, manter e revelar essa 

legitimidade perante os cidadãos e não apenas perante aqueles a quem parecem servir.  

A gestão pura e simples da imagem e o cuidado da sua apresentação pública revela 

essa proximidade entre instituições ou formas institucionais que não era suposto possuírem 

quaisquer pontos em comum. Pior do que o cruzamento ou proximidade entre ambas, 

Estado e organizações ilícitas que se autonomizaram e que o podem ameaçar a todo o 

momento, é o seu sucesso no palco de uma suposta legalidade e legitimidade democrática; 

a pactuação com um tal modo de apresentação e organização. A encenação e o 

esvaziamento da sociedade democrática na apresentação da sua imagem e pura 

comunicabilidade, é o sucedâneo mais negativo do destino do niilismo. A publicitação da 

política como espectáculo que depois de Debord continua a ser suficientemente denunciada, 

integra essa anulação suprema da sua esfera que constitui o ponto culminante da ascensão 

das classes privilegiadas, do primado do económico, da mercadoria e da esperada 



197 

 

decorrência histórica e exposição no palco mundial.174 O esvaziamento já não serve apenas 

um propósito sócio-cultural, como ocorre na estética específica das formas de arte nas 

quais, por exemplo, a função de entretenimento presente na comédia se destaca, mas invade 

o terreno da política. Dessa invasão não fazem, somente, parte os esquemas de atuação do 

populismo; os heróis produzidos a partir da comoção das massas não se esgotam na 

dinâmica de produção espetacular dos populismos que, ocasionalmente, se radicalizam no 

espectro político. Integram também as performances públicas dos atores democráticos. São 

enaltecidos pela força performativa da publicitação da sua ação, que é, muitas vezes débil, 

injusta, ou mesmo, criminosa. Desde que acedam ao palco comum da apresentação pública 

e que façam uso de técnicas publicitárias e procedimentos mais adequados ao puro 

espetáculo, são consumidas pelos públicos e geram um assentimento geral inesperado. O 

reforço funcional do lado retórico da política espetáculo obtém sucesso. É larga e 

prontamente consumido como se de um produto de entretenimento se tratasse. A sua 

comunicabilidade auto-referencial, e a ocultação dos seus propósitos iníquos são ignoradas; 

dessa comunicabilidade e apresentação pública parece renascer uma mensagem política de 

verdade. A existência da mentira é mitigada ou, mesmo, reciclada com o decorrer do 

tempo; o vazio passa a ser preenchido pela mera intensidade da encenação e do movimento 

dos atores num palco que resplandece à medida que a gestão de tempos e deixas teatrais se 

encaixa num esquema com alguma eficácia. Todos os indicadores retóricos são 

convocados; os atores gozam de um prestígio fabricado por técnicos e improvisadores 

talentosos. O consumidor, inebriado pela aparência da verdade com que se pretendem 

ornamentar a ação e as decisões institucionais, acaba por ceder ou ver enfraquecida a sua 

disposição crítica.  

O simbolismo encontra-se submergido pela encenação, apesar desta parecer 

aceitável para uma visão normalizada do consumidor das tradições que considera vivas ou 

que entende que se devem perpetuar; o seu esvaziamento é negado e parece retirar-se num 

ressurgimento inesperado: a força da tradição passa a viver somente do poder da 

apresentação cénica ou da sua pública espetacularidade. Um olhar e um poder de 

observação mais exteriorizado dá-se, facilmente, conta do carácter quase grotesco dessa 

apresentação. Uma instituição que deve garantir o poder soberano estatal ou a força da 

                                                
174 Debord, Guy, La société du spectacle, Paris, Gallimard, 1992, pp. 110-113.  



198 

 

tradição religiosa para além do simples simbolismo não pode sujeitar-se ou submeter-se, 

sem consequências, à dinâmica superficial da exibição espetacular. Arrisca-se a assumir, 

ainda que indirectamente, as fragilidades do grotesco; já não é a imagem e a sua mera 

gestão que subjazem à sua realidade institucional, mas a indisfarçável superficialidade do 

que ocorre no palco ou na arena em que as massas digladiam as suas emoções e comoções. 

No caso da política de Estado, essa superficialidade ou vacuidade conjuga-se com o risco 

maior de servir propósitos menos inocentes a coberto da imagética da causa pública; na 

realidade, essa finalidade nobre verte-se em perigoso simulacro. Trata-se de um aparente e 

artificioso rejuvenescimento que atinge a base das formas de poder ou dos regimes políticos 

que aspiram a uma abertura e inabalável consolidação. A publicitação e a encenação 

espetacular das instituições de poder e das formas regimentares políticas consagradas e 

legitimadas, pagarão um preço pela cedência à forma-espectáculo. A encenação e 

apresentação pública, constitui, ainda que diferida no tempo, uma ameaça não desprezível. 

O desgaste rápido da comoção populista está, também, ao alcance dos regimes políticos 

democráticos ou das monarquias constitucionais; a espetacularidade política não se subtrai 

àquilo que já se tornou e continua a revelar efémero. Essa ameaça, ainda que ignorada ou 

encapotada por novos e mais aperfeiçoados disfarces e refinamentos técnicos, acabará por 

arruinar a credibilidade específica de que devem beneficiar os agentes políticos nos quais, 

de modo assumido ou ancestralmente implícito, os cidadãos delegaram o exercício do 

poder. A força da aparência e do engano é mais provisória do que as modalidades de 

renovação do poder formal e real dos Estados democráticos. 

O confinamento da forma-espetáculo ao Estado-Nação talvez tenha perdido muita 

da sua pertinência, já que as relações entre Estados no jogo planetário e o modo como se 

faz a gestão dos equilíbrios geo-estratégicos (aparentes ou factuais), parecem seguir o 

mesmo percurso do que as dinâmicas políticas internas. Para além dos casos de 

evidenciação da mera propaganda em momentos de maior tensão, crise declarada ou 

conflito, é a encenação política que continua a prevalecer, o jogo de aparências e sombras, 

os enredos públicos de um drama para o qual são preparados cenários, nomeados atores e 

convocados figurantes. Nessa medida, ainda que o Estado-Nação se possa arrogar à posição 

de estádio inaugural da política sob a forma de espetáculo, a extensão global da politização 

da vida impõe novas fronteiras para a instituição dos seus palcos. O espectáculo político ou 



199 

 

jurídico-político é, por isso, não apenas assumidamente global, mas erigido sob o signo de 

estratégias comuns e já não nacionalizadas. Só um regime fechado e centrado sob si 

mesmo, que se afasta até dos seus escassos aliados é que se permite seguir esquemas 

anacrónicos de discurso estratégico propagandístico; o que não significa que esse 

anacronismo não possa tornar-se, a todo o momento, uma perigosa ameaça já que os 

restantes Estados lidam com um caduco e também, de certa forma, imprevisível 

posicionamento estratégico. A ameaça, neste caso, já não provém da vacuidade e 

desvirtuamento dos regimes formalmente legitimados, mas de um universo político e geo-

estratégico desusado, que pertence ao passado e que se tornou numa espécie de 

totalitarismo de museu, que reproduz as antigas iniquidades da encenação opressiva de que 

já se conhecem as motivações, fraquezas e o desfecho. A imprevisibilidade neste caso, está 

no grau de perceção dos protagonistas anacrónicos deste tipo de regimes autocentrados, 

tendo em conta que se poderão lançar em aventuras expansionistas.  

Sob o risco sempre presente de perda ou dissolução institucional, a identidade 

baseada na gestão espetacular da imagem torna-se precária ou na iminência de se deslocar. 

As figuras desse deslocamento são parte de uma sociedade global que diminui ou 

subalterniza os povos e nações sem expressão. Se o esvaziamento político acompanha de 

perto a vacuidade ‘super-estrutural’, se a dimensão material, económico-financeira passa a 

prevalecer na publicitação da imagem de um povo, este perde-se como povo, substitui-se 

nas figuras produzidas por essa imagem superficial que nada de fundamental transporta 

consigo. Como massa de consumidores e espetadores, pode suceder que o povo, assumido 

nessas figuras, faça cedências a essa publicitação, à gestão da imagem de si, ao jogo de 

espelhos e à dinâmica de cenários, mas a sua identidade deslocada já não dará lugar a uma 

singularidade construída e substancial, mas, simplesmente, à justaposição ou sequência de 

aparências. Nessa vacuidade expressamente indicada por Agamben perde-se o sentido do 

presente e do futuro, e já não se trata da exasperação de um visionário pessimista, mas de 

uma realidade que se presentifica. Nessa gestão da imagem não é apenas a ilusão e o jogo 

de sombras que se transposta para o palco global da política, mas, como vimos, o engano e 

a mentira sistemática e deliberada. A concatenação com a realidade que se conhece 

desaparece ou enfraquece-se, a um ponto que não se julgava possível em sociedades abertas 

e desenvolvidas com elevadas expetativas de transparência e qualificação ética da vida 



200 

 

pública; a vacuidade é, assim, um sério revés diante dessas expetativas, e o alargamento e 

consagração do espaço público acaba por cristalizar a deceção e a descrença na virtude da 

ação política, dos regimes que se sucederam à miséria multidimensional dos sistemas auto-

referenciais e regimes concentracionários.  

A partilha por parte dos poderes e estruturas institucionais do Estado, das técnicas 

de gestão de imagem e a aceitação do poder mediático como sua fonte, parceiro ou rival, 

leva-os a incorrer em todos os riscos associados a esse poder que constrói uma imagem do 

mundo à medida de esquemas de referência e funcionamento interno. Esse risco a que o 

poder político e de Estado assume muitas vezes deliberadamente, fortalece a sua 

degradação, descrédito e vacuidade. O preço a pagar por essa cedência não se reflete, 

apenas, na destinação política do Ocidente, mas na quebra atual da autoridade éticopolítica. 

Essa aproximação arriscada entre o Estado e o poder mediático, relativamente assumida e 

que se integra deliberadamente na dinâmica de apresentação, visibilidade e publicitação da 

ação política, não se resume a uma hipótese teórica: os seus efeitos na cena política 

mundial, os seus contornos e jogos de sombras, cores e luz podem ser, inequivocamente, 

assinalados; os gestos dos seus atores, devidamente acompanhados e descodificados.  

A crítica da designação ‘situacionista’ de ‘sociedade do espetáculo’ para descrever a 

condição atual da exposição pública e a vacuidade do exercício e destinação do poder de 

Estado, ainda que possa requerer a sua pertinência num quadro de referência teórica que 

permita salvaguardar a positividade da Arte, e a sua polémica dimensão estética ou mais 

adequadamente ‘artística’, é menos importante do que pode parecer.175 Independentemente 

do contexto teórico de abordagem, parece lícito considerar aqui o conceito também 

assumido por Agamben em detrimento de outros mais correntes, como é o caso de 

‘política-espetáculo’. Antes de se privilegiarem aqui justezas terminológicas ou convocar 

comparações conceptuais, deve-se atentar na visibilidade negativa em que a ação política 

mais lata incorre no palco comunicacional em que ela se transfigura num enredo 

eminentemente artificioso, vazio e degradante. Se a rivalidade entre duas ordens de 

publicitação, uma orgânico-institucional e política e outra enquadrada pelo fenómeno 

mediático é, por si só, geradora dessa negatividade e propensão à superficialidade e ao 

                                                
175 A categoria política de ‘espetáculo’ (ou a sua apropriação pela Filosofia Política) não se esgota no contexto 

da problematização ‘situacionista’ e é, precisamente, por essa razão que obtém o devido relevo no âmbito da 

abordagem biopolítica. 



201 

 

esvaziamento, também é verdade que a primeira ordem se pode tornar senão refém, pelo 

menos, um alvo das estratégias comunicacionais da segunda. Nesse caso, não se trata, 

apenas, de erigir uma imagem à qual não se refere nenhum conteúdo e ação política 

substantiva mas de digladiar no mesmo palco em que um confronto entre imagens 

espetaculares pode ocorrer e disponibilizar-se às mesmas consequências e vicissitudes e, 

sendo assim, aceitar que o poder político se sujeite aos esforços e processos manipulatórios 

que afectam o poder comunicacional ou mediático; ou seja, aceitar a incorporação dos 

mesmos procedimentos e consequências e, a limite, a que consiste na possibilidade do 

poder mediático modificar, deturpar e impor-se àquele que deveria servir de fundamento á 

organização formal da sociedade. 

O espetáculo como forma-política ou forma-religiosa permite valorizar a simples 

aparência, publicitação e liberdade no modo de se expressar; exibir a sua encenação no 

palco global onde perpassam enredos, jogos (lícitos ou ilícitos), produções de bastidores e 

ocultações motivacionais. A simples reivindicação da aparência obtém valor em política 

sem quaisquer projetos substantivos e ‘produtivos’. A procura da exibição pública e a 

democratização dos modos de expressão acede à categoria de evento político, e isso 

transporta consigo o assinalável risco de esvaziamento. O vazio assinalado não é um 

capricho de análise nem uma posição desnecessariamente drástica; a produção do vazio ou 

a perda da substancialidade na consideração crítica da prevalência da imagem na cena 

política contemporânea mais problemática do que a sua emergência na arte, o que motivou 

a visão crítica da arte como estética), deve-se a uma notória encenação e contra-encenação 

presentes no jogo dos atores políticos; neste caso, a legitimidade da consideração crítica 

torna-se mais aceitável e a sua partilha mais consensual; e são os próprios produtores de 

imagem por excelência que não se coíbem de o assinalar, os que contribuem para a sua 

produção e manutenção, ou seja, o corpo do poder mediático. No papel, por vezes, 

embaraçoso de críticos da sua própria produção, dão-nos, ocasionalmente, conta do jogo de 

sombras e de encenações em que se encontram também envolvidos como produtores e 

espectadores. Esse vislumbre crítico ocasional não perde, no entanto, a sua efemeridade: 



202 

 

compete ao poder mediático retornar, reconduzir os seus protagonistas/ espetadores à 

condição habitual da cena imagética e à normal decorrência do espetáculo.176  

A ausência de suporte substantivo para o espetáculo político não significa que um 

fundo ideológico, se possa interpor entre as suas pré-figurações cénicas (e as suas 

encenações) e o drama localizado ou extensivo e, neste caso, um palco mais globalizado é, 

geralmente, o território ideal para a sua decorrência perante outros espetadores. Mas o 

vazio acaba por se impor; como sucede com a violência fundamental, a fenomenologia do 

espectáculo pode sugerir a mesma ausência de motivação intrínseca e de condicionamento 

originário; a compulsão pelo poder e pela sua perpetuação não explicam tudo. O 

comprazimento narcísico pela atenção pública, o apego à fruição da exibição pública e à 

vaidade, também se mostram insuficientes. Em que medida se pode indicar também aqui o 

carácter incondicional ou incondicionado da política-espectáculo, da forma que ela adquire 

e privilegia na contemporaneidade? Que qualificação que lhe parece retirar qualquer 

sustentação e proximidade com o princípio de razão suficiente? O vazio da forma e da sua 

aparência assume o risco da sua inscrição na decadência ou negatividade inerente à 

modernidade. Nesse vazio, a política des-substancializa-se e esvazia-se, acede a uma mera 

aparência de sequências cénicas e dramatizações auto-referenciais. Contudo, um fundo 

ideológico (que tem, necessariamente, de se associar aos regimes abertos, liberais) ou 

mítico-ideológico (mais adequado à explicação da eclosão dos totalitarismos e, em 

particular, do nazismo) pode ser o mestre que os atores e dramaturgos servem. Porém, o 

espetáculo prossegue e oferece o vazio ao escrutínio e ao pensamento crítico; decorre, 

muitas vezes, sem relação possível com esse fundo ideológico, sem que os seus habituais 

servidores revelem as premissas e a motivação da sua missão. Pode a ação política e a sua 

exibição pública renegar esse laço com o fundo ideológico, seja ele liberal ou não? Porque 

o faz e em que grau? Se for esse o caso, estaremos sem dúvida perante o paradigma do 

evento político incondicionado que nenhuma justificação ou princípio parecem sustentar. A 

imagem e o jogo de aparências esgotam-se, portanto, em si mesmos. Estão, eventualmente, 

ao serviço da manutenção e do exercício continuado do poder pelo poder, bem como de 

outras modalidades da acção político-institucional. A sua insustentabilidade é um mistério, 

                                                
176 «Beyond spectacle and the image: the poetics of Guy Debord and Agamben.», in The Work of Giorgio 

Agamben, Law, literature, life (Ed. Justin Clemens, Nicholas Heron and Alex Murray), Edinburgh University 

Press, 2008/ 2011, p. 169 ss. 



203 

 

tal como o é o fundo ontológico que permitiu a eclosão dos entes e a emergência recorrente 

da violência fundamental e da sua radicalidade.  

Mera gestualidade, a ação política correria, assim, o risco de se tornar, em grande 

medida, auto-referencial, sem substancialidade ou sustentabilidade ideológica, 

programática, social, institucional. Agamben, na sua visão negativista, radical, que se afasta 

da crença (simultaneamente luminosa e receosa) num futuro melhor sem que para isso 

alteremos drasticamente o curso das coisas, indica-nos, sem hesitações, esse vazio da 

política na modernidade. A sua gestualidade superficial seria oposta à riqueza essencial que 

se encontra nos mínimos gestos do flamen diale; a gestualidade simbólica da vida 

consagrada funde-se à daquela que serve para definir a existência privada.177 A 

transposição dessa simbologia na prática quotidiana não permite cindir uma esfera distinta 

da que identifica o representante do sagrado daquele que vive na ordem do mundo. Se no 

caso do ditador totalitário assistimos a essa fusão, também é verdade que naquele em que a 

simbologia se encontra emersa num plano de mera vacuidade, naquele que se encontra 

investido de uma carga representativa de uma linhagem de nobreza, essa fusão parece 

funcionar no cenário público; é indiferente se esse nobre ou herdeiro de uma linhagem de 

nobreza assuma ou não uma posição efetiva no plano constitucional; o suposto sentido de 

missão que contemporaneamente se esvazia ainda mais para esse representante do que para 

o seu homólogo que representa um poder constitucional; adquire a carga simbólica de uma 

identificação colectiva que corporiza a identificação entre a esfera pública e a privada. Mas, 

como sabemos, as perversões permitidas pela exibição pública dos desvios privados face a 

essa missão, introduziram uma fragmentação nessa fusão ao ponto de se questionar, cada 

vez mais o sentido e o futuro desse tipo de linhagens. Ao esvaziamento simbólico vem, 

assim, juntar-se a possibilidade de perda do sentido da assunção futura dessa missão, já que 

se considera, não apenas certos indivíduos indignos de mesma, mas, também, se questiona 

a própria natureza de uma tal identificação coletiva fora da dimensão estrita do sagrado. O 

papel político de um tal representante é, portanto, considerado hoje mais descabido do que 

nos tempos ancestrais.  

                                                
177 Sacerdotes romanos que Agamben refere a partir dos estudos de Dumézil e Kerényi. Agamben, HS: 204. 

Essa abordagem aplica-se, igualmente, aos actuais eremitas ortodoxos e outros que concebem a sua vida como 

uma permanente celebração em que a prática da oração acompanha os mínimos gestos e vivência quotidiana.  



204 

 

Depois de indiciar, de forma breve, a estratificação cultural da imagem como gesto, 

as formas da sua reminiscência ou a tentativa de recuperação da sua natureza perdida, 

evidencia-se (com Deleuze) o dinamismo da imagem na modernidade; a arte 

cinematográfica é um meio privilegiado desse ressurgimento, da redobrada atenção no traço 

moderno da imagem, do seu dinamismo e do ponto culminante que a permite revelar e 

registar. Nesse percurso, considera-se que a dimensão política da imagem é, mais 

adequadamente, designada no gesto, na gestualidade. Porém, a imagem é o termo que 

permite aceder mais facilmente, no presente, à sua identidade política como forma-

espetáculo. Se a imagem precede o gesto, se este esclarece, de forma mais promissora, a 

sua destinação futura, não deixa de ser verdade que é a imagem que melhor exprime a 

forma da aparência, do esvaziamento e dessubstancialização da política corporizada na 

forma-espetáculo. Porventura, seria o dinamismo teatral da dissimulação, do fingimento e 

do jogo de intrigas cénicas e dramatizações que são convocadas para o palco da política 

contemporânea com que, quase anestesiadas, as massas contemplam sem um verdadeiro 

interregno para além das versões de entretenimento com que a mesma peça, por vezes, se 

aligeira.  

A admissão do traço intrinsecamente político daquele que foi e é banido, choca com 

a emergência originária e sacralizada da vida nua, abandonada e acossada; se o banido e a 

marca paradigmática que ele transporta para sempre, deve ser incluída numa esfera não 

qualificada politicamente, não se percebe essa permanente relação com o poder em toda a 

sua abrangência. A vida nua, por mais desamparada que seja, deve, dalguma forma, 

apresentar-se politizada ou incluída no domínio do poder soberano. Nos casos em que a 

sacralidade impõe uma fusão entre a vida privada e a existência ritualizada e institucional, 

no banido, porém, isso não se verifica; neste último encontramos essa separação, ainda que 

virtual; uma separação categorial entre a mera vida e aquela que é qualificada, que gera 

perplexidade e tentativas de distanciamento mas que não se pode disfarçar, por mais que se 

queira; o poder impõe, permanentemente, a sua marca sobre a vida de tal modo que esta 

não pode subtrair-se aos seus efeitos. A vida nua não pode evitar a exposição ao poder, à 

sua dimensão propriamente política, e que funciona como um axioma fundamental para o 

pensar que tem que descortinar a relação entre ambos. A mera vida só o é, desde logo, 

politicamente qualificada, e sem esta determinação unitária não pode ser compreendida. A 



205 

 

perplexidade e a busca ansiosa pela contradição deve, antes, ser temperada peloo espaço de 

indeterminação e ambiguidade e, mesmo, vagueza, que essa separação esconde. A 

evidência da aparente retração da vida nua perante aquela que é politicamente qualificada é 

um dado permanente da nossa vivência como seres políticos. A explicitação ou indicação 

clara dessa imersão da vida no universo político não pode ser subestimada.  

 

 

 

 

2. Subjectivação, negação e resistência. 

 

 

Se a resistência como ato eminentemente político exige a mesma predisposição, 

força motivadora, coragem e abnegação em ditaduras, regimes totalitários e nas designadas 

democracias como ‘sociedades abertas’, depara, contudo, com distintas vicissitudes.  

A resistência organizada tornou-se, na primeira década do século XX, mais 

premente do que se poderia prever numa época que assistiu ao fim de regimes totalitários 

transformados em clássicos exemplos de análise política; a inesperada redescoberta da 

liberdade em países tradicionalmente indicados como paradigmas actuais de invulgar 

subjugação como os que se situam na América Latina e no Médio Oriente fornece, 

igualmente, um exemplo dessa resistência. O confronto político-ideológico adquiriu uma 

forma, porventura, indesejável para quem pretende renegar os efeitos de uma crise que 

evidenciou os contornos de contradições e arbitrariedades permitidas por sociedades 

marcadas pelo crivo do direito. O pensamento biopolítico facilitou essa evidenciação ao 

ponto de retirar, definitivamente, às democracias a honorabilidade da abertura política mais 

abrangente imposta, entusiasticamente, por certas correntes do pensamento conservador. A 

urgência da paragem da ‘máquina biopolítica’, nesta ótica, deve sobrepor-se a qualquer 

injunção excecional que parece derivar dos diferentes estádios de evolução da crise global. 

Essa paragem não é, portanto, uma mera recomendação: trata-se de uma exigência, de um 

imperativo fundamental para a transformação das comunidades políticas que, 

independentemente do seu grau de desenvolvimento, chegaram a uma encruzilhada. 



206 

 

Agamben, na sequência de Hannah Arendt, assinala a degradação cívica e política 

do cidadão a partir da separação entre o nascimento e a nacionalidade.178 O destino dessa 

bifurcação implica a agudização da exclusão, do exílio e da discriminação negativa, em 

suma, a revelação da vida nua e do seu desvelamento como drástico indicador biopolítico. 

Nesse processo de revelação da negatividade política sobressai o evento da expropriação do 

estatuto de cidadania daqueles que, pelo menos formalmente, pareciam imunes: a 

subjugação biopolítica passa, então, a ameaçar o indivíduo e os grupos que pareciam 

protegidos pela nacionalidade.179 O peso simbólico da nacionalidade numa ideologia que se 

outorgou de nacionalista prevalece, apenas, nessa dimensão; o seu estatuto formal perde 

quaisquer efeitos práticos. Numa realidade sóciopolítica em que todos se encontram 

ameaçados e, potencialmente, disponibilizados para a destruição, a fenomenologia do 

simbólico não oferece qualquer garantia protetora para a vida biológica e social, não 

assegura sequer a sobrevivência. Se a raça, o homem novo, o sangue e o território são 

instituídos a partir da destruição total, a sobrevivência, desde logo, biológica de certos 

grupos é amplamente ameaçada. A separação da vida no indicador biopolítico da exceção 

não permite, porém, que se ignore que essa disponibilidade é determinada e incrementada 

pelo poder soberano, pelo que a vida sem mais (a vida nua), não se pode desvincular desse 

poder; a qualificação política a partir dessa referência é, assim, inevitável, e torna-se na 

vida pública, socialmente organizada e estratificada. A permanente negatividade do poder 

soberano que, como vimos se pode apropriar de uma força destruidora e adquirir figuras 

que o radicalizam e o afastam de condições de pacificação social, encontra-se, 

devidamente, sinalizada na coincidência, na paradoxal relação e aplicação que liga a norma 

à exceção; a própria legalidade democrática não escapa a essa negatividade. Porventura, 

numa certa interpretação dessa visão negativa, as qualificações políticas e o seu papel 

mediador parecem perder qualquer consistência e eficácia, porém, lembremo-nos que todos 

os atos sociais devem participar da determinação política que os torna inteligíveis. A 

relação peculiar que a norma estabelece com a condição de exceção, separação que é, em 

grande parte, artificial (tal como sucede com a dicotomia que separa o nascimento e a 

                                                
178 Agamben, G., Política del exilio, trad. Dante Bernardi, Archipiélago. Cuadernos de crítica de la cultura, 

Barcelona, Nº 26-27, 1996; Agamben, G., HS: 127. 
179 Arendt, Hannah, «O declínio do Estado-Nação e o fim dos direitos do homem», in As origens do 

totalitarismo, trad. Roberto Raposo, Lisboa, D. Quixote, 2006 (2), p. 353 ss. 



207 

 

nacionalidade), sugere, insidia a conhecida e, também, paradoxal inquietante estranheza; 

estranheza e intimidade, pertença e exílio, normalização e excepção entrecruzam-se, 

coincidem de modo inusitado; a inquietação que se lhe associa não mostra, apenas, o traço 

paradoxal de uma impressão contraditória e polar, mas manifesta a face da sua negatividade 

que, como já se assinalou, adquire uma forma singularmente destruidora. Essa negatividade 

não pode ser negada, neutralizada ou sublimada; é um dado político fundamental que se 

prefigura e se atualiza no acto político que subjuga.  

A ideia segundo a qual a negação repreendida ou reprimida e a resistência só 

deverão ter lugar onde o espaço de opressão política se institui e instaura declaradamente 

ou se cristaliza, é inadequada. A aproximação (discutível, certamente) entre o regime 

democrático e o totalitarismo tornada viável pela visibilidade presente da instauração 

‘envergonhada’ e não admitida do estado de exceção nos momentos pós-crise global, 

fornece uma permissão para a putativa derrota dessa ideia. As condições de resistência ou 

de efetivo confronto num regime aparentemente regular e legítimo encontram-se 

dificultadas pela planura da decisão democrática. Só em situações de desregulação evidente 

impostas por uma evidenciação da realidade do estado de exceção nas sociedades 

democráticas – que tornam mais notório o traço meramente formal da democraticidade das 

suas instituições – é que a resistência se mostra mais premente e necessária. Essa perda, 

assumida ou disfarçada, deve conduzir a um confronto para que se clarifique, igualmente, o 

quadro de referência em que atua um exercício desejável de cidadania. Independentemente 

das condições de sequestro aos países (que por razões internas e externas caíram mais 

drasticamente nas malhas da crise soberana), que foram e são impostas pela atuação política 

ilegítima de estruturas transnacionais, a negação e a resistência seja sob que formas surjam, 

tornam-se inevitáveis. Nenhuma passividade ou subserviência das partes permitirão 

camuflar ou atenuar a força da sua emergência já que é a vida na sua extensão que se 

encontra ameaçada. E as ambiguidades e ambivalências da sua determinação biopolítica, 

que na avaliação teórica de Agamben se referem à vida nua e à vida politicamente 

qualificada, não diminuem nem anulam esse espaço de intervenção pelo confronto aberto 

ou pela recusa e negação mais latente. Em que condições a subjetivação se liga ao exercício 

consciente da cidadania ou reaparece nesses momentos de crise complexa e globalizada, é a 

questão que deve interessar aqueles que tentam identificar as suas fontes, vicissitudes e 



208 

 

finalidades. Que forma e sentido político pode adquirir esse confronto? De que 

modalidades se serve? Que motivações conflituais as alimentam, sejam elas mitigadas ou 

notórias, menos agressivas ou mais insurgentes? São questões que devem guiar a procura 

pela face real e pelas metamorfoses contemporâneas da subjetivação se por esta se entende 

a politização atual da resistência a um poder que se degradou ou enfraqueceu, de forma 

talvez surpreendente, nos regimes democráticos. 

Os movimentos de confronto, quer nas suas versões mais moderadas, quer mais 

extremas, são condicionados ou, a limite, determinados pela dinâmica mediática. A 

necessidade de exposição invadiu a esfera das razões desse confronto: desde a manifestação 

de intenções até à exposição pública organizada, assistimos à emergência de uma montra de 

significantes que se justapõem e atropelam com o intuito de fazer valer, o mais possível, a 

pertinência do que se considera importante transmitir; se a exibição pública de personagens 

institucionais enquadrada em distintos palcos e cenários expõe um aparato comunicacional 

que distorce a mensagem sóciopolítica, isso não significa que se deva recusar, 

liminarmente, a ação mediática. Ela deve ser reenquadrada num sentido crítico, que se 

encontra, muitas vezes ausente. A liberdade comunicacional tem que ser criticamente 

assumida como livre expressão, e nenhum ato censório pode aqui perverter o sentido dessa 

crítica. É próprio dos regimes opressivos anular essa liberdade e centralizar totalmente o 

poder comunicacional, mas em nenhum regime considerado livre isso pode ser aceite. A 

territorialização mediática corresponde, assim, a uma visão crítica do seu livre espaço de 

atuação, um espaço que se abre mas onde deve imperar a referência clara aos abusos e 

distorções. O poder comunicacional no seu extremo espaço de distorção foi descoberto e 

apropriado no contexto do totalitarismo nazi, mas continuou a revelar-se integralmente nas 

sociedades democráticas; transporta consigo um indicador da totalidade: é abrangente e 

dominador e, em muitos casos, oferece-nos uma face de indiscutível negatividade. As 

ambiguidades do uso livre da expressão possuem, também, uma contrapartida política, por 

isso, em nenhuma circunstância se pode ocultar ou dissimular um uso negativo da 

liberdade. A discussão acerca das suas fronteiras deve, porém, libertar-se do espaço 

comunicacional e do regime discursivo político-ideológico; se, no primeiro caso, 

deparamos com uma frágil e parcial apropriação defensiva, no segundo, verifica-se uma 

extensão do abuso, regionaliza-se e localiza-se o confronto através de um jogo de forças e 



209 

 

interesses políticos parciais. Sendo assim, é fácil de antever os efeitos da recondução ao 

pensar reflexivo próprio da Filosofia: a negatividade aqui referida atenua-se perante esse 

olhar crítico, sem que para isso seja necessário invocar nenhum fundamentalismo 

discursivo e nenhuma posição dogmática. Evita-se, sem dúvida, a continuidade da distorção 

sem que seja necessário tomar partido pelo dogmatismo e pela parcialidade. A pública e 

livre exposição possui, neste caso, um modo de regulação que não se confunde com um 

crivo censório. Porém, existem usos do poder mediático que não poderão ser, facilmente 

categorizados criticamente e que se encontram, por assim dizer, blindados por uma 

aceitação generalizada; é o caso do fenómeno da invasão informativa virtual que se 

conhece pela designação de wikileaks; a idealização da total transparência informativa 

(enaltecida por um voluntarismo ingénuo), independente de quaisquer variáveis ou 

condicionamentos, possui um apelo sedutor. O questionamento legítimo dessa idealização 

introduz um certo sentido de inevitável deceção: trata-se de uma distorção branda. A 

verdade, a liberdade e a transparência tornam-se, assim, focos privilegiados das 

emboscadas comunicacionais que é urgente desconstruir anulando o forte apelo da 

armadilha do ‘paternalismo teórico’. Se é verdade que essa sedução imediata pode apanhar 

na sua rede certos agentes da revolta e da resistência, não se torna menos imperioso saber, 

por fontes mais ou menos clandestinas, o que os verdadeiros e poderosos agentes da 

manipulação organizada e sistemática pretendem e fazem, que atentados deliberam contra a 

vida e a existência pacífica das suas presas, que não são mais do que os cidadãos comuns. 

Compete ao pensar, ao pensamento filosófico, e não à dinâmica comunicacional solta 

apropriar-se da tarefa de desconstrução ou, mesmo, qualquer outra que possa ser designada 

com essa função crítica. 

Os limites da consciência da opressão extrema são, também, coincidentes com a 

insuficiência da sua publicitação ou mediatização globalizada; o fechamento regional 

impõe essa fronteira que tem sido ultrapassada pela massificação da comunicação móvel e 

mais abrangente. Aos fechamentos próprios dos ancestrais guetos urbanos em que a miséria 

sempre conviveu com a corrupção institucionalizada e com as localizadas regras e 

estratégias de sobrevivência, sucedeu a globalização do palco da sua exibição pública. Essa 

consciência (e a sua significação política) pareceu consolidar-se com esse movimento de 

expansão, com as suas dinâmicas próprias, as resistências com que deparou por parte dos 



210 

 

partidários de um maior comedimento na gestão da comunicação; perdeu a face 

desesperante do isolamento e da ingenuidade própria daqueles que ignoram a sua real 

condição de desapossados da riqueza e posição na comunidade, pôde refletir-se no palco 

global dos que são excluídos e daqueles que já não atribuem qualquer crédito à esperança 

na transformação do estado de coisas. Com essa consciência incrementou-se uma nova 

relação com a autoridade, a sua tradicional propensão para a arbitrariedade; a autoridade é 

abertamente questionada, mesmo, nas sociedades mais fechadas ou de matriz teocrática. 

Com poucas exceções esse questionamento serve-se das vantagens da mediatização 

globalizada. Os pretextos iniciais com que esse questionamento se iniciou, sob a forma de 

protestos contra decisões pontuais e, aparentemente, sem significado político mais vasto – 

como o caso de um episódio de violência policial isolado contra um cidadão imigrante, 

membro de uma minoria, ou contra uma decisão governamental contrária aos interesses da 

comunidade - são prontamente utilizados (e, até, instrumentalizados) pelos dispositivos da 

mediatização global. Se existe alguma inadequação nesse processo, verifica-se que a 

mesma se associa, muitas vezes, às reações dos representantes do poder de Estado, na 

tentativa de minorar, degradar ou esvaziar o inegável significado político da prática desses 

movimentos de contestação. Os esforços (já amplamente desacreditados) que consistem em 

associarem esses movimentos organizados a agentes radicais e ostracizados já não obtêm os 

resultados de outrora. O autoritarismo governamental e a violência de Estado deparam, 

hoje, com uma resistência civil aberta e expandida. Nenhum esforço ou elaboração 

propagandística a pode diminuir com facilidade. Com exceção da exibição da violência 

associada aos efeitos da resistência (ou seja, o seu aproveitamento por parte daqueles que se 

devem considerar, efetivamente, agentes radicalizados), a sua disseminação parece 

favorecer a consciência política e cívica e o seu indiscutível progresso.  

Podem estas práticas inserir-se nas movimentações (ainda que incipientes) 

conducentes à paragem da máquina biopolítica? Parece inegável. Dotar a consciência 

política de condições para a hierarquização produtiva ou construtiva de uma saída possível, 

ou seja, para a ordenação de todas as prioridades que a acção deve eleger para levar a cabo 

essa paragem, tal é o pressuposto implícito numa análise deste tipo. Um apelo destes não 

pode ser compreendido sem este questionamento e a sua exigência prática. Em certa 

medida, pode ser dito que o pressupõe. A sua ausência criaria um vazio e uma reverberação 



211 

 

politicamente inócua: a paragem da máquina biopolítica é imperativa e as formas de 

resistência que a podem corporizar e viabilizar no futuro devem ser presentes ao 

pensamento e ao agir. O pensamento e a ação devem impor, mais tarde ou mais cedo, a sua 

efectuação prática. O dever dessa imposição prática (seja sob a forma revolucionária ou 

semi-reformista – se aceitarmos versões mais moderadas da transformação da realidade 

política) acompanha o imperativo que reside, desde logo, no apelo.     

Mais do que a recorrente indicação da insuficiência da proposta de transformação 

semi-reformista ou revolucionária do real presente no pensamento político de Agamben, é 

conveniente perceber que essa urgência está claramente implícita na ‘sugestão’ da paragem 

da máquina biopolítica. Trata-se de uma urgência prática sentida pelas comunidades dos 

regimes abertos ou mesmo daqueles que manifestam um pendor mais autoritário. E a 

perigosa ou imprudente ligação estreita (assumida, por exemplo por Badiou) entre os 

regimes democráticos, formais e representativos, e as atuais ‘oligarquias’, não permite 

olvidar a apropriação que no passado a prática ‘liberal-oligárquica’ fez da lógica e da 

atuação de ditaduras violentas.  

A aproximação possível ou o ponto comum entre ambos os regimes, abertos ou 

fechados, aqueles em que a resistência pode ainda oferecer-se aos olhos das populações ou 

comunidades sem sérios riscos para a sobrevivência dos seus protagonistas, reside não na 

óbvia e imediata crise de legitimidade mas nas múltiplas formas com que a autoridade se 

torna contestável; e a legitimidade, por assim dizer, profunda, atinge já não o próprio 

regime político mas a própria autoridade que, resultando de um processo formal de 

legitimação, perde a sua força.180 E isso sucede porque, mesmo nos regimes abertos, a 

prática política da autoridade perde terreno para formas excecionais de governação, muito 

para além da sua instituição a partir do jogo político da gestão de imagem e da relação 

emotiva com os eleitores. É a autoridade política que é contrariada e que desencadeia a 

resistência; e o ímpeto entusiástico e ininterrupto do resistente, ou o seu sentimento de 

impotência perante a blindagem dessa autoridade, dependem do sentido político do 

combate e dos meios que o fortalecem e da capacidade de renovação daqueles que 

governam. A legitimação não se perde, portanto, na assunção da sua formalidade, mesmo 

que esta seja mais ampla e se refira ao regime ou aos governantes máximos que o 

                                                
180 Kojève, Alexandre, La notion de l’autorité, Paris, Gallimard, 2004, p. 136 ss. 



212 

 

representam; atinge o cerne da prática governativa, o correlato práxico da autoridade 

política. Esta perde a sua legitimidade práxica e não, simplesmente, formal e representativa 

e, nesse caso, nenhum regime representativo legítimo está a salvo da creditação que se deve 

associar à resistência; e as democracias, a par dos regimes tradicionalmente definidos pela 

sua ilegitimidade, perderam a ‘legitimidade práxica’ que deveria sustentar a autoridade 

governativa. E isso deve-se à consciência alargada e progressiva da iniquidade que foi 

assinalada na sua estrutura profunda, ‘material’, e que contaminou irreversivelmente o 

sentido e a prática da governação. A perda do sentido político de valores fundamentais 

como a liberdade, a justiça e a igualdade, não se verifica somente nos regimes fechados e 

autoritários, politicamente ilegítimos, mas estende-se ao universo das democracias mais 

antigas, e a constatação globalizada deste facto justifica a resistência e a urgência da 

transformação do real.  

Como incrementar as formas de resistência na contemporaneidade? Como assegurar 

a sua eficácia? Como contornar o terreno armadilhado e ambivalente de uma vivência de 

liberdade e relação social democráticas? A radicalização da subjugação e o estatuto 

paradoxal da força e da violência exercida por aqueles que representam o poder – a 

coexistência entre o seu pendor destrutivo e os indícios da sua progressiva debilidade, 

conduziram, no passado, à desativação de regimes tirânicos. Num contexto de ‘civilidade 

democrática’ ainda que, em grande parte, estruturada por regulamentações formais e de 

superfície, a força e a imposição da resistência tornada legítima por uma lisura 

interpretativa da realidade política depara, sempre, com obstáculos e incompreensões. É 

inegável que a espessura e a rigidez dos regimes opressivos contrasta com essa civilidade 

marcada pela formalidade. Isso permite acentuar os obstáculos e as dificuldades 

interpretativas da resistência em regimes, aparentemente, abertos. Com exceção dos 

regimes que parecem privilegiar uma cultura de confronto, é visível o esforço, muitas vezes 

cínico, de procura do acordo e da pacificação nos regimes ou territórios em que a tradição 

democrática se impôs à banalização do exercício da força e da violência, quer seja sectária 

ou de Estado. O enfraquecimento da resistência ou a sua transmutação em formas de 

confronto atenuado ocupa, assim, nas democracias liberalizadas um espaço que deveria, 

antes, ser invadido pela justa batalha pela emancipação ou recusa ativa de certos 

dispositivos biopolíticos que, pela sua natureza, se revelaram politicamente desprezíveis. A 



213 

 

mitigação da resistência, a acomodação que se apresenta como o débil legado dos 

confrontos do passado, dão corpo a regimes de crescente apaziguamento que, de um 

momento para o outro, se podem tornar surpreendentemente inúteis. Os regimes de 

apaziguamento não possuem qualquer supremacia que os permita impor à sociedade por 

vir, sobretudo, se esta continuar a mostrar e legitimar a sua razão ordenadora. Mais do que 

uma força impositiva, essa razão poderá aspirar à radicalidade transformadora dos regimes 

iníquos liberalizados. Pode uma resistência na modalidade mais apaziguadora e ténue 

sobrepor-se à força impositiva e, aparentemente, inevitável, necessária, incontornável e 

excecional da iniquidade? O decurso do tempo não é uma variável suficiente para a 

formulação, ainda que esquemática, da resposta a essa questão. A resistência e o seu tecido 

fenomenológico parecem defrontarobstáculos aparentes do legado da vontade geral e não as 

sequelas, muitas vezes, denunciadas e assinaladas na imagem superficial com que essa 

vontade é publicamente apresentada na sua vacuidade e nas suas subtilezas gestuais. A 

quem interessa fazer coincidir essa vontade geral e a sua imagem fabricada e produzida 

artificialmente? Quem busca o seu enfraquecimento a partir dessa coincidência? 

Precisamente, aqueles a quem a resistência organizada ou espontânea, procura 

desestabilizar e retirar da posição privilegiada dos que detêm a força do mandamento e a 

sua aparente legitimidade; e essa aparência é tanto mais notória quanto essa legitimidade se 

torna dificilmente sustentada ou insustentável. A vacuidade do poder e a precarização da 

sua legitimidade talvez não sejam suficientes para dotar a resistência da força necessária, 

para impedir ou levar à regressão da sua persistência, mas, do mesmo modo, não garante a 

eficácia de qualquer posição neutral. Deve a resistência alimentar-se dessa vacuidade de 

modo a combater tanto a neutralidade como a dissolução da iniquidade numa aceitação 

tácita por parte da vontade geral, do seu herdeiro histórico na vontade do comum que, como 

vimos, possui essa dimensão de desafio (e também obstáculo) ao sucesso da fundação da 

sociedade por vir. A resistência e a negação não podem ceder à tentação de se dissolver 

numa nova síntese pretensamente legitimada e inatacável. Ela deve ser o solo originário de 

onde essa proveniência de algo de novo se instituirá.  

A superficialidade neutralizadora e a anulação da resistência são, atualmente, 

perigosas sendas onde a herdeira da vontade geral se pode aventurar. A falsa pacificação 

que promete aos seus perseguidores ativos àqueles que os acompanham, nunca poderá 



214 

 

substituir a exigência transformadora do quadro político do real que se convencionou 

‘ficcionar’ na noção (problemática), da sociedade por vir. A consciência de novas ou 

continuadas formas drásticas de subjugação, não é acompanhada (pelo menos na 

aparência), de um exigível confronto; a oposição e contradição ao poder são indispensáveis 

e a sua eficácia, exigível num tempo em que a maturidade da consciência política se tem 

revelado massivamente. A máscara cívica da pacificação sem contraditório é mais nefasta 

do que benéfica perante um poder que não abandonou a subjugação e a sua radicalidade. A 

sua realidade é um dado indesmentível e a dramatização dos efeitos contrários à pacificação 

social, engrossa os esforços da manipulação e do engano. O perigo da legitimação indireta 

de um regime de poder que não se encontra ao serviço dos ideais políticos da comunidade, 

tem que ser, claramente, assinalado; não se pode continuar a camuflar e a pactuar com a 

força impositiva da opressão nem com a disponibilidade destrutiva dos opressores. O 

contraditório aparente e teatralizado não serve nenhum propósito verdadeiramente cívico ou 

civilizacional. Aqueles que são oprimidos não se podem manter sempre num regime de 

controlo e pacificação e, do mesmo modo, a imersão na dormente indiferença em nada os 

beneficiará. A circularidade e mobilidade globalizada das forças que deveriam combater a 

iniquidade constitui, igualmente, um contributo para a utilidade da pacificação; porém, não 

é a contradição e o combate político que se devem tornar desprezíveis, mas essa condição 

de anulação ou indiferença. Uma das mais temíveis armas da suposta legitimidade 

democrática consiste em transformar a resistência organizada numa reação móvel, fluida e 

individualizada. Se assim for, ela irá perder-se num propósito que se atomizou e que já não 

se poderá confrontar com um poder globalmente organizado.  

A resistência, por mais ‘pacífica’ que seja na sua revelação concreta ou nas suas 

modalidades ‘ônticas’, despoleta sempre um conjunto de forças autenticamente ativas e 

insidiosas que levam a que seja, quase sempre, temida. E o medo do poder é, também, uma 

‘comoção’ poderosa que se pode perfeitamente contrapor ao medo ao seu exercício. E o 

poder da resistência pode encontrar-se totalmente encerrado ou condensado nessa 

disponibilidade ao combate perante as formas de opressão. Sendo uma força activa e 

poderosa, uma disponibilidade a ter em conta num possível confronto torna-se, 

inevitavelmente, temida, mesmo por aqueles que parecem situar-se numa posição 

privilegiada, num patamar em que a pode, facilmente, rechaçar.  



215 

 

Deve a resistência ser pensada e reestruturada, posta em andamento para não se 

deixar anular ou submergir pela vivência democrática nas suas versões mais formalizadas? 

Erigir o combate e a negação, o confronto efetivo e consequente a partir dessa 

reestruturação política, tal é a tarefa que a propensão consequencialista do pensamento 

crítico e biopolítico exige. O espaço de indeterminação práxica que essas correntes de 

resistência, inegavelmente, ainda apresentam, e que é recorrentemente assinalada, deve ser 

preenchido por essa exigência e pela sua efetivação. 

Pode o medo ancestral da violência tornar-se um obstáculo a essa exigência? A 

exigência imperativa da resistência e a construção do porvir não podem ser anuladas ou 

canceladas através dessas razões atenuantes; a violência pode incidir nas ações e nos 

momentos mais inoportunos, coincidir com as tarefas e realizações do confronto mas não 

pode ser um álibi para a manutenção da pacificação que já não corresponda à necessidade 

de transformação do quadro social. Pretender perpetuar a pacificação através da resistência 

é um contra-senso; aspirar à sua moderação pelo uso de táticas reformistas reforça o risco 

de incumprimento dos objetivos. O regime de pacificação não é viável e nenhum 

compromisso poderá, também, substituir essa exigência imperativa da transformação por 

via da resistência e da negação. O compromisso é uma figura da transição e não da 

superação da iniquidade que se radicalizou; está condenado a manter-se nessa condição de 

interregno e de posição mediadora e só a tentativa de anular a transformação o poderá 

catapultar para um lugar de permanência; a situação atual de necessidade de preparar um 

outro modo de estruturar o real político tornou-se evidente. Mascarar a recusa, a negação e 

a resistência através da pretensão reformista e do compromisso é, como há muito se sabe, 

uma insistência na falsa pacificação ou uma versão mais refreada (e, portanto, paradoxal) 

da iniquidade.    

 A posição, na aparência equilibrada e, pretensamente, pacificadora dos poderes ou 

estruturas de poder regimentar democrático e da condição social que o acompanha, tem 

sido posta em causa; o autêntico ‘ethos social’ do estado de exceção acaba por si impor à 

consciência de largos estratos populacionais que assistem à fragilização da sua existência; o 

solo ou a base formal de sustentação dos poderes regimentares retira-se e remete os povos 

para uma situação de grande incomodidade e incerteza. O facto de se considerar sustentado 

no direito e de reivindicar a liberdade formal não altera o quadro geral dessa precariedade. 



216 

 

E as democracias desenvolvidas ou os regimes que consolidaram uma maior vivência de 

princípios, por assim dizer, marcadamente evoluídos do ponto de vista civilizacional, não 

estão a salvo dessa aplicação da exceção já que a globalização a impõe. A consciência 

dessa realidade repercute essa extensividade global e dela não se pode subtrair. A rejeição 

da iniquidade fundamental ocorre, assim em todas as latitudes; é a própria consciência que 

a impulsiona. E a complexidade dos seus efeitos abrangentes acaba por se fazer sentir. 

Como nenhum poder regimentar, estruturado como tal, está isento da marca dessa 

iniquidade porque dela participa sempre em diversos graus, dela se torna cúmplice direta ou 

indiretamente; Pelo contrário, assiste-se ao agravamento de alguns indicadores 

reatualizados do estado de exceção que contrariam esse sentido pacificador e 

normativamente aberto que caracteriza, em teoria, os regimes não notoriamente opressivos, 

ou seja, aqueles que vivenciam os princípios do designado estado de direito. O manto 

falsamente normalizador desses poderes regimentares não é suficiente para os encobrir ou 

ocultar; tarde ou cedo revela pontos fracos e fissuras que desmentem os seus propósitos e 

alegações; torna-se impotente perante os desejos de transformação e a esperança numa 

realidade mais promissora; a ânsia de que esses desejos se configurem num projecto 

mobilizador e não apenas em mobilizações desestruturadas e avulsas tem sido legitimada e 

fortalecida. A força impulsionadora da exceção e a violência que lhe é inerente já não pode 

continuar a ser desmentida e desacreditada; constitui uma força impulsionadora de outras 

formas de violência contrária que acabam por ser, igualmente, ameaçadoras e que, em 

certas circunstâncias e ocorrências, levam à perda de controlo e à quebra de quaisquer 

referências politicamente aceitáveis. Primeiro e último recurso de uma subjugação sempre 

presente, potencial ou atualizada, dissimulada ou visível, a exceção é sempre uma violência 

que transporta e se faz acompanhar, inevitavelmente, de outras forças contrárias; e a 

realidade potencial ou atual destas últimas é, também, importante para a análise. Ambígua 

ou mais declarada, potencial ou não, a violência da exceção abre sempre um campo de 

devastação; para a contrariar são abertos outros territórios de violência particular que 

podem ser apropriáveis por distintas dinâmicas sócio-políticas. Dentre elas, a menos 

negativa será, certamente, a efetiva mobilização populacional já não ao estilo do passado, 

mas com a marca do presente. Neste cenário, a subversão de um poder regimentar ou 

regulamentado formalmente torna-se necessária, já que nenhuma desobediência 



217 

 

disciplinada o pode confrontar eficazmente. A vontade política massificada ou globalizada 

(termo que parece mais adequado ao momento presente já que permite evitar ressonâncias 

arcaicas equívocas), tem que se estruturar sob pena de se perder; essa perda significaria a 

sua fragmentação, anulação ou absorção pelo poder regimentar.  

 

 

 

 

3. O espaço jurídico como determinação performativa da violência. 

 

           

    A atualização de princípios políticos-jurídicos supõe sempre um confronto com o outro 

ou com os outros e, igualmente, um confronto com a realidade daquilo que se pretende 

realizar e dos meios usados para o atingir. A facilidade ou dificuldade desse confronto, por 

assim dizer, de segunda ordem, que nos abre ao horizonte da ação individual, mas também 

política, pressupõem certas dificuldades ou estratégias facilitadoras. Estas últimas, tal como 

a própria ação, implicam um espaço de indeterminação de que temos consciência no 

momento em que se faz uso de qualquer plano ou estratégia. Tal como afirma Derrida no 

texto em que dialoga com Maurizio Ferraris, Il gusto del segreto: «A estratégia implica 

sempre a aposta, isto é, um certo modo de confiar no não-saber, no incalculável: calcula-se 

porque há um incalculável, calcula-se onde não se sabe, quando não se consegue 

predeterminar».181 Para além desse espaço de indeterminação, não é de estranhar que se 

reitere a perceção do papel da velha categoria de mediação. O acordo ou o desacordo entre 

partes supõe-nas a ambas: a indeterminação e a mediação. Nesta jogam-se os efeitos 

positivos ou prejudiciais do confronto. Joga-se, também, a natureza do confronto e dos seus 

elementos mediadores tais como os princípios político-jurídicos. Ter a noção precisa da sua 

natureza e dos seus efeitos nem sempre é fácil e nenhuma estratégia ou pseudo-estratégia, 

supostamente esclarecedora, removerá as dificuldades e a precisão desejada. O confronto, 

como se verá, pressupõe essa dificuldade de determinação, a negatividade, os obstáculos 

(por vezes, incontornáveis) e a violência. Enquadrar a violência em categorias que, hoje, já 

são publicitadas conhecidas, designá-las de biopolíticas, nem sempre evita a perplexidade. 

Ignorá-la, pode, porém, afastar-nos da proximidade com a realidade político-social, 

                                                
181 Jacques Derrida, Maurizio Ferraris, Il gusto del segreto, Roma, Laterza, 1997, trad. Miguel Serras Pereira, 

O Gosto do segredo, Fim de século, 2006, p. 18.  



218 

 

condição obrigatória de certos discursos políticos programáticos ou ideologicamente 

dissimulatórios. A relação de anuência ou de dissensão faz parte do funcionamento dos 

regimes democráticos. Pensar essa relação e as figuras que a constituem, pensar a 

originalidade da violência e da decisão sobre a existência plena é o propósito que se impõe. 

Urge, igualmente, enfrentar a possibilidade desse propósito poder extravasar os limites das 

abordagens clássicas, desconstrucionistas, biopolíticas ou comunitaristas. Importa, por isso, 

não apenas fazer uso da herança contestatária dos regimes ilegítimos, mas encarar as 

aporias e falhas dos regimes políticos legítimos, mostrar a sua radicalidade e a sua gritante 

inatualidade.     

 Agamben, em Homo sacer, o poder soberano e a vida nua, pensa a decisão 

soberana como um poder sobre a vida e sobre a morte. Trata-se do universo da vida plena 

no sentido existencial do termo e não de uma existência parcial. A existência exposta à 

morte ou ao potencial ato decisório que a pode subjugar radicalmente, não é uma existência 

biológica ou meramente orgânica, mas a vida politicamente qualificada e, o mesmo é dizer, 

determinada por parâmetros ético-políticos, legais e legitimadores. O poder público, através 

das suas estruturas sócio-políticas não apenas autoriza, permite ou tenta regular a vida e a 

existência privada, mas tenta legitimá-la e, em última instância, destruí-la. O poder 

regulador nem sempre coincide com o acto legitimador porque este vai ou tenta ir mais 

além; extravasa os limites legais da regulação e invade a esfera da existência a partir de 

dentro. Não é um poder linear e límpido. A novidade da tese de Agamben consiste em 

descrever um poder imenso que não pode ser claramente definido, captado, apreendido 

conceptualmente. Liberta-o da visão ingénua da regulamentação lógico-racional e expõe-no 

na sua indeterminação intrínseca. O poder soberano decisório é, assim, um poder marcado 

por uma ambiguidade e impossibilidade de clara e distinta determinação, para usar o 

cânone cartesiano. O ato decisório político é paradoxal e difícil de consignar numa estrita 

descritividade. Transcendendo a ordem jurídica, o poder soberano, na actualização da sua 

esfera de intervenção, é um poder excecional e, simultaneamente, instituinte da norma e do 

fluxo normal da existência. A sua excecionalidade não o demarca da norma: abarca-a. A 

ordem política e jurídica é pensada a partir da exceção e não da pura e simples atualização 

do direito e dos princípios regulamentares do domínio político. A indeterminação coexiste 

com uma instituição violenta do poder. Ela acarreta riscos e não somente estabilidade e 



219 

 

previsibilidade na ordem das coisas. A mundaneidade é o solo de onde se institui um perigo 

notório e permanente. Espaço de inclusão e exclusão, torna-se difícil identificar o que é 

estável e previsível. Abre-se, assim, um espaço de arbitrariedade estrutural e estruturante 

num universo onde era suposto imperar a ordem e a coesão. A esta indeterminação, 

condição de exceção, abrangência paradoxal associa-se a universalidade da violência 

fundamental da decisão soberana que, assim, se aparta para sempre, da concórdia 

(miticamente contratual) do relacionamento entre as partes que habitam o território do 

social. A violência da decisão soberana perpassa esse território sem que se possa dar conta 

da sua causa específica e, por vezes, finalidade ou consequência. A exceção conduz a que o 

legítimo e o ilegítimo, o correto e o incorreto, o interior e o exterior caiam em desuso 

perante a emergência de um poder paradoxal que une a lei e a directriz política; escreve 

Agamben:  

 

«O que emerge nesta figura limite é a crise radical de toda a possibilidade de distinguir com 

clareza entre a pertença e inclusão, entre o que é exterior e o que é interior, entre exceção e 

norma».182   

 

Uma condição excecional que se normaliza não se limita a ser um indicador da natureza do 

ato jurídico instituinte e instituído, mas passa a fazer parte de todas as decisões e 

atualizações do poder político. Não se pretendendo desenvolver todas as consequências 

desta posição de Agamben, remete-se para esta paradoxal abrangência de uma decisão que 

se perfila num horizonte de indeterminação, exceção e violência. A exceção que se 

pressupõe acarreta sempre uma condição de violência. Mesmo o poder democraticamente 

legitimado não escapa a essa injunção que emana e transcende o quadro legal e social. A 

violência radica na fonte e na abertura de possibilidades da atualização da decisão soberana. 

A anomia prevalecente no estado ou na condição de exceção é o pressuposto que viabiliza a 

aplicação da lei e da decisão política. Escreve Agamben:  

 

«Por um lado, o vazio jurídico que está em causa no estado de excepção parece 

absolutamente impensável para o direito; por outro, todavia, este impensável reveste-se 

                                                
182 Agamben, G.,HS: 30. 



220 

 

para a ordem jurídica de uma relevância estratégica decisiva, que se trata justamente de, a 

todo o custo, não se deixar fugir».183  

 

Embora Agamben não o afirme explicitamente apesar de pensar em diálogo com Walter 

Benjamin, a exceção implica sempre a violência, a força e a imposição. E se a exceção é a 

condição de possibilidade da norma, esta encontra-se, também, impregnada de violência. O 

negativismo desta tese vai mais além da ideia de que a anomia é inerente ao direito: A 

exceção não apenas funda, conserva ou suspende o direito, mas permite desvelar a sua 

natureza profunda, o seu núcleo existencial. Nela não se contrapõe a norma e a sua 

suspensão, a visível arbitrariedade do poder decisório da entidade que detém a soberania, 

mas faz parte integrante do direito e da decisão política. Tese ou ideia excessiva e 

inverificável, dirão alguns; mas a pressuposição da vigência atual da normalização jurídico-

política, permite confirmar ou, pelo menos, realizar e dar visibilidade à ação política como 

decisão ativa. Na decisão passiva, que ocorre, sobretudo, numa certa visão ética da relação 

com o outro, verificamos a incorporação dos seus interesses na decisão e no modo 

voluntário ou involuntário, consciente ou inconsciente daquele que decide; contudo, na 

decisão activa torna-se mais visível esta propensão para o ato injuntivo.184 E não é 

necessário recuar a Hobbes para perceber que a figura da condescendência ou da cedência 

aos interesses do outro se apresenta, quase sempre, como um notório esforço de 

imaginação. A violência visível da suspensão da norma não é a única forma de violência 

decisória; existe uma outra mais subliminar, fundante e atuante, e essa é aqui referida como 

a instituição da norma jurídico-política. A sua marcante força reside no seu poder de 

ocultação e dissimulação, que contrasta com as formas mais ou menos brutais com que 

acede à luz do dia.  

 Para que serve uma condição de exceção na realidade política contemporânea, para 

além de proceder à tentativa de regular fenómenos de tal modo inaceitáveis que podem 

comprometer a paz política? Servirá para a aplicação e prossecução da norma? Mas a 

norma não se esgota na vacuidade e idealidade do corpus jurídico; emerge das decisões 

pretensamente legitimadoras dos atos políticos. Em termos atuais e notoriamente prováveis, 

                                                
183 Agamben, G.,SE: 66. 
184 Zizek, Slavoj, Vous avez dit totalitarisme? Cinq interventions sur le (més)usages d’une notion, trad. D. 

Moreau e J. Vidal, Paris, Éditions Amsterdam, 2007(2) , p. 162-164. 



221 

 

a instituição da norma assume a posição de naturalização que o designado sistema 

capitalista reflete na sua evolução pseudo-humanista. A sua máscara civilizada que vai 

assumindo distintos contornos, é a face visível do esforço praticado para contrariar as 

reações coletivas perante o seu pendor opressivo. Esse designado capitalismo não se renova 

somente a nível da reorientação dos seus objectivos materiais e dos planos de actuação 

económico-financeiros, mas, também, ao nível ideológico, tornando, por vezes, menos 

dramática a vivência dos oprimidos. Os elogios às transformações supostamente 

humanistas e condescendentes dos seus representantes institucionais, introduz mais 

retoques nessa máscara. Porém, não se apresenta qualquer conteúdo prático ou pragmático 

para essa transformação falsamente humanista. Esquecimento estratégico ou 

impossibilidade de o fazer? Poderemos integrar essa dificuldade ou impossibilidade no 

círculo, por assim dizer, ontológico da exceção? Se aceitarmos essa integração, 

admitiremos todas as figuras concretas, circunstanciais ou não, da exceção, que não se 

restringem aos momentos de crises localizadas ou globais. À exceção pertence a 

interioridade e exterioridade da ação e do modo de atuação do soberano. Ele exerce a sua 

ação no interior e no exterior e, neles se situa, como uma entidade que se desloca, 

descentraliza e escapa a qualquer controlo. Não conhece níveis de atuação reguláveis ou 

normalizáveis. A sua pertença a um universo de inclusão exclusiva denota uma dificuldade 

de fixação conceptual ou categorial. Dificilmente apreensível, solta-se, difunde-se, oprime, 

subjuga e ameniza-se, também, de acordo com contextos que, por vezes, lhe são adversos. 

Outras vezes, contorna essas adversidades e passa a assumir o viso da sua excecional 

violência. Excecional no duplo sentido de ‘fora da norma’ e da sua pertença à condição de 

exceção. Esse movimento do designado sistema capitalista tem sido referido como a dança 

especulativa do capital, como a hábil e, por vezes, elegante e atrativa coreografia da sua 

implantação sem fronteiras.185 Nesse movimento, dissimula e dissemina a violência sobre 

os povos e os países. É uma violência subliminar, adaptativa e objetiva, mas será anónima e 

impessoal? A paradoxal e excecional inclusão exclusiva parece favorecer, pelo menos 

parcialmente, esse anonimato. É uma condição que surge como resposta à ameaça do caos, 

ou seja, ao terror anómico não é a sua única e fundamental dimensão. Ela acentua-se, como 

                                                
185 Zizek, Slavoj, Fragile absolu ou pourquoi l’héritage chrétien vaut-il d’être défendu?, trad. F. Théron, 

Paris, Flammarion, 2008/ 2010, p. 26 ss. 



222 

 

evento político-jurídico, em períodos de crise, mas persiste para além deles. Insinua-se, 

dissemina-se de forma velada e reaparece sob múltiplas facetas. A marca normalizadora do 

estado de exceção não é uma tese exclusiva de Agamben, mas constitui uma das suas 

‘obsessões’.186 Talvez insuficientemente desenvolvida e fugazmente exemplificada a partir 

da cena política atual, nem por isso deixa de ser uma ideia forte do seu pensamento. A 

relação estreita entre a exceção e o poder soberano deve ser melhor elucidada. Se as faces 

da soberania e da governação são politicamente referenciadas, urge fazê-las acompanhar do 

seu correlato económico-financeiro. A ideia da radicação da excepção no soberano, 

entendido como um indivíduo facilmente reconhecível, já não é satisfatória. Herdeira do 

soberano, como lei viva, perdeu a sua coloração identificatória. O centro de referência do 

poder e a sua previsível configuração numa pessoa perdeu-se; a sua instituição determinada 

é móvel. Perdeu a sua localização fixa ou claramente referenciável. Estrutura-se a partir de 

interesses e actos objectivos e subjectivos, invisíveis e declarados em regimes livres e 

democráticos. No cruzamento (ou íntima conexão) da lei e da anomia, a ordem e o caos 

coexistem. A relação entre eles não é de mera suspensão do direito, mas de 

interdependência ‘construtiva’. O poder soberano não se refere à aplicação da lei e do 

direito, à tarefa de regulação mais ou menos eficaz da realidade social, mas sim à vida. 

Nesse sentido, esse poder é um importante indicador biopolítico. A motivação, por assim 

dizer, oculta da lei consistiria, então, na subjugação da vida. É uma subjugação mediada, 

disfarçada, difusa, mas que funciona e permite obter resultados. Podendo, na sua expressão 

extrema, conduzir à morte, no caso da coincidência parcial de interesses entre o poder 

soberano e a autoridade que o exerce, (segundo o esquema de disseminação do poder nos 

regimes totalitários paradigmáticos) conduz o seu movimento opressivo de forma 

funcional.187 

 A fundação da lei escapa à motivação pressuposta nas teses comunitaristas ou não 

comunitaristas. A defesa da coesão de base contratual ou da relação pela divergência 

fundamental entre as partes da sociedade, assumida na tese de Rancière não resolve o 

problema da indeterminação e da paradoxal ambiguidade da norma tal como surge na 

posição biopolítica.188 A convergência contratual ou a divergência como falha fundadora da 

                                                
186 Agamben, G., SE: 89. 
187 Agamben, G., SE: 110. 
188 Rancière, Jacques, La mésentente, politique et philosophie, Paris, Galilée, 1995/ 2007, p. 28 ss. 



223 

 

política, não permitem explicitar totalmente a tensão indeterminada presente na relação 

entre as partes, ou seja, aquelas que, geralmente, assumem o poder e as que dele se 

encontram desapossadas. A dissensão não pode ser ultrapassada pela instituição da ordem 

libertária dos que estão fora do poder. Em termos mais radicais, essa ordem não pode ser 

instituída. Nem o acordo originário nem o desacordo fundador a restituem. Na base da lei e 

da sua suposta aplicação concreta, reside a violência da subjugação da vida e não o 

caminho para uma pacificação ou para um projeto político libertador. A pacificação e a 

igualdade política dificilmente se libertam da sua carga utópica. Resta, por isso, a suposição 

angustiante de uma falsa normalização pacificadora ou libertadora. A violência para além 

da norma é o impulso devastador que passa despercebido nos projetos aparentemente 

emancipatórios. A cena política e social contemporânea, em lugar de desmentir essa 

realidade (dificilmente apaziguadora), parece, antes, confirmá-la. O ideal de emancipação, 

em vez de restabelecer a condição de justo equilíbrio igualitário, reformulou, somente, a 

instituição de um novo poder, o poder de alguns. A desigualdade manteve o seu feudo 

restritivo, enublando o sonho da vertente material da igualdade: a sociedade (e não apenas a 

contemporânea) é, na verdade, governada através de um jogo de oligarquias.189 A extensão 

pública do poder no regime democrático, não eliminou a efetividade da subjugação, antes a 

dissimulou sob formas de civilidade falsamente concertadas. Apesar da afirmação da 

coincidência do homem democrático e do designado burguês, referida no Manifesto do 

Partido Comunista de Marx e Engels, é de figuras da atualização do sonho oligárquico e 

não do sonho da equidade que enfrentamos na tomada do poder democrático. E esse sonho 

ou inebria quem o subjetiva ou lhe é imposto; ou seduz, ou é instituído pela violência da lei. 

Isso não o torna legítimo no sentido da força criativa da justa instituição, mas autoriza-o 

pela força de um direito que se quer forçosamente de todos, quer interesse a todos ou não. 

Apostado em introduzi-lo no universo complexo da relação entre os que detêm parte do 

poder representativo e os que não o detêm, o sonho democrático tem-se servido de meios 

que não poderíamos incluir na categoria da equidade. Mas até essa categoria pode ser 

apropriada pela violência soberana.  

Thomas Hobbes, o filósofo político, muitas vezes, indicado como o porta-voz da 

violência do poder soberano sobre aqueles que são representados, sobrevaloriza e enaltece a 

                                                
189 Rancière, Jacques, La haine de la démocratie, Paris, La fabrique, 2005, p. 58.  



224 

 

categoria de equidade no texto Diálogo entre um filósofo e um jurista. Mas, na verdade, 

trata-se de um princípio alicerçado na centralidade do representante do poder soberano. O 

Diálogo foi, geralmente, considerado uma obra menor; foi escrito em condições adversas e 

com o objectivo de afrontar o restaurador do direito comum inglês, Sir Edward Coke.190 

Incomodado pela possível acusação de heresia, Hobbes decide eleger Coke como 

adversário ao nível dos princípios e não apenas da transcrição factual dos estatutos do 

direito da época. Rejeita a sua ausência de rigor, de justeza de raciocínio e de razoabilidade 

e não o conhecimento jurídico do seu adversário. Para Hobbes «A equidade é uma certa 

razão perfeita que interpreta e altera a lei escrita, sendo ela própria não escrita e composta 

de nada mais do que a razão certa.»191 Entrecruzando a lei, a razão, a justiça e a autoridade, 

Hobbes faz apelo à capacidade quase mítica e inefável da autoridade do soberano fazer uso 

da equidade. No dizer de um dos intervenientes do diálogo, o próprio filósofo, «O povo 

raciocina mal.»192; é à autoridade do soberano que se deve sempre a justeza, a razoabilidade 

das decisões, a coesão e a paz dos países. A autonomia do soberano dificilmente pode ser 

posta em causa e a garantia da sua correta decisão é quase alicerçada num ato de fé. 

Consultando os conselheiros mais credíveis e desconfiando do parlamento, o soberano é 

quase infalível. O calculismo político deve dar lugar à fidelidade. E, do ponto de vista 

material, algum enriquecimento ilícito deve ser tolerado em nome de uma orientação 

política genérica favorável ao soberano. O direito institui o soberano como juiz supremo e 

se transpuséssemos esta ideia para a cena política contemporânea poderíamos correr o risco 

de algum irrealismo acrítico na assunção do alcance das decisões políticas. A razão pública 

universal fundamenta o princípio da equidade e o soberano é o seu máximo representante. 

A lei, a afirmação do poder e a justiça devem estar em consonância com a equidade, mas é 

o soberano e ninguém mais que melhor a exprime. O sentido retórico da radicação da força 

do soberano nos seus súbditos, é confirmado pelo prejuízo que advém da obstrução da ação 

do soberano, que apenas deve prestar contas a Deus.  

 Na vertente contemporânea da equidade não se pode aceitar este gesto de submissão 

e, por isso, deve ter-se em conta todas as implicações da decisão política soberana e 

                                                
190 Bobbio, Norberto, Thomas Hobbes,Torino, Einaudi, 1989/ 2004, pp. 106-107. 
191 Hobbes, Thomas, A dialogue between a philosopher and student of common law of England, trad. M. 

Cristina G. Cupertino, Diálogo entre um filósofo e um jurista, Landy, 2004, (2), p. 36. 
192 Ibid., p. 43. 



225 

 

assumir as suas aporias e indeterminações. A aceitação mais ou menos submissa, o acordo e 

a fidelidade possuem, neste caso, limites consideráveis.  

 A aplicação do direito baseia-se na força e na violência. A faceta sancionatória da 

lei pressupõe esse facto. A violência envolvida na sanção não é acrescentada à lei; ela pré-

existe à sua possível expressão prática. E essa violência acompanha não apenas o espírito e 

a letra da lei mas a sua múltipla revelação interpretativa. Violência suposta, velada, 

essencial e utilitária, mas, igualmente, excessiva e desusada. Existe e, por assim dizer, pré-

existe. A sua proto-existência foi sentida ou pressentida em muitos contextos epocais e 

históricos; no passado e na agudização de uma violência incondicionada e “trivialmente 

absoluta”. E como sabemos, foi o século XX e não outra época de barbárie ancestral, a 

mostrar uma violência numa escala surpreendente. Se essa constatação ou pressuposição 

parece inegável, não é descabido questionar a legitimidade dessa violência em termos 

filosóficos; racionalizá-la e situá-la no terreno do direito. E, nesse caso, não apenas 

relacionar a justiça com a violência, mas questionar drasticamente o sentido e a correção 

dessa relação. Existe ou não o desvelamento da justiça na aplicação da lei? É compatível a 

justiça com essa violência, supostamente, primordial? Pode ser enquadrada no horizonte 

teórico ou prático da radicação elementar da justiça? A aplicação da lei força e idealiza a 

pertença do direito a uma esfera mais abrangente que compreende o justo e o injusto. A lei 

não permite, apenas, aplicar a justiça enquanto referência fundadora, consolidando, desse 

modo, o desejo comunitário de pacificação. Nessa tarefa existe ou pré-existe uma 

idealização reveladora do território do simbólico. Nela configura-se uma margem da 

presença e da ausência, do lugar e do não lugar, do vazio e do acesso à realidade, e por essa 

razão, a lei como entidade simbólica, integra em si mesma e faz uso dessa natureza 

paradoxal. E a variabilidade na determinação prática da lei, aquilo que, de modo corrente, 

se designa por divergência interpretativa na aplicação da lei, mostra essa vertente 

paradoxal. Indeterminação herdeira da dimensão paradoxal da ordem simbólica, pode, 

também, ser transposta para a decisão ética ou ético-jurídica. Derrida, no seu texto Force de 

Loi, indica, explicitamente, o carácter indeterminável da decisão.193 Esta aporia, inaugurada 

pelo espaço simbólico da justiça e do direito, não pode legitimar ou autorizar qualquer 

pretensão ao imobilismo ou à negação da ação. Trata-se de uma dificuldade emergente na 

                                                
193 Derrida, Jacques, Force de loi, Paris, Paris, Galilée, 1994/ 2003, p. 54. 



226 

 

análise conceptual do direito e da justiça e não da ideia ou do apelo à anulação do ato 

decisório. Como diz Derrida: «O conceito de violência pertence à ordem simbólica do 

direito, da política e da moral – de todas as formas de autoridade ou de autorização, ou, 

pelo menos, de pretensão à autoridade.»194 Esta violência dissemina-se e pode, mesmo, 

escapar ao jugo da ordem estabelecida e este é, talvez, o seu maior receio. Porém, essa 

dissipação bem como a incapacidade coerciva e sancionatória perante os efeitos nefastos de 

uma violência que se libertou da disciplina da ordem jurídica, seja por via criminal ou mais 

especificamente política, continua a fazer o seu caminho. Mas nem sempre a marca da 

negatividade acompanha a violência que se institui fora da ordem político-jurídica. Hoje 

constatamos que a violência política em sociedades tradicional e forçadamente subjugadas 

como as nações árabes teve algumas repercussões positivas, e como a ausência de violência 

nos movimentos reivindicativos das sociedades democráticas ou formalmente livres poderá 

anular as suas pretensões político-sociais. Em todo o caso, a violência possui sempre um 

risco associado de terror da ordem e do medo do colapso. Pela violência se domina, mas, 

também, através dela se pode deitar tudo a perder. A violência sancionatória da lei, 

expressão da sua essência tem-se mostrado, pontualmente, impotente para banir a tragédia 

individual, mas, do mesmo modo, tem dilacerado as nações e mesmo as civilizações em 

contextos históricos facilmente reconhecíveis. A ordem vive da instituição da violência 

autorizada ou legitimadora, e pode sentir-se ameaçada nos termos em que uma nova e 

violenta instituição se afirma ou tenta adquirir força para se afirmar. A força política ténue 

ou aquela que não se serve, nem a título de ideal, da violência revolucionária não possui 

qualquer eficácia em termos práticos e apenas permite exasperar a ausência de soluções 

políticas numa sociedade que se tornou mais injusta e desigual. E a transformação 

revolucionária, aquela que pode transformar a violência latente em ira é a mais temida. E 

tanto os conservadores ideológico-programáticos como os governantes, quer sejam 

detentores ou aspirantes ao poder, aprendem a identificar os seus focos genuínos e a tolerar 

as manifestações que apenas os indiciam sem os realizar nem pretender levar à prática. 

Usando os termos benjaminianos, não devemos aceitar uma violência que funda o direito e 

outra que o conserva porque se trata de uma e única força. A questão está em saber se a 

ordem política está em causa ou não; se existem os meios e planos exatos que a possam por 

                                                
194 Ibid., p. 80. 



227 

 

em causa. O medo ou a recusa da transformação revolucionária não se encontram limitados 

ao espírito da ideologia conservadora, mas estende-se a toda a comunidade. Se a violência 

dessa transformação declinar ou falhar, é a própria sobrevivência colectiva ou o seu 

espectro que emerge no horizonte. Essa recusa constitui a reinvenção do pacto social que a 

Filosofia clássica elevou ao plano de filosofema. Não é apenas em termos metafóricos, mas 

eminentemente práticos que se pode falar de um novo pacto: aceita-se a ordem, mesmo que 

ela seja contrária aos nossos interesses porque se receia a vertente fundadora da violência 

que pode instituir uma nova ordem, ou, pelo menos, a elege como a sua máxima pretensão 

ao questionar as anomalias e aporias da ordenação política vigente. Não são apenas os 

representantes dessa ordem que receiam a violência revolucionária, mas o povo no seu 

conjunto; por essa razão, a aceitação tácita da pacificação como nova figura do 

apaziguamento da relação de forças numa sociedade em crise, substitui a força que deseja 

emergir para substituir uma ordem política em profunda crise. E esse acordo é de tal modo 

poderoso que acarreta o prolongamento de uma situação de iniquidade que só a custo é 

quebrada. Porém, essa violência subsiste para além deste como de outros acordos, tácitos 

ou formalmente consignados. É uma violência que perpassa a ordem e as suas 

determinações jurídico-políticas e, igualmente, que derruba a ordem quando, em certas 

condições, se torna manifesto que a unidade mínima da vida social se perdeu. Não 

saberemos nem poderemos prever essa quebra que acabará por se produzir e por colocar 

face a face duas formas de violência, mas o seu ponto comum é precisamente esse: 

devemos pressupor e não apenas acreditar que existe uma violência que funda, conserva, 

transforma, se apodera da ordem e das suas figuras histórico-factuais. Trata-se de uma 

violência para além da lei, do direito e da justiça e da arquitetura social; que subjaz a todas 

as figuras da realidade histórica e que, com maior ou menor grau e visibilidade pode ser 

temida, mesmo em prejuízo da idealização da superação da iniquidade jurídico-política. 

Fonte de inspiração para a novidade da vida social é, também, o prenúncio de temidas 

devastações.  

A radicação originária da violência parece contrariar a ideia da sua afirmação 

imediata a partir da sua atualização.195 Como conciliar essa radicação que parece fazer 

                                                
195 Castoriadis, Cornelius, Thucydide, la force et le droit. Ce qui fait la Grèce, 3. Séminaires 1984-1985. La 

Création humaine IV, Paris, Seuil, 2011, p. 261 ss.  



228 

 

apelo a uma tese ontológica e proto-política, ou bio-proto-política com a performatividade 

que lhe é própria ou com a sua imediatez performativa? Essa dificuldade é a mesma 

quando, por exemplo se afirma que os atos de fala se enunciam por via do mesmo padrão 

ou se pensam a partir da revelação performativa e, depois, se pretende integrá-los no 

universo fundador da política ou da relação do humano com o real social e mundano. A 

ideia de performatividade apela à construção e não a qualquer base onto-bio-lógica. Esta 

categoria aparta-se de qualquer tese essencialista ou proto-naturalista. A atualização da 

experiência humana e a delimitação possível da sua identidade partem de uma construção, 

radicam em vivências e memórias que se sucedem e não num fundo originariamente 

inaugural. Não se admite um ente que subsiste e perpassa os atos performativos; não se 

pressupõe um real subjacente (ou jacente-no-fundo) que faz brotar esses atos ou as 

qualidades configuradoras do humano. Uma investigadora que abordou, recentemente, esta 

questão a partir de autores contemporâneos, Manuela Ribeiro Sanches, afirma que a 

performatividade implica que a identidade e a subjetividade psicocultural são indicadores 

do efeito do ato performativo e não a sua causa.196 No mesmo sentido, a violência cultural, 

e designadamente, a violência exercida sobre uma raça ou uma cultura minoritária devem 

ser explicitadas a partir da mesma categoria e da mesma ordem de ideias. O sujeito ético-

político é uma entidade em construção e não o produto de uma entidade originária. Os 

mecanismos de afirmação da ação, do controlo discursivo e do exercício do poder, 

mostram-se a partir de vivências contextualizadas ou socialmente qualificáveis. O humano 

não pode ser naturalizado, deve ser experienciado e revelado na sua incompletude. A 

atualização da sua suposta natureza deve ser reduzida a uma categoria empreendedora e não 

fixa e, por assim dizer, absolutizada. Nesse caso, de que forma pode a categoria de 

performatividade iluminar a violência que associamos aos atos e decisões ético-políticas? 

Faz sentido relacionar as duas noções? E nessa relação, não se manifesta alguma 

incongruência nos autores que, como Agamben, defendem teses originárias para elucidar a 

natureza da política e do político e das figuras que os atualizam? É conciliável a violência 

                                                
196  Ribeiro Sanches, Manuela, «Performance, performatividade e identidade» in Marte Nº 3, De que falamos 

quando falamos de performance, Associação de Estudantes da Faculdade de Belas-Artes de Lisboa, 

Universidade de Lisboa, 2008, pp. 88-97. 

 



229 

 

com a performatividade? De que forma se pode inscrever a violência num mecanismo, por 

assim dizer, construtivista e vivencial? 

 A violência decorre do domínio jurídico-político e possui raízes na esfera religiosa. 

O direito, na sua origem e a religião partilham da mesma fonte. O juramento, a blasfémia, a 

promessa e a palavra originária, são atos religiosos, jurídicos e políticos. A sua 

ambiguidade e indeterminação coabitam com a proximidade imediata com o real; 

juramento e blasfémia configuram-se na sua relação com as coisas. A maldição marca uma 

relação de similitude com o juramento e com a promessa política. O seu lado negativo não 

quebra essa proximidade que se manifesta, desde logo, como uma experiência de 

linguagem. O fundamento sagrado, divino da palavra e do nome consignado no juramento, 

possuem uma faceta declaradamente negativa na blasfémia como a sua consequência 

simétrica. A negação do juramento, intrinsecamente ligada ao mesmo ato linguístico e 

categorial é o seu oposto simétrico. A violência dessa negação correspondente à 

negatividade do juramento é a blasfémia ou a quebra da promessa e do compromisso 

sacralizado. A violência presente na quebra do juramento é aquela que deve ter 

repercussões negativas na esfera do direito, que nele se encontra encerrada e pressuposta. A 

imediatez com que se faz sentir ou o modo performativo revelador dos seus efeitos 

negativos é o indício maior da sua visibilidade e proximidade com o real. A violência da lei 

e dos seus efeitos punitivos e sancionatórios revela a sua performatividade se a sua 

visibilidade for inquestionável e imediata. No Ocidente cristão, o juramento, a fé e a 

palavra (logos), possuem um estreito laço com a maldição, com a falência da promessa e do 

sentido positivo do juramento. Unidos à maldição desde a sua constituição arcaica, é ao 

próprio domínio da política que compete refletir sobre o seu uso.197 No campo da 

linguagem, o advento da vacuidade do discurso político segue-se, como consequência, à 

perda do nexo originário entre a palavra e as coisas; no campo da acção ético-política e do 

seu princípio causal (como decisão ativa), essa perda traduz, não apenas, a crueza da 

palavra vazia sobre a vida e a existência politicamente qualificada como vida nua (na 

aceção biopolítica), mas a imposição da violência da lei sobre o indivíduo e os povos. A 

constituição performativa do direito (revelada no nexo entre o direito e as suas instituições 

arcaicas, o juramento, a promessa e a maldição), implica que a violência nele encerrada se 

                                                
197 Agamben, G., SL: 91. 



230 

 

possa exprimir em atos, intenções, finalidades e determinações legislativas ético-políticas. 

Estas, revelam, assim, de modo inexorável, essa violência que verificámos na aplicação da 

lei, no estabelecimento da norma/ exceção e em todas as outras figuras da arquitetónica 

jurídico-política. 

 A performatividade, já não confinada à ideia de “construtividade” da experiência, 

da linguagem e do agir, assume no contexto da proximidade ancestral entre a palavra e a 

coisa, o nome e o real, a imedietez e clarividência do sentido da palavra que compromete 

(responsabiliza o indivíduo pelos efeitos da sua ação). A performatividade da lei supõe, de 

forma automática, a sua dimensão negativa intrínseca e fundante e, com ela, a emergência 

da violência. A violência é performativa na medida em que não é, simplesmente, entendida 

como decorrente da experiência relativizada e contextualizada, “construída”, mas como seu 

efeito imediato; a violência intrínseca da lei implica que dela retire a sua qualificação como 

instituição performativa.  

 

 

 

 

4. Vontade, ethos social e compromisso. 

 

 

A descrença no compromisso parece ser uma das consequências do pensamento 

biopolítico. Se a implantação dos regimes de controlo fortalece essa ideia, a realidade da 

subjugação e as dificuldades em contrariá-la, vão tornando cada vez mais notória a 

confirmação dos indicadores empíricos necessárias para a perpetuação dessa descrença. No 

compromisso, a vontade cede às pretensões contrárias e essa permissão é dada à invasão do 

território das convicções próprias; porém, a mácula que se forma é difícil de ultrapassar. 

Não há compromissos que se substituam às mais profundas motivações do confronto. Se, 

por um lado, a violência das pretensões da vontade manifestadas no confronto e na 

resistência decorre da recusa de cedências, por outro lado, ela não pode, no limite, ser 

assimilada e racionalizada pelo pensamento crítico ao ponto dele fazer parte, numa palavra, 

ser normalizada. A violência não pode ser, simplesmente, ignorada nem absorvida no 

confronto. Ela implica a exposição crua da vontade que se prefigura na recusa do 

compromisso que, muitas vezes, a parece enquadrar na perfeição e, nesse aspeto, surge 

como muito próxima da vontade e da sua realização prática. E essa proximidade não deixa 



231 

 

de ser embaraçosa para quem se envolve em tarefas negociais que exigem o compromisso. 

A violência é dificilmente racionalizável e apropriável pelo pensar, mas, por mais assombro 

e desorientação que cause, deve ser tida em conta na ponderação da ação política 

transformadora. A ancestral ligação da violência ao direito e à manifestação do fenómeno 

religioso, permitiu verificar a sua estrita relação com a vontade e com as formas múltiplas 

da sua instauração, incluindo o domínio político ou ético-político. Da mesma forma, 

tornou-se inegável a sua ligação ao domínio e exercício do poder e da sua permanência. 

Como ficou anteriormente estabelecido, a sua manifestação abissal nas revoltas massivas e 

coletivas e a propensão para o descontrolo que lhe é inerente, não pode ser descurada e, 

mesmo um poder legítimo (ou, aparentemente, legitimado) teme a violência que se 

transforma numa força destrutiva; e esse temor estende-se à manifestação ou afirmação 

práxica de uma vontade transformadora do real social; as vicissitudes que conduzem ao 

desencadear da violência presente no confronto, constituem, apenas, epifenómenos da 

presença crua da vontade. A violência associada ao confronto e aos seus efeitos, e aquela 

que o reprime ou pretende refrear, constitui um dado estrutural da evolução histórica. Mas 

na contemporaneidade, a novidade constitui a sua realização globalizada que, prontamente, 

adquire modos de replicação ou reprodução em larga escala e pode, mesmo, ser, em certas 

circunstâncias, mimetizada. Impulsionada pelo fenómeno comunicacional, essa replicação 

torna-se e tal modo reticular que, praticamente, desconhece ou despreza qualquer fronteira. 

Do mesmo modo, a novidade da realização do estádio limite da iniquidade política 

globalizada e da necessidade de a superar impõe-se à consciência e ao pensamento do 

presente.  

O notório e elevado grau de desenvolvimento da consciência política que se 

ancorou, também, num território global e se afirmou para além do estabelecimento de 

quaisquer fronteiras, convoca uma movimentação social sem precedentes; o espaço 

regional é estilhaçado e a afirmação social da vontade, a sua crescente politização (apesar 

das contrariedades e equívocos já assinalados), conduzem à configuração de um novo 

universo do pensamento político que tornam mesmo desusados e anacrónicos os modelos 

biopolíticos, por muito pertinente que seja a categorização do real que propõem. Este dado, 

penoso para o enquadramento de qualquer desses modelos no real político atual é sempre 



232 

 

embaraçoso. Isso não impede, porém, uma utilização dos mesmos numa análise do real, que 

requer a consciência das suas restrições e do sentido crítico que as deve acompanhar.  

No pensamento de Agamben o topos da vontade, inicialmente e em grande parte do 

seu percurso, é marcado pela disponibilidade virtual e pela positividade (afirmação ou 

fixação positiva) da potência; a vontade não acede, imediatamente, às figuras ético-políticas 

que a actualizam, mas isso não significa que não o façam ou que se perpetue a virtualidade 

ou a disponibilidade potencial. Na verdade, a sua manutenção no território da potência 

implica que se torne, em certa medida, restritiva, abandonada a uma disposição limitativa 

que pode efetivar-se negativamente no momento em que se torna necessário pensar a 

concretização ou efetuação prática da resistência e do confronto; nesse caso, deve, sem 

dúvida, superar-se a mera possibilidade, ainda que não se confunda essa disposição (ou 

categoria) com uma instituição negativa que aprisione, sem remissão, a vontade e a ação. 

Uma vontade que se mantém como virtual, meramente potencial, é de pouca utilidade 

prática e pode comprometer a virtude participativa da cidadania e da acção política. E, essa 

espécie de anulação prática, é, muitas vezes, referida no corpo discursivo (mais do 

intencional) dos enunciados públicos, solenes ou circunstanciais.  

A radical subjugação na categorização do sacer não pode coexistir serenamente 

com a relativa neutralidade de uma disposição meramente virtual; se assim fosse, isso 

diminuiria a sua realidade e a missão indispensável para a superação dessa condição em que 

a negatividade política (sacralizada devido, antes de mais, à proximidade com o seu fundo 

religioso-jurídico e teológico-político) surge na sua máxima expressão. A matriz potencial 

do sacer, ainda que não constitua um impedimento permanente para a negação activa e para 

a revolta, pode configurar um obstáculo à projeção no real social das figuras que o 

actualizam. Como enfrentar a subjugação na sua radicalidade e determinar a sua superação 

ou resolução práxica e efetiva numa comunidade por vir se a potência lhe assinalar um 

limite em vez de lhe proporcionar a possibilidade eminente de transformação? Pode a 

comunidade por vir consubstanciar-se, paradoxalmente, numa mera ficção metafísica, ou 

num enredo político sem capacidade para aceder ao patamar do real? Transpor os limites de 

uma potência privativa ao nível da afirmação da vontade ético-política parece, assim, 

constituir uma aporia, mas, a dada altura, de forma quase imprevista e surpreendente, 

deparamos – numa fase posterior da obra de Agamben – com a ocorrência atualizada da 



233 

 

operosità ou da operatività como categorias da afirmação da vontade e da sua transposição 

na ação.  

E, nesse caso, contra a tentativa de neutralização perante a prevalência ou suposta 

superioridade de um certo ethos social, verificamos que dentro de certos regimes fechados 

(como na vivência monástica), e, mesmo, nas sociedades complexas que evoluíram ao 

ponto de dar expressão ao ideal de liberdade, é a afirmação prática da vontade e a 

prevalência do agir (e não a disposição potencial) que passam a ocupar o centro do pensar e 

da realização prática. E a visão da política contemporânea ressente-se dessa viragem no 

sentido em que a passa a acolher. Apesar da continuação do privilégio concedido ao 

universo doutrinário teológico-político, é da atividade que se trata quando se procura 

explicitar a relevância da vontade na sua dimensão especificamente ético-política; uma 

vontade que se deve, sem margem de dúvida, transpor no agir, na sua produção prática 

como ‘fazer efetivo’ (embora, neste caso, não se perca a referência de algumas distinções 

categoriais que os possam separar) e que permite transformar a potência em ato. 

Nesta nova disposição ativa, prática e produtiva, que se sucede à teorização (ainda 

que positiva) da potência, a subjugação acede, sem limites ou subterfúgios, à capacidade e 

aos meios da sua superação. A vontade, na sua efetiva afirmação produtiva e sem 

delegações de qualquer tipo, toma a seu cargo essa produtividade práxica para a realizar.  

Se a possibilidade e a atualização envolvem o uso da vontade, é natural que, num 

certo momento, se passe a considerar a ocorrência imperativa da produtividade do agir, a 

realização que esteve na sombra da potência e que correu o risco de se manter nessa 

obscuridade. Assim sendo, os indicadores práticos ou práxicos da vontade, surgem à luz do 

dia. Se os atos reativos face à opressão, as revoltas, a resistência organizada, a ação 

libertária e revolucionária puderam, no passado, atualizar-se a partir da sua base 

preparatória e potencial, isso significa que essa prevalência prática acabou por, finalmente, 

se manifestar. As anteriores configurações do ethos social, foram subvertidas ou 

transformadas e, mesmo, profundamente modificadas. Pudessem essas alterações, nos seus 

diferentes graus, ter revelado uma melhor (ou mais perfeita) produtividade da vontade, e 

não estaríamos encalhados em formas de iniquidade, surpreendentemente próximas de 

figuras arcaicas da opressão. E seria sempre de estranhar que um pensamento crítico que 

ousa expor, na sua radicalidade, a arqueologia da subjugação, se limitasse a indiciar a 



234 

 

condição virtual da vontade e da propensão ao agir. Se assim fosse, a inutilidade de todos 

os projetos de desconstrução (ou notificação crítica) e transformação da presente situação 

de iniquidade, (mesmo aqueles que percorrem, insistentemente, as sociedades ditas 

abertas), nunca poderia ser desmentida. Como se a ausência do passo que vai da potência à 

atualização e à sua realidade efetiva, pudesse condenar o pensar a uma insuficiência 

(porventura, não premeditada), houve necessidade de se proporcionar a assunção da 

produtividade do agir à inauguração da abordagem do sacer. Ao dar esse passo, Agamben 

evita essa insuficiência ou, pelo menos, é conduzido a superar a objeção da vacuidade 

futura da abordagem negativista que empreende. Na perpetuação da potência cabe sempre a 

operatividade e a capacidade de agir, a sua produtividade e efetuação, mas, apenas, a título 

de continuidade virtual que pode não realizar-se. E se essa abertura marca, como se verá, a 

visão messiânica, a objeção mantém-se na sombra. A possibilidade de não realização e 

transformação fragiliza e compromete uma exigência prática perante a realidade política ou 

ético-política; a categoria potencial de transformação do real não se pode perpetuar ou 

manter numa condição virtual; corre o risco de se perder ou esvaziar na inutilidade. A 

opção pelo agir tem que abrir uma brecha na limitação imposta pela categorização (ainda 

que rigorosa e positiva) da potência. A insuficiência da potência não é superada pela 

eminência, sempre presente, de se afirmar qualquer opção; a sua não realização mostra, 

mais tarde ou mais cedo, a necessidade de algo mais, de se ir mais além do que a 

possibilidade afirmativa.  

As mobilizações próprias no tempo em que a globalização se consolidou, fortalecem 

a urgência do agir e da sua estruturação política como única opção válida. Se a resistência 

acompanhou, no passado, a marcha da História, não poderá ser agora, limitada ou atenuada 

pela afirmação da abertura, ainda que ela se refira à dimensão positiva da potência. E se 

alguns desses movimentos sociais ou sócio-políticos conseguem surpreender, pela sua 

ocorrência no tempo e no espaço, o mesmo é dizer, neste momento e em alguns países de 

forte pendor opressivo, essa premissa deve ser tida em conta na ponderação dessa 

necessidade de afirmação do agir e da sua prevalência sobre a potência. A confirmação 

dessa necessidade é trazida pela ordem factual do presente e desmente a premência da 

expectativa e da vaga sugestão da paragem da máquina biopolítica. Ainda que essa paragem 

seja hoje, mais do que nunca, urgente, ela não se pode impor na presença da perpetuação da 



235 

 

potência ou da sua mera condição de possibilidade. A superação de qualquer posição de 

expectativa, de suspensão (ainda que não neutral nem equívoca do ponto de vista 

verdadeiramente político), de alguma passividade é essencial para quem depara, acompanha 

ou se envolve nessas movimentações. É, por isso, de uma superação da postura neutral ou 

passiva (ou ambas) perante a iniquidade que se trata, no passo em que se estabelece a 

transição entre a potência e a atualização produtiva do agir. A mobilização e necessidade de 

transformação desses movimentos sobrepõem-se às interpretações comunicacionais e 

mediáticas, desmentindo qualquer propensão à visibilidade meramente oportunista. 

Portanto, nenhum aproveitamento os serve, nenhuma deturpação os anula e nenhum 

agenciamento paralelo os orienta. Apenas a necessidade do agir coletivo e a apetência à 

transformação, parece impô-los à repressão (previsível) com que depararam. Apropriações 

‘essencialistas’ ou oportunistas constituem maiores ameaças para a sua continuidade do que 

a repressão violenta. A sua fragilização por parte de forças contrárias é, porém, provisória; 

o retorno a formas de passividade expectante ou de conformação derrotista já não parece 

viável num momento em que se instituíram resultados e efetuações da vontade coletiva que 

não são desprezíveis. A absorção tácita da força de mobilização que se apossou da atual 

produtividade do agir político (ainda que não devidamente estruturado) por parte do poder 

estabelecido não parece, igualmente, ter sucesso. E nas tentativas de compromisso negocial, 

tende-se a ultrapassar esse fracasso, e procura-se explorar as fraquezas representativas no 

plano social dos ‘revoltosos’, bem como o seu (óbvio) inexistente ou embrionário grau de 

estruturação política. E, em certa medida, esse compromisso ou a sua tentativa negocial 

pode, também, configurar uma outra ameaça de anulação ou aniquilamento dessas 

mobilizações. Neste caso, as tendências de nefasta apropriação rivalizam com (o aparente 

benévolo) compromisso na procura do seu enfraquecimento ou, mesmo, destruição; e este, 

consegue-se, sobretudo, pelo impedimento no acesso à sua indispensável estruturação 

política; sem ela, nenhuma mobilização localizada ou global poderá ser bem sucedida. A 

desarticulação da vontade torna-se, assim, (tal como a perpetuação da sua existência 

virtual), na derradeira ameaça à exigência de transformação que defronta a iniquidade e a 

opressão finalmente desafiada em regimes de exercício do poder opressivos. E se perante a 

impossibilidade de apropriação, pela via negocial ou não, depararmos com a alternativa do 

aniquilamento da mobilização, isso conduz à derradeira fronteira da designada política do 



236 

 

compromisso. A isso conduzem os desequilíbrios na continuidade da contratualização 

pública do poder se por ela se entender a sua livre e aberta (embora relativa) legitimação. 

Não é de um contrato social autêntico que se trata, como muitas vezes se refere, mas de 

uma certa ideia de equilíbrio formal entre partes que aceitam o jogo da relativa abertura 

proporcionada pela vivência democrática. Como tem sido notório, a subversão do jogo 

democrático e formalizado (oficializado) através da liturgia da liberdade consagrada nas 

sociedades do hemisfério ocidental dá-se pela via da corrupção, acompanhada de 

complexas interferências entre os poderes públicos e interesses privados ou privatizados. 

Na periferia da aceitação (por vezes, tácita) dessas interferências cresce um contrapoder e 

um conjunto de efeitos prejudiciais que escapam totalmente ao controlo dos que participam 

no jogo institucional. A convivência com os actos ético-políticos inaceitáveis que ocorrem 

na esfera económico-material, revela-se sempre perigosa para qualquer sociedade que se 

compraz na imagem da abertura e realização das liberdades cívicas. A incompatibilidade da 

democracia e da liberdade com tais actos, sejam fenómenos declarados ou mais 

subterrâneos, está longe de ser um mero truísmo. Constitui, também, um forte coadjuvante 

da iniquidade que mina a vivência democrática evoluída, que se libertou de penosos e 

disseminados mecanismos ou dispositivos opressivos. A devastação causada pela 

negatividade material concorre, juntamente com as decisões políticas erróneas, para a 

vacuidade e negatividade de formas mais evoluídas e regimentares que fazem parte das 

democracias contemporâneas. Saber até que ponto a mobilização poderá atenuar ou anular 

esse facto é, ainda, uma grande incógnita. A sua perceção e o combate que exigem têm sido 

insuficientes. E uma das razões fundamentais para essa insuficiência reside, precisamente, 

na referida aceitação tácita em relação a esses atos.  

A recusa da visão revolucionária com que se pretende interpretar a subjugação 

biopolítica contemporânea, deve acompanhar uma outra recusa – a da designação 

referencial neoliberal para a condição presente das sociedades evoluídas: provavelmente 

trata-se de uma radicalização e apropriação ‘socializante’ (na medida em que o Estado se 

colocou ao serviço da dimensão não pública da sociedade), do regime neoliberal clássico 

que assim acabou por se desvirtuar nos seus pressupostos; sendo assim, terá mais sentido 

fazer coincidir essa imagem da máquina biopolítica com um regime sócio-político que se 

tornou expressão (ou refém) de um complexo sistema reticular extensivo ultra-liberal e já 



237 

 

não, simplesmente, ‘neo-liberal’. Não existe, por isso, nem uma idealização libertária nem 

uma instituição fundamental do novo que marcou os projectos revolucionários do passado. 

A novidade da subjugação poderá referir-se, antes de mais, à sua extensão no espaço e no 

tempo, tendo em conta que se imiscuiu no núcleo das sociedades desenvolvidas e já não 

naquelas que, fora da zona ocidental, eram tradicionalmente oprimidas e subjugadas. A 

socialização de interesses não públicos e a sua prevalência sobre o social, depois da 

garantia de sobrevivência posterior à crise global, não podendo ocupar o lugar essencial 

daquilo que é o novo, não deixa, porém, de ser surpreendente. Acaba por se enquadrar na 

lógica da expropriação já assinalada na imagem de um sistema ‘predatório’. Os seus 

dispositivos visíveis ou intangíveis já não poderão adequar-se às expectativas daqueles que 

aspiram ao retorno de anteriores patamares de coexistência com os designados regimes 

abertos; chegados à última fronteira da existência e continuidade do sistema iníquo, nada 

pode ser construído sobre os seus escombros. O discurso desse retorno que, de forma 

recorrente, os representantes institucionais desse sistema global pronunciam, assemelha-se 

mais a uma assombração que já não pode apanhar desprevenidas as suas anteriores vítimas.   

 

 

 

       

                   

5. Enquadramento biopolítico das entidades sociais. 

 

 

O grau de indeterminação e dissolução das tradicionais instituições ou das 

organizações que lhes servem de legado, leva ao desvanecimento de uma tal designação; 

uma visão crítica deve, com efeito, dar conta dessa dissolução nos termos em que à 

inexistência da designação corresponda a perda do seu quadro tradicional de referência: as 

instituições como tais, já não existem nos mesmos moldes. Deve relegar-se essa designação 

para uma realidade organizativa concreta que deixou de fazer sentido no presente. A 

abertura global a que foram sujeitas as anteriores instituições (como sistemas fechados, 

estratificados e com uma regulamentação funcional declarada), transfigurou-as. Os 



238 

 

organismos ou sistemas orgânicos perderam a sua anterior territorialização, tornaram-se 

‘escorregadios’ e passaram a obedecer a uma lógica extra-territorial (mais disseminada e 

difusa do que uma lógica extra-nacional). Nessa ótica mais radicalizada, mais atualizada, 

devem as instituições assumir-se como entidades sociais extra-territoriais; e este sentido 

também não é meramente coincidente com qualquer referência espacial. É o modo de 

funcionamento difuso, fluído, globalizado, desterritorializado, que deve, em primeiro lugar, 

comparecer perante a exigência de elucidação dessa lógica. A falha de precisão que afeta a 

tentativa de definir o seu modo de funcionamento e a sua lógica interna, é agora inerente à 

sua configuração substantiva, é-lhe, por isso, imanente. A dissolução global das instituições 

tradicionais determina outros modos de funcionamento em que a obscuridade se instalou de 

forma irreversível. Por isso mesmo, a abordagem sociológica perdeu muita da sua 

pertinência e rigor. Deixou para trás o seu legado de eficaz combate às indeterminações 

próprias de qualquer vasta e complexa organização que parecia possuir um papel específico 

na realidade social. E se os caminhos cruzados que a abordagem sociológica realizou com a 

visão marxista permitiu, no passado construir uma imagem das instituições como 

subsistemas de poder ao serviço da estrutura regimentar pública e soberana, permitiu 

determinar a sua funcionalidade e os seus objectivos como subestruturas de controlo, no 

presente, a nitidez dessa imagem perde, cada vez mais, os seus contornos. As entidades 

sociais estão já ao serviço de outros patronos e mentores. Sendo soberanos globais, esses 

mentores encontram-se excluídos do poder regimentar, formal, legitimado (ou 

pretensamente legitimado). Tratando-se de um controlo, qualquer que seja a sua natureza, 

ele pode continuar a ser invocado; a alteração fundamental reside, de facto, nos seus 

mentores e, por assim dizer, responsáveis directos pelo seu modo de funcionamento e pela 

determinação das suas finalidades. 

O controlo é, porém, claramente globalizado e desterritorializado. As fronteiras 

funcionais bem definidas perderam-se nessa disseminação e funcionalidade difusa para 

aqueles a quem incumbia a tarefa de estabelecer e orientar o controlo. Se o Estado-Nação já 

não controla, se foi dissolvido em estruturas mais amplas e, por vezes, mais difíceis de 

determinar, as instituições ressentem-se dessa nova forma de enquadramento do real e, por 

isso, a qualidade que, doravante, passará a definir ou a categorizar as antigas configurações 

e modalidades institucionais será, ainda, a propensão para se globalizar e para funcionar 



239 

 

nos modos por ela estabelecidos. As entidades sociais, sendo globalizadas, pondo em 

marcha outros dispositivos de controlo, escapam ao poder de Estado e deixam de ser 

controladas. Passam a integrar, através das novas formas funcionais, a capacidade de 

submeter os cidadãos e grupos socialmente relevantes ou grupos-alvo; adquirem um outro 

poder ou capacidade que as permitem superiorizar ao poder regimentar; escapam aos seus 

mecanismos de controlo e à sua esfera de ação política ou sóciopolítica. Organizam-se para 

além do poder regimentar, defendem-se dele eficazmente, imunizam-se contra os seus 

ataques. Na verdade, obtêm, em certas circunstâncias, a capacidade de submeter o poder 

regimentar à sua acção e afirmação na cena global. Nesta visão, o poder alargado, 

intensificado, descentrado e polarizado das entidades sociais resiste a qualquer forma de 

controlo e pouco importa se esta designação ‘social’ não seja coincidente com um quadro 

de referência territorializado (situado e localizado numa realidade social concreta); são 

entidades que se apropriam da realidade social e para, através dela, conquistar a cena 

global, incluindo o poder político regimentar e formalizado.  

Um poder organizacional (instituído), que obteve a capacidade de escapar ao 

controlo, tende a considerar qualquer tentativa de o submeter como uma perigosa ousadia a 

ser eliminada por todos os meios. São organizações ou estruturas reticulares que se 

conseguiram eximir ao controle do poder político formal e que, surpreendentemente, 

lograram atingir uma superioridade e vantagem sobre ele. Fogem a regras estabelecidas do 

exterior e escusam-se também a seguir aquelas que declaram publicamente como suas. 

Servem-se de dispositivos de exceção que a visão biopolítica pareceu assinalar, apenas, ao 

poder regimentar ou seja, à estrutura tradicional do poder soberano. Excedem, contrariam e 

negam as regras de controlo sócio-político e jurídico-político dos Estados; ameaçam os seus 

alicerces e virtudes ancestrais; transcendem-nos e, na prática, submetem-nos a partir de 

uma posição de consciente superioridade. E as crises (ou mesmo fracassos) dos regimes 

democráticos são, afinal, o terreno fértil para as emanações sintomáticas dessa forma 

insidiosa de poder, surgirem à luz do dia, perante o assombro de alguns e a ingénua 

denegação de outros. No entanto, essa sintomatologia não deve servir para escamotear o 

seu poder virtual, potencial, sombrio (marcado por uma negatividade que se mantém 

oculta). Apesar da categoria de transcendência contrariar, neste contexto, o seu uso na 

abordagem teológico-política (ou mais, propriamente, teológico-económica), releva-se, 



240 

 

aqui, a evidência factual de uma forma de poder que se situa para além das formas 

legitimadas que não são (nem podem ser) postas em causa quando se refere a capacidade de 

governar, regulamentar e controlar. Se as entidades sociais (não sendo organizações ou 

estruturas políticas) se situam para além do poder regimentar, se a ele se superiorizam, se 

conseguem submetê-lo à sua ação, isso revela qualquer coisa de profundamente anómalo no 

funcionamento do real social. E se o poder regimentar democrático é precisamente o seu 

alvo privilegiado, essa anomalia transforma-se numa absoluta e radical condição de 

negatividade política (ou, se quisermos, biopolítica). A dificuldade da admissão e da 

expectativa desse acontecimento ou ocorrência anómala, é óbvia. E, por vezes, a tendência 

para escamoteá-la leva a melhor sobre a clara perceção da ameaça que constitui para a 

vivência democrática.    

Se, num certo sentido, essa transcendência pode ser questionada, noutro, deve ser 

remetida à relativa e insidiosa visibilidade de um contra-poder que, imposto pela evolução 

das instituições sociais, diverge da finalidade que tem que ser assegurada pelo poder 

regimentar, e que, como se sabe, é implacavelmente desprezada pelo apego 

(surpreendentemente leviano) à Realpolitik. Se o uso circunscrito da categoria de 

transcendência revela aqui, no melhor dos casos, a retirada ou ausência do poder regimentar 

e, no pior, a sua estrita subserviência ao contra-poder, isso deve-se à necessidade de 

enfatizar a radicalidade desses atos que desvalorizam e atentam contra a nobreza própria de 

um poder que só depois de muitos séculos e provações obteve a sua legitimação formal.  

A situação de perda de poder regimentar e formal sucede, sobretudo, num momento 

em que existem maiores desequilíbrios nas relações e interações entre estruturas sociais; 

essa perda favorece, precisamente, entidades intangíveis que habitualmente atacavam e 

ameaçavam esse poder e que agravaram essa ação de negatividade funcional em contextos 

em que a sua superioridade se tornou mais clara e visível. Num tal reposicionamento de 

uma relação de forças desigual, as categorias tradicionais perdem, também, terreno e 

impacto ou, recorrendo a uma referência também usual, perdem objetividade. No solo de 

onde emerge a instituição da nova realidade social, de onde se perfila a atualização de 

formas descentradas do exercício do poder iníquo, observam-se, também, as reações de 

deceção face às promessas de harmonização da ordem social. O seu fracasso atingirá, tarde 

ou cedo, a continuidade (ilusória) de um poder mais forte que se pretende (declaradamente 



241 

 

ou não) superiorizar àquele que foi formalmente legitimado. Mas será sempre sobre a 

devastação desse solo que essa perceção tardia poderá ocorrer. Nessa devastação, a 

discricionaridade, desregulação, descontrolo e negatividade intangível dessas formas de 

poder, serão os menores riscos; a impotência do poder político perante um poder 

globalizado e extra-territorial é interiorizada na vivência e quotidianidade social, sempre 

acompanhada pela sombra de uma ameaça potencial que terá efeitos que são difíceis de 

prever. Apesar dessa premonição e extensão da presença dessa ameaça, da sua indiscutível 

presença tendo em conta os movimentos e mobilizações sociais, competirá sempre ao 

pensamento político e, em particular, à sua matriz biopolítica (restabelecida ou reatualizada 

a partir de novos indicadores e perspetivas críticas), revelar os seus rigorosos contornos, 

dos quais se destaca a categoria (reactualizada) de exceção. O excesso, o descontrolo e a 

exceção associados à superioridade e desequilíbrio do exercício do poder insidiam sempre 

uma potencial ou atual situação de risco.  

A surpresa perante a manifestação desses dispositivos de risco não reside tanto na 

sua iniludível presença e na ameaça que se perceciona que constituem, mas nas tentativas 

da sua naturalização, no desprezo pelas regras e finalidades (ainda que relativizadas) do 

poder regimentar. As modalidades de legitimação das estruturas jurídico-políticas, a sua 

realidade institucional e funcional, deparam hoje com um desprezo que se torna mais literal 

e menos disfarçado. A novidade de não serem apenas os Estados tradicionais a promover 

esse desprezo e a instituir a condição de exceção, mas outras organizações e entidades 

intangíveis, corresponde à inquietante reatualização de indicadores biopolíticos 

fundamentais. De facto, nenhuma relação política estável e pacificada e nenhuma concórdia 

protocolar está a salvo da intrusão dessas entidades que se substituíram às anteriores 

instituições sociais que, de alguma forma, estiveram sob o controlo dos Estados. Essas 

entidades e os seus dispositivos excedem a ação dos Estados num grau que nunca foi 

possível de prever anteriormente; e o próprio pensamento biopolítico contemporâneo só 

dificilmente se deu conta disso, uma vez que continuou a definir a forma essencial da 

relação soberana em moldes tradicionais – no pressuposto da subjugação quase bilateral, 

soberano-opressor e cidadão (ou outra figura que esteja no seu lugar) oprimido.  



242 

 

Se o sentido político da globalização foi promovido anteriormente pelos Estados, 

agora verificamos que certas organizações se apoderaram dessa capacidade para 

transformar o seu poder de ação em imposição intrusiva. 

E a invisibilidade parece fazer parte dos efeitos dessa intrusão; a existência desse 

tipo de entidades ou da transformação a que foram sujeitas as instituições tradicionais; 

tendem a invadir esferas de poder a que deveriam estar, sem dúvida, submetidas, mas 

sucede que, pelo contrário, se torna cada vez mais difícil descobrir um meio dessas esferas 

se imunizarem perante essa intrusão. Dirigindo-se, também, a múltiplos alvos, essa intrusão 

não se confina a um poder formal considerado mais vulnerável; o seu ataque é extensivo e 

sistemático. A fragilidade, a precariedade ou a vulnerabilidade político-institucional não é, 

assim, um critério exclusivista. Por essa razão não é inédito verificar-se, de tempos em 

tempos, um ataque, uma tentativa de intrusão ou intervenção ofensiva em relação a regimes 

de poder mais consolidados e correntemente elogiados pelo seu destaque na cena global, ou 

seja, países considerados referências do ponto de vista material (económico) e político. E, 

nesse caso, os critérios tradicionais que permitiram a esses países e regimes de poder 

legitimado afirmarem-se ou destacarem-se são, prontamente, vilipendiados. Perante eles, o 

caminho ou a senda trilhada por essas entidades leva a uma nova afirmação pura de poder; 

a sua ação autonomiza-se e afirma-se através de um critério que parece consistir, apenas, na 

propensão à invasão de esferas de poder assumidamente político de modo a obterem uma 

superioridade.  

As insuficiências da integração da ação e do poder dessas entidades no território 

conceptual ou categorial do sacer, são evidentes: a relação tradicional ou clássica do poder 

soberano surge, aqui, de modo anacrónico. A subjugação que atinge e vitimiza o sacer, 

centralizada e subsumida nessa relação soberana clássica, na sua visibilidade e 

indeterminação específica, no seu carácter paradoxal, é insuficiente para dar conta dessa 

nova afirmação e tendência de poder. Na relação clássica, o controlo é exercido a partir de 

um poder que, apesar de ser pensado na paradoxal situação de inclusão exclusiva, é 

centralizado e oferecido à perspetiva da sua tangível determinação. Para essa visão, a total 

fugacidade e disposição reticular desse poder das ‘novas instituições’, a sua estrutural 

invisibilidade é desconhecida. A par desse traço fugidio, as entidades sociais diferenciam-

se e escapam, igualmente, ao esforço analítico da sua identificação precisa. Se, no lugar-



243 

 

comum dessa identificação, deparamos com os contornos de organizações que integram o 

sistema financeiro, torna-se cada vez mais premente a perceção da sua reticulação e 

extensão a outro tipo de organizações, empresas, centros de produção e serviços, muitas 

vezes, a funcionar na ténue fronteira da legalidade e da permissão tácita dos governos. E 

certas áreas de actuação passam mesmo despercebidas ao ponto de apenas incidentalmente, 

serem identificadas, por exemplo, no âmbito de alguma investigação. O mais 

surpreendente, porém, é constatar que muitas dessas áreas pertencem a esferas do poder 

regulador e não do território, aparentemente, livre da concorrência empresarial e de 

actuação de organizações que gerem os interesses particulares de grupos económicos. A 

esquemática diferenciação da área de atuação e a identificação dessas entidades é, por isso, 

também ela insuficiente e geradora e algo inesperada.  

As ‘entidades sociais’ (assumindo-se, apesar de tudo, a significação eufemística 

dessa designação), ameaçam o poder legitimado e a vida definida na matriz biopolítica, e 

não, apenas, alguns interesses localizados e concorrenciais, ou seja, a vida literalmente 

considerada ou mediatizada nas múltiplas modalidades da existência social. A defesa 

perante essa ameaça tornada invisível é muito difícil e rivaliza com o assombro do poder 

intocável dos antigos soberanos. A vida que é ameaçada é multiforme e qualificada, é uma 

vida que já se deveria ter imunizado ou protegido suficientemente; que já se deveria ter 

preparado, adquirido meios e apetências para lutar e rechaçar as organizações e formas de 

poder que a procuram destruir, e que possuam essa capacidade numa condição bem mais 

perigosa do que aquela que é consignada na potência ou na capacidade virtual. Apesar de 

ser um dado prévio e originário, a submissão da vida pôde atualizar-se em moldes 

inesperados; ignorá-los seria tornar a submissão ainda mais drástica e incontrolada. A 

dissolução das anacrónicas instituições sociais afeta, irremediavelmente, as estruturas de 

poder, proporciona a construção de alicerces tendencialmente duradouros sob a forma de 

configurações hegemónicas, e sua base material ou económico-financeira parece, apenas, a 

sua face visível.  

A contextualização de hegemonias aparentes – como é o caso das relações, na 

Europa, entre a Alemanha e os países que a seguem numa base de concordância, esconde 



244 

 

outras hegemonias, seguramente, mais objetivadas.198 Trata-se de uma correlação fluida e 

que exprime a realidade de um contra-poder menos visível e que, noutras circunstâncias, 

poderá inverter ou mudar o cenário, colocando outros países no lugar daqueles que parecem 

levar a melhor sobre os mais frágeis e que, aparentemente, ditam as regras do jogo.       

Nessa nova correlação de forças, a natureza legitimada do poder e a validade e 

consagração de princípios ético-políticos fundamentais encontra-se comprometida.199 A 

coesão não se garante pelo simples reconhecimento, nem por uma reconciliação forçada, 

mas pela relação de paridade política para além do poderio material. Continuar a ponderá-lo 

como critério quase absoluto é um erro que acabará por, futuramente, se revelar como 

crucial. A cooperação, o reconhecimento paritário mútuo ou, mesmo, a solidariedade, não 

se impõem, nem se determinam a partir de uma qualquer posição de força, mas favorecem-

se, quer em contextos de normalização de relações político-diplomáticas, quer de 

dificuldades extremas. Se uma hegemonia direta ou indireta (por via de imposições 

exteriores à esfera política) cria sempre tensões que a subserviência e os equívocos 

ideológicos não permitem disfarçar ou diminuir, elas comprometem, a prazo, a maturidade 

das relações políticas entre países e quadrantes que deveriam harmonizar-se, ou pelo 

menos, assegurar uma paridade possível. O poder e a sua obscuridade retornam às 

condições sombrias do passado, quer remoto, quer recente se, em vez dessa conjugação 

paritária, prevalecer a visão dominadora parcial, um certo sectarismo e uma hegemonia não 

declarada que, contudo, se revela na prática. E o anseio confusamente apolítico ou técnico-

instrumental correspondente ao exercício não legitimado do poder, é mais um disfarce para 

a perpetuação dessa hegemonia oculta e difusa. Mesmo que, por vezes, os interesses das 

                                                
198 Beck, Ulrich, A Europa alemã. De Maquiavel a ‘Merkievel’: estratégias de poder na crise do euro, trad. 

M. Toldy e T. Toldy, Lisboa, Ed. 70, 2013, p. 88. Independentemente da discussão sobre o conceito de 

‘merkevelismo’ de Beck, e de se saber se a orientação política alemã se baseia numa atitude de passividade 

táctica (de hesitação ponderada) ou se esta é, na verdade, o resultado de uma posição e decisão deliberadas em 

impor um novo quadro de dominação em relação à Europa, através de uma espécie de submissão 

‘moralizadora’ dos países afectados pela crise da dívida soberana, é óbvia a perda de referência institucional e 

da normalidade no funcionamento das instituições europeias, o desvirtuamento da sua finalidade política em 
nome de desígnios não declarados e, previsivelmente, abusivos que põem em causa a unidade (ou a coesão) 

europeia.   

A contextualização de hegemonias aparentes – como é o caso das relações, na Europa, entre a Alemanha e os 

países que a acompanham (a seguem numa base de concordância) – esconde outras hegemonias, seguramente, 

mais objectivadas. 
199 Trata-se de uma correlação fluida e que exprime a realidade de um contra-poder menos visível e que, 

noutras circunstâncias, poderá inverter ou mudar o cenário, colocando outros países no lugar daqueles que 

parecem levar a melhor sobre os mais frágeis e que, aparentemente, ditam as regras do jogo. 



245 

 

entidades sociais pareça coincidir com aqueles que o poder regimentar deve assumir e 

assegurar, essa perspectiva transporta consigo um perigo que nenhuma vontade pode 

descurar. Essa coincidência, tarde ou cedo irá revelar-se equívoca porque não existe nem 

neutralidade (ou imparcialidade) nem vocação para se atingir um equilíbrio na correlação 

de forças. Deve esperar-se sempre a presentificação do excesso e da imposição hegemónica 

da parte que sabe que tem capacidade e oportunidade para submeter a outra? O 

distanciamento e visão crítica acerca da relação de forças entre entidades e estruturas de 

poder organizado e formalizado, mostrou-se e continua a revelar-se uma condição essencial 

para a coexistência na polis. A reformulação futura do político nunca pode pressupor, quer 

a normalização (ou, finalmente a sua assunção como tal) da exceção, quer a superiorização 

hegemónica de um contrapoder. Se a legitimidade e a legitimação política formal são 

questionáveis, a emergência desse contrapoder, mais do que discutível, é inaceitável. A 

exceção pode ser desejada por alguns, mas nunca legitimada numa sociedade por vir; 

nenhum esforço ‘regulamentador’ a tornará sedutora ao olhar crítico daqueles que 

estiveram ou se encontram mais atentos aos seus dispositivos.  

Na presente situação da União Europeia, a ideia de substituição de um poder 

centralizado ilegítimo (o designado ‘directório’) ou por um outro que seria designado num 

representante político ou num ‘ministro transversal’, não alteraria o poder difuso das 

entidades sociais. Saber de que modo se conseguirá anular esse poder e não apenas de o 

regular parece neste caso, a questão essencial. A funcionalidade das mesmas entidades deve 

ser tornada transparente, a identificação e reconhecimento dos seus organismos, 

concretizada sem subterfúgios. Desviá-las de uma senda destrutiva, potencial ou atualmente 

incontrolável é uma tarefa que se impõe. A mera enunciação discursiva da necessidade do 

seu controlo é insuficiente, e parece já aceder ao quadro de referência da manifestação da 

impotência do poder regimentar. Urge libertar este último da situação de refém desse 

contrapoder, dos seus jogos de interesses e das incertezas que impõem. Se a realização do 

interesse comum é, em grande medida, problemática e aporética, torná-la declaradamente 

restritiva sob a ação dessas entidades, é um passo muito arriscado que nunca ficará diluído 

no conformismo ou na indiferença. É de supor que essa perversão depare com a 

contrariedade da evolução da consciência política global e, mesmo, com reações 

nacionalistas extemporâneas. Contar com a aceitação coletiva ou extensiva da ilusória 



246 

 

coincidência entre um interesse elitista e o interesse comum, é uma expectativa, também, 

fora de tempo. Se o nacionalismo é um retorno ao passado, a pretensa objetivação no 

presente da condição de exceção imposta por entidades deste tipo ou pela ação estatal é 

uma representação política, no mínimo, equívoca.  

A unificação política da Europa e a concretização de um projeto multidimensional 

comum através da recuperação do conceito kantiano de cosmopolitismo, convoca a ideia de 

uma comunidade alargada que se institui a partir de estruturas democráticas 

transnacionais.200 Essa unificação só é possível, porém, depois de ultrapassadas as 

hesitações, bloqueios, cedências nacionalistas, interesses e representações particulares e, 

mesmo, estratégias populistas menos imediatistas. O fio condutor dessa superação reside na 

necessidade de partilha da soberania e da sua aceitação para além das fronteiras ‘regionais’ 

ou nacionais. Isso supõe uma legitimação acrescida instaurada pela participação paritária de 

todos os Estados em situação de proximidade geoestratégica (por exemplo, os Estados-

Membros, no caso da união Europeia); Nessa participação são asseguradas funções 

partilhadas na produção e aplicação legislativa. No entanto, as razões que possam conduzir 

a essa participação, estão longe de serem assumidas, e não se espera que essa assunção 

ocorra num futuro próximo. E, mesmo que essa aceitação ocorresse, estaria ainda por 

realizar o pleno cumprimento dos direitos e garantias dos Estados para além de posições 

que, na prática, superiorizam uns em relação aos outros. Nesse caso, não basta propor e 

revelar a consistência e as vantagens de aceitação de um poder soberano partilhado para 

que se realizem ou concretizem os princípios ético-políticos essenciais; na verdade, é a 

condição de exceção que se impõe num contexto em que se ouvem proclamações que 

referem essa aceitação. O desfazamento entre a fabulação discursiva e a ordenação jurídico-

política concorre, em popularidade, com as práticas contrárias a partilhas desse género.  

A defesa da transformação da comunidade política alargada (ainda que com 

algumas limitações reconhecidas), que foi, anteriormente, possível pela concretização dos 

pressupostos do direito internacional numa comunidade consentânea com o ideal 

cosmopolita, parece ser, por enquanto, arrojada e ambiciosa. Provavelmente, para além da 

ausência, inaficácia ou escassez do compromisso político, faltam protagonistas com 

                                                
200 Habermas, Jürgen, Um ensaio sobre a constituição da Europa, trad. M. Toldy e T. Toldy, Lisboa, Ed 70, 

2012, p. 105 ss. 



247 

 

apetências verdadeiramente reconhecíveis para assegurar a viabilidade da instituição do 

espaço cosmopolita. À objeção empírica – a extrema dificuldade em erigir um espaço deste 

tipo no continente europeu – associa-se o caráter, em grande parte utópico de um concerto 

global (mais do que internacional ou mundial, visto que essas categorias já pertencem a 

contextualizações inactuais) entre cidadãos e estruturas transnacionais. A cidadania global é 

um conceito que, facilmente, se torna refém de uma propensão para a abstração. Essa 

pretensão alargada parece, por isso, acolher a incómoda objeção de irrealismo. E pensar 

num alargamento de fronteiras como solução cosmopolita para bloqueios que não puderam 

ser superados a uma escala menor, favorece essa objeção. Uma ideia ou ideal irrealizável 

ou de difícil concretização é inútil, e o pior que pode acontecer a quem busca e necessita 

urgentemente de soluções políticas globais, é o contínuo enleamento em projetos utópicos.  

A unificação do exercício da cidadania num palco global ou globalizado depara com 

entraves que não são desprezíveis e que transcendem as necessidades legislativas e 

jurisdicionais; a possibilidade e instituição de uma vontade esclarecida global, não parece 

superar o nível da mera expectativa. A complexidade dos mecanismos de delegação de 

poderes, que já são problemáticos a um nível menos alargado, constitui um fator adicional a 

ter em conta na construção de uma legitimidade distinta daquela que vigora nalguns 

Estados. A legitimação do poder cosmopolita requer um quadro mais complexo de atuação 

que ninguém se encontra apto a antecipar com rigor. Um alargamento deste tipo que 

abrange a estrutura parlamentar, apesar de atrativo, pode não ser funcional. E a insistência 

num requisito deste tipo assemelha-se mais a um estratagema legitimador que favorece a 

aceitação pública extensiva do que a um processo viável. A imprevisibilidade própria da 

ação política e a impossibilidade de controlo funcional podem, neste caso, surgir com uma 

dececionante visibilidade.  

Numa escala mais reduzida, como obstáculos à ideia de projeto europeu (que 

transcende a realidade imaginada nos Tratados), não se evidenciam somente o 

comportamento elitista dos líderes políticos e representantes institucionais, nem a 

extensividade da contaminação ideológica mediatizada, mas a própria posição das opiniões 

públicas. Essa posição forma-se, em primeiro lugar, por via das representações 

(inevitavelmente mediatizadas) e da manifestação da vontade do comum.  



248 

 

A transição para um espaço público muito mais alargado, transnacional só seria 

possível no pressuposto da superação (recorrentemente ponderada) dos egoísmos, 

nacionalismos e posições elitistas.201 As condições que estão na base dessa superação já não 

são possíveis de satisfazer pelos Tratados, e designadamente no caso europeu, pelo Tratado 

de Lisboa. Um poder ilegitimamente centralizado nunca pode ser o caminho a trilhar no 

alargamento transnacional do espaço público. Os objetivos (só parcialmente declarados e 

assumidos nas metas já publicitadas) de um qualquer directório não servem, por isso, a um 

projeto de alargamento político. Na realidade acabam, mesmo por, a prazo, o perverter. E a 

insuficiência de um apelo vago à solidariedade e ao espírito de união deve, também, ser 

suplantada por medidas que possam formalizar um compromisso político e não um 

comprometimento eminentemente económico-financeiro (ou mesmo orçamental e 

contabilístico).   

Nas condições para o estabelecimento de uma soberania transnacional situam-se a 

paridade, concertação e ação institucional comum e não apenas o apelo a uma solidariedade 

alargada muito difícil de realizar; esse apelo esbarra com as intenções adversas e a 

contrariedade própria de vontades mais treinadas para a vivência individualista (e, por 

vezes, atomizada e egoísta), do que o autêntico e consolidado respeito pelos interesses de 

outros. Colocar-se (sem subterfúgios nem posturas demagógicas) na posição do outro, tal é 

o propósito essencial e, talvez, irrealizável no estado atual do processo civilizacional. Essa 

é uma barreirra que se revela, muitas vezes, intransponível, no confronto, debate e 

interlocução político-programática. O fechamento em si mesmo e no seu grupo restrito de 

interesses, precisamente nas circunstâncias em que isso deveria ser a última decisão a 

realizar, constitui a dificuldade maior. 

E o alargamento a que deve ser submetida a soberania não é, apenas, um processo 

quantitativo, mas afeta a qualidade funcional e decisória das estruturas organizacionais e 

das instituições. A ideia da partilha da soberania num território político transnacional não se 

funda, somente, em princípios (dos quais se destaca os que fixam a exigência de 

legitimação democrática), mas em competências claramente atribuíveis aos representantes 

comunitários. Uma cidadania alargada sem a designação específica de um Estado, pertence 

                                                
201 Habermas, Jürgen, Après l’état-nation. Une nouvelle constellation politique, trad. Rainer Rochlitz, Paris, 

Fayard, 2000, p. 123.  



249 

 

ao grupo de ficções políticas do qual já faz, aliás, parte a ideia de ‘cidadania do mundo’. E 

uma fundamentação política para a congregação de cidadãos é sempre de ponderar, mas 

dificilmente será suficiente a sua proposta da estruturação a partir de princípios 

‘psicopolíticos’como a confiança e a solidariedade. E a espontaneidade com que se espera 

que estes princípios se instituam, acaba por ser mais uma dificuldade suplementar. Na 

conceção de um tal alargamento existem ambiguidades muito difíceis de contornar: quem 

são, verdadeiramente, os sujeitos político-constitucionais de uma união mais abrangente ou 

de uma soberania partilhada? Os indivíduos, os cidadãos de uma União (ou de uma 

estrutura transnacional), os cidadãos de um Estado (ou Estado-membro dessa União) ou 

várias dessas categorias interligadas? Porém, essas ou outras dificuldades não devem 

comprometer a necessidade de se alterar o estado de coisas ao nível político mais 

abrangente. E a intervenção ou posição ativa de entidades sociais que configuram um novo 

tipo de hegemonia são, na prática, obstáculos maiores.   

Contornar essa urgência de transformação e iludir juridicamente o interesse público 

de modo a obter o favorecimento da acção das entidades sociais é um dispositivo já 

consagrado; mas o que resulta desse estratagema é sempre a degradação e desvirtuamento 

desse interesse. As blindagens jurídicas e político-legislativas que continuam a servir essa 

ilusão ou desvio têm resultado em danos consolidados ao interesse comum. E não há 

mistério nenhum no facto dessa blindagem ser, também, patrocinada pela representação 

política e tornada visível pela produção legislativa, uma vez que os representantes do poder 

regimentar também se colocam ao serviço de interesses que não deveriam favorecer, quer 

por via de ilicitude quer por comprometimento ideológico. A sua captura por parte das 

entidades sociais é um dado inquietante que tem que ser ponderado na análise da verdadeira 

face das democracias parlamentares, mesmo daquelas que, aparentemente, não se 

encontram em situação de risco. E se isso sucede, torna-se possível assinalar uma crise de 

legitimidade das sociedades democráticas, precisamente aquelas que deveriam, mais 

eficazmente, repudiar as formas de contrapoder. 

No texto Il mistero del male. Benedetto XVI e la fine dei tempi, Agamben reflete 

sobre essa crise, bem como sobre o questionamento das relações entre a legitimidade e a 

legalidade. Se é lícito questionar o alcance interpretativo do gesto de abdicação do Papa 

Bento XVI que antecedeu ao Papa Francisco, que nesse texto se apresenta – e em que se 



250 

 

enquadra o gesto papal numa intenção de legitimação da Igreja, quebrando, assim, 

criticamente, o elo de ligação existente entre o fundo teológico-político e a legitimidade 

política das sociedades contemporâneas – o mesmo já não sucede com o questionamento da 

diferença fundamental e problemática entre a legitimidade e a legalidade. Assinala-se, por 

isso, uma falha na legitimação política das sociedades atuais. A perda da legitimidade 

afecta a legalidade democrática ao ponto de a reduzir à pura legalidade formal.202 Se é 

verdade que nessa breve abordagem essa quebra da legitimidade política é ultrapassada pela 

questão teológico-filosófica, as suas implicações para a análise do presente não são menos 

prementes. Perante as ameaças à legitimidade, a reação óbvia faz-se pelo lado do seu 

reforço. Mas essa exigência ou tarefa essencial não é fácil de concretizar 

programaticamente e vem, quase sempre, acompanhada de objeções e desvantagens 

assinaláveis. O impacto político de um gesto que se enuncia no plano teológico (ou 

teológico-filosófico), é questionável, ainda que o mesmo seja produzido por um Papa 

conhecido pelo seu conservadorismo. A ideia de que a legitimação só pode nascer no seio 

da realidade institucional ameaçada e nunca do exterior, não parece coadunar-se com o 

fenómeno da relação entre as entidades sociais e o Estado.  

No plano estritamente teológico existem, porém, dificuldades; não deixa de 

surpreender que um Papa teólogo e reflexivo, menos emotivo do que o seu antecessor, 

aparentemente distante de qualquer gestualidade irracional se tenha referido ao seu ato em 

termos místico-religiosos, tendo em conta uma relação direta com o divino e não a qualquer 

circunstância imposta pela sua debilidade física como foi anunciado. Se, na declaração de 

10 de fevereiro de 2013, invoca uma quebra de ânimo e debilidade física para justificar o 

seu inesperado afastamento, num relato posterior, esse abandono é originado pelo 

imperativo de uma ‘relação direta’ com o divino.203  

Contudo a dificuldade fundamental mantém-se: como pode um gesto com 

implicações (ainda que discutíveis), sobretudo, no plano teológico, referir-se à realidade 

política do presente, em que assistimos ao sequestro do poder de Estado por parte de 

entidades que se situam para além do seu território institucional?  

                                                
202 G. Agamben, M M: 8.  
203 «Me l’ha detto Dio», Corriere della Sera, 21.08.2013.  



251 

 

Um pressuposto que se mantém na sombra, parece ser útil a essas correlações entre 

distintos domínios: a religião é a área em que o mandamento, o comando, a força da auto-

imposição e obediência se estrutura e se torna extensível a outras áreas ou domínios.204 

Ainda que se furte, neste caso, à explícita inclusão dos domínos ético-políticos ou político-

institucionais na ontologia do comando, é referido que à religião compete estruturar o 

comando. E é francamente discutível, no mesmo texto, que a justificação da 

desestruturação do poder político, resida na fraqueza do comando e não da obediência, já 

que é certo que é à obediência e à quebra da resistência que a expressão e unidade poder 

político deve, também, o seu carácter problemático. Perante a iniquidade deve recorrer-se à 

resistência e não se esperar, simplesmente, que o comando se torne débil. 

Se no texto, Il mistero del male, as repercussões e atualizações políticas do gesto de 

abdicação papal não são declaradas ou são deixadas na sombra, no texto Che cos’è il 

comando, o poder é entendido como uma estrutura que cede ou quebra perante a debilidade 

do mandamento político e não no carácter problemático da obediência, nas suas várias 

contradições, fraquezas e ilusões.  

A dimensão ética e ideológica da legitimidade permite situá-la num patamar de 

superioridade que a aproxima da super-legitimação de certas normas que possuíam um 

lugar à parte no direito constitucional.205 O quadro normativo legal e a legitimação do 

poder são marcados pela exceção e é esta que deve ser considerada na necessidade de 

transformação as condições de legalidade e legitimidade, libertando a primeira da mera 

obediência procedimental, e a segunda da já referida captura por parte dos agentes (também 

exteriores) da negatividade e iniquidade que emerge e se impõe perante os regimes 

políticos democráticos. O confronto eficaz com a condição de exceção que permanece, 

requer uma viragem que só pode ser instituída globalmente. O fracasso e insuficiência das 

chamadas micro-revoluções e o enfraquecimento da ideia de revolução global, introduzem 

um impasse na exigência de transformação. Mas uma alteração extensiva e consolidada da 

realidade política deve ter em conta o universo globalizado em que já se movem a 

consciência e a ação. O território supra-nacional da sua instituição é um dado fundamental 

                                                
204 Agamben, G., Che cos’è il comando, Nottetempo, 2013, Qu’est-ce que le commandement, trad. Joël 

Gayraud, Paris, Payot & Rivages, 2013, p. 42-43; p. 48-49.  
205 Schmitt, Carl, «La revolution légale mondiale. La plus value politique comme prime sur la légalité et la 

superlégalité juridiques (1978)», Op. cit., p. 138-141. 



252 

 

da operatividade programática. A potencialidade de soluções restritivas, nacionalistas ou 

localizadas, encontra-se, singularmente, diminuída; a proliferação de entidades que 

superam essas fronteiras permitiria, sempre, estabelecer e manter a sua intocabilidade. A 

inconstância e ineficácia de soluções que se pretendem ainda situar para além do político, 

favorecem a superioridade de tais entidades.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253 

 

III - As anomalias do poder soberano nas 

sociedades democráticas.  

 

 

Anomia, exclusão, dominação, identidade. 

 

 

A sugestiva e enigmática projeção kafkiana, permite aos filósofos da política e do 

direito, superar o enfoque interpretativo da lei e, mesmo, da sua apresentação biopolítica na 

figura da exceção; a anomia é parte integrante da lei ou tem nela a sua origem e não pode 

ser apenas entendida como o seu negativo. O esvaziamento da lei, a sua paradoxal abertura 

e inaplicabilidade, o seu afastamento da requerida universalidade, a sua obscuridade, a sua 

coincidência performativa nos atos de governação e na decisão ético-política, são alguns 

dos contributos do universo de Kafka. Se na breve exposição, «O problema das nossas 

leis», substituirmos a figura do nobre pela do governante ou do decisor político, em suma, 

pelo representante do poder soberano e o seu privilegiado actor, denotamos esse fundo 

inquietante de excecional obscuridade e afastamento face àqueles a quem se dirige o 

princípio legal.206 Essa obscuridade favorece a decisão excecional, legitima-a naquilo que 

não pode, no entanto, ser considerado uma segura e aceitável legitimidade. O fundo 

misterioso dessa pretensa legitimidade mantém-se nos regimes não marcados 

imediatamente pela força e carácter daqueles que, no passado, governaram como 

representantes de um poder que não foi eleito nem escolhido. Se a anomia se integra na lei 

e, até, deriva dela (ainda que em situações pouco usuais), perde-se a polaridade e o 

confronto de opostos que parece caracterizar a abordagem tradicional da visão 

contratualista do Estado e da comunidade. Ainda em Kafka, na conhecida e amplamente 

comentada passagem «Diante da Lei», a ambiguidade e inaplicabilidade da lei aparece sem 

rodeios; a par da recusa da universalidade, surge a impossibilidade do seu cumprimento, 

mesmo para os especiais visados, aqueles a quem se deve aplicar (‘os que procuram’); o 

carácter ilusório da lei comparece sob a figura da sua falsa abertura, da sua disponibilidade 

peremptória que, na verdade, esconde uma natureza que se retrai, tal como foi assinalado 

                                                
206 Kafka, «The Problem of Our Laws», in The Complete stories, Trad. N. N. Glatzer, Schocken Books, 1971. 



254 

 

anteriormente.207 A lei ou se oculta ou se dá à presença num vislumbre enganador, ilude os 

que a observam do exterior, propicia uma sedutora relação de atração que nunca é 

concretizada e que, de facto, desgasta e destrói (subjuga) aquele a quem se dirige. As 

cadeias de poder que ela insinua (porventura, as múltiplas figurações do poder soberano), 

também se retraem e ocultam; são apenas vislumbradas e temidas à distância; induzem, por 

mediação de representantes ou substitutos, a um distanciamento intransponível. Para além 

das ocultações e tensões enigmáticas entre a abertura e fechamento, o velamento e o 

suposto (expectável) desvelamento, devemos insistir nas repercussões dessa distância: o 

indivíduo (e não o universal abstracto que parece motivar a sua produção exemplar) é 

notoriamente sujeito a uma humilhação, em suma a um abandono e morte lenta diante de 

um ideal inacessível que não pode ser realizado. A vacuidade da lei coincide com a 

permanente sujeição da sua disponibilidade, da sua abertura, da sua emergente 

possibilidade.208 A aspiração universal que ela pressupõe é também enganadora e ficcional. 

Em suma, a porta da lei estava, verdadeiramente, apenas reservada a um e, mesmo assim, 

não lhe foi permitido entrar. A sua abertura constituiu um chamariz para manter a 

pacificação e obediência, a sua inglória e inquieta expectativa que depois acabou por 

serenar. A lei, vazia, pessoal, inacessível e cruel cumpre também, sem dúvida, essa função 

pacificadora ou neutralizadora que, contudo, se revela nefasta. A dúvida acerca da sua 

verdadeira natureza só tarde de mais acaba por ser revelada, depois de já nada se poder 

fazer para a contrariar, para derrotar a sua força e poder de engano e subjugação. 

   Numa outra passagem, porventura, ainda mais cruel, «A pancada no portão», a perene 

subjugação aparece em toda a sua extensão.209 Apesar da indiferença ou da observância 

benevolente e acolhedora das suas exigências (aparente e dramatizada, ou seja, ao fim e ao 

cabo não inteiramente sincera), o poder vigia, persegue, tortura, destrói. Por mais 

insignificante e, até, inexistente que seja qualquer gesto contrário à instituição e ao 

exercício do seu poder, a sua força subjugadora e destruidora levará sempre a melhor. Nesta 

visão profundamente nebulosa e opressiva, quase ‘munchiana’ (para utilizar um recurso do 

                                                
207 Kafka, Os Contos. 1º Volume, Trad. Manuel Resende, Lisboa, Assírio & Alvin, 2004, pp. 233-235. 
208 Nancy, Jean-Luc, L’impératif catégorique, Paris, Flammarion, 1983, p. 17. 
209 Kafka, Os contos, 2º volume, trad. Teresa Seruya, Lisboa, Assírio & Alvim, 2012, pp. 246-248. 



255 

 

universo pictórico), não há escapatória possível.210 A inevitabilidade da sujugação não pode 

ser escamoteada, não pode ser disfarçada pelo medo ou, até, pelo sorriso cúmplice. O que 

quer se faça, deliberado ou não, com peso significativo ou socialmente relevante ou 

insignificante, possui sempre repercussões devastadoras para quem interpreta esse gesto 

como uma contrariedade ao exercício do poder. E de nada vale a base dessa contrariedade 

consistir, mesmo, num equívoco ou desvio interpretativo; o peso da sua opressão é 

inelutável, a sua propensão para a destruição, imparável. E os seus intermediários e agentes, 

como sabemos da realidade dos regimes tenebrosos são, muitas vezes, pessoas comuns, os 

pares daquele que é sujeito à força aniquiladora do poder soberano. Mais uma vez, revela-

se aqui que a anomia é parte integrante e inseparável da lei; é ela que aprisiona e destrói, 

que produz a própria ameaça com que deve lidar da forma mais cruel. É a lei que produz o 

seu inimigo, o seu contrário absolutamente intolerável; indiferente à sorte dos que dela são 

vítimas, segue o seu caminho de paulatina opressão. Percorrido esse caminho, acaba, 

também, aqui por se revelar, por dar a conhecer a sua autêntica face, num momento em que 

já é tarde de mais. E os seus intermediários, vigilantes e cumpridores do seu desígnio 

mesmo contra vontade, sinalizam esse poder, mas também, direta ou indiretamente, 

entregam a vítima ao seu carrasco. E, no momento em que essa sinalização se apresentar 

mais frágil, em que falhar a defesa possível, a ajuda improvisada, sem mais delongas, os 

pares ou companheiros do subjugado, pelo menos alguns deles, irão competir entre si pela 

diligência dessa entrega e para apressar o culminar do acosso. Perante o poder opressor, a 

resistência convive com a denúncia, a indiferença com a máscara da cumplicidade, seja ela 

eficaz ou desastradamente inútil.  

O invólucro de legalidade da lei num regime declarado de exceção (e não apenas virtual 

e propiciador da suspensão da lei que se encontra em vigor, nas suas ambiguidades, 

incertezas e horizonte de inaplicabilidade) é sempre ilusório. Trata-se, nos casos em que a 

instabilidade invadiu, inequivocamente, a esfera das entidades sociais mais visíveis, de uma 

legalidade permanentemente acossada. E não são apenas as estruturas nacionais as visadas 

por esse regime, eminentemente, pseudo-legal, ao qual falta ou é quebrada a dimensão de 

legitimidade, mas as estruturas e organizações internacionais ou transnacionais. O debate, 

                                                
210 Agamben, G., «K», in The work of Giogio Agamben. Law, literature, life, Edinburgh Univ. Press, 2008/ 

2011, pp. 20-21.  



256 

 

já clássico acerca da vacuidade a organização cimeira da organização dos Estados à escala 

planetária é, apenas, uma parte da necessária problematização dessa ilusão, dessa quebra e 

da impossibilidade de lhes fornecer uma solução minimamente eficaz. A vacuidade e o 

estado de refém em que a lei se pode encontrar afeta, desde logo, os países politicamente 

organizados; isso interfere com o seu sistema governativo, quer este esteja a braços com 

uma situação de desapossamento da sua soberania ou não. A questão, referida 

anteriormente do abandono biopolítico é aqui, porventura, uma fase já ultrapassada. Outras 

figuras extremas se apossam do sentido opressivo do exercício do poder soberano, não 

obstante, se poder inverter as situações geoeconómicas e colocar certos países, outrora 

prósperos no lugar dos países em maiores dificuldades, onde um retrocesso se tornou 

visível, ao ponto de afetar mesmo o seu enquadramento na escala de transformações 

civilizacionais. Nessa ordem de ideias, um pensamento biopolítico não tende a privilegiar 

os países ou estruturais transnacionais formalmente democráticas; a sua realidade sócio-

política é, singularmente, afetada pela lei-anomia, exceção e dominação de cariz 

biopolítico. E os conflitos abertos, as guerras e as situações de ambiguidade entre a guerra e 

a paz, com os seus múltiplos estádios intermédios, constituem as consequências de um 

descalabro e uma alteração (súbita ou previsível) desse estado de coisas. A lei convive com 

a anomia da mesma forma que a paz com a guerra, implicando e arrastando consigo 

iniquidades e violências de toda a ordem.  

A lógica da exclusão e da dominação, surpreendentemente aplicada a quadrantes 

políticos e países não declaradamente hostis, acentua a ambiguidade da sua atual condição. 

Já não se excluem, apenas, os inimigos (político-militares), ou em última instância aqueles 

que estão fora da consignação soberana, os criminosos e os terroristas. O poder que domina 

tende a estabelecer a exceção e a exclusão face aos que não se encontram limitados a essas 

categorias e, por isso, tendo em conta que essa condição pertence ao quadro da legalidade e 

da legitimidade democráticas, adquire um maior grau de risco. Essa exclusão e desprezo 

por aqueles que não são declaradamente inimigos, coloca-se no âmbito das relações 

internacionais, da vivência ‘normal’ entre as entidades nacionais e extra-nacionais e até, 

entre países considerados aliados. E nenhum regime competitivo tacitamente aceitável a 

justifica, nem nenhuma regra de conflito natural a fundamenta. Mesmo aqui, a célebre tese 

da indeterminação do pensamento agambeniano parece comparecer, o que não significa que 



257 

 

outras realidades de atualização da dominação, talvez mais surpreendentes não irrompam, 

desalojando o espanto da sua segurança epistémica e introduzindo um autêntico escândalo 

no lugar da expectativa normalizadora e pacificadora das relações internacionais.  

A ameaça da exclusão e da dominação, a face visível e atualizada da lei-anomia, 

carregam consigo o presente e o futuro das relações entre os Estados e as estruturas extra-

estatais que perdem, assim, a sua mera vacuidade e ineficácia, enredadas que estão numa 

competição de interesses egoísta e limitadores. Nenhuma necessidade ou estado de exceção 

visível ou real, serve de base a esse pendor de dominação, da apetência para a 

superiorização daqueles considerados como pares. Nesse caso, como se explica essa relação 

tendencialmente fragmentadora da paridade e da convivência na base da confiança (ainda 

que tácita ou relativizada?). Ou existe alguma perversidade, alguma violência ontológica, 

politicamente fundamental pressuposta na polaridade lei-anomia ou que dela decorra? A 

visibilidade factual impede a afirmação peremptória da resposta positiva, mas isso não 

impede a ocasional irrupção da ‘guerra sem fronteiras’ que, em termos práticos, parece 

sugerir a real ou potencial tendência à exclusão e à dominação, mesmo entre pares ou 

sistemas políticos do ‘mesmo quadrante’. Nesse caso, a dominação ou, em último caso, a 

subjugação deixa de envolver, apenas, o dominador soberano e o dominado (nas figuras dos 

seus sujeitos e representantes identificados); torna-se muito mais abrangente e extensível. E 

a recorrente figura (espaço, zona) de indeterminação e ambiguidade pode formar aqui o 

espaço de acolhimento da impossibilidade ou da dificuldade em indicar a resposta à questão 

colocada que nenhuma lacuna poderá iludir ou fazer esquecer.  

 É relativamente indiferente se essa exclusão e dominação (ou o que foi anteriormente 

indicado como exceção) parte de uma tendência ou processo decisório; essas realidades 

instituem-se no presente e acabam por minar todos os envolvidos na relação política e não 

apenas aqueles a quem se dirige, em primeiro lugar o poder soberano, os cidadãos, grupos, 

estruturas, instituições, entidades sociais. A evidência da exceção e da exclusão decididas 

por um ato político determinado, emergente na ordem política ou jurídico-política não pode 

ser mitigada ou disfarçada, mas o facto de se tratar, também, de uma tendência, de uma 

instituição virtual, potencial, não é, igualmente, desprezível. Desconfiar de todos, de 

qualquer dos seus atos e vontades declaradas, procurar manter-se apartado numa posição de 

dominação, tal é o pressuposto desta figura da exclusão que não tem, apenas, como objetivo 



258 

 

e meta, diminuir, anular ou destruir os mais fracos ou aqueles que parecem constituir ma 

ameaça (real ou potencial) para o poder soberano. Sendo a exclusão a figura que se pode 

sobrepor (ou, no pior dos casos atualizar) a mais utilizada, ou seja, a exceção, importa 

afastá-la (apesar de tudo, na sua reconhecida radicalidade) da abordagem das formas de 

poder exercidas sobre os sujeitos oprimidos ou, ainda, os mais diminuídos, como refere 

Zygmunt Bauman. Neste sentido, todos são excluídos, os pares e os ‘amigos políticos’, 

aqueles em quem se confiava e, longe de ceder a uma tentação caricatural na aproximação 

entre o paradigma político concentracionário e os modelos regimentares democráticos, 

trata-se de verificar a extensão dessa relação abrangente entre atores políticos que, de modo 

superficial ou apressado, se coloca na posição de dominador e dominado. Com efeito, essa 

relação complexifica-se, inverte-se, desloca-se, transita e se replica. A permanência da 

suspensão do direito e da ‘normalidade’ das relações internacionais demonstra (ou indicia 

fortemente) essa orientação de exclusão, de quase desenfreada superiorização ou, em todo o 

caso, de potencial dominação. Sendo claro que, para Agamben, o que domina está sempre 

exposto à dominação, ao ponto de se colocar ou ser colocado na posição de sacer, não é 

menos claro que, existe na sua abordagem, apesar de tudo, uma identificação programática 

do dominador como aquele que ameaça ou reduz o que se encontra sujeito ao poder. Porém, 

procedermos a qualquer deslocação no espaço ou no tempo, o dominador é, 

simultaneamente, e sempre dominado, sujeito à exclusão, não nos mesmos termos e no 

mesmo grau mas, ainda assim, presa de formas, por vezes, dificilmente tangíveis e 

percetíveis de dominação.   

Embora as noções clássicas de aliança tácita, competição, amizade ou, mesmo, 

concorrência se tenham afirmado nas relações que envolvem dimensões eminentemente 

políticas e variáveis que sofram as repercussões das primeiras, impõe-se o devido destaque 

a uma categoria que possa rivalizar com a de subjugação. A realidade e a radicalidade dessa 

subjugação não permite qualquer cedência a um clamor diplomático nas relações entre 

organizações e países próximos ou, mesmo, pares; a dominação está sempre presente, seja 

declarada, atualizada ou potencial e, por isso, a competição, as desconfianças que 

desencadeia, as tensões que activa ou a tentativa de prevalência de uns sobre os outros já 

não é coadunável com as noções tradicionais, pelo que a exclusão não deve merecer 

qualquer exagerado pudor quando se trata de referir a radicalidade de um afastamento, que 



259 

 

na prática, afeta de forma tal que nenhum eufemismo poderá encobrir. Estando essa 

exclusão, igualmente, distante do seu uso tradicional uma vez que este se enquadra na 

radicalidade das formas de subjugação soberana (em que um dos elementos da relação se 

encontra singularmente diminuído), deve ser enunciada sem reservas para elucidar as 

relações político-institucionais entre forças próximas ou que pertencem ao mesmo 

quadrante ideológico-político e, nalguns casos, geoestratégico. A estranheza e possível 

inquietação da proposta de um diferente uso categorial para representar politicamente as 

posições de estruturas e potências que, por vezes, são pares e ‘amigos’ no sentido 

tradicional, sem que essa amizade sofra de qualquer variável contextual que a transforme 

numa qualidade contra-natura – como foi o caso no passado das relações político-militares 

de antigos aliados que depois se assumiram como inimigos no âmbito da guerra fria – deve 

ser relativizada. Porque razão se deve enfatizar a radicalidade de uma forma de dominação 

entre pares que sempre pareceu assumir-se na forma de uma espécie de aceitação tácita do 

poder do mais poderoso? Pode essa exclusão ser, então, apenas reservada para a relação 

desigual e desproporcionada entre aquele que é poderoso e o que dele se encontra, de uma 

forma ou de outra, destituído de poder? Por que razão insistir numa categoria extrema para 

referir uma forma de dominação ou, pelo menos de afastamento, que não é (ou não parece 

ser) drasticamente subjugadora? Que elo entre potências próximas se terá quebrado de 

modo a justificar uma tal radicalização? 

A realidade política do presente encarregou-se de esbater a separação tradicional entre 

quadrantes hegemónicos, entre potências e hemisférios que teriam a exclusividade da 

mútua vigilância e potencial apetência à dominação ou à destruição; a perda dessas 

fronteiras e a crise global levou ao desvanecimento e à perda de significação de políticas de 

aliança que sempre pareceram consistentes. Os inimigos hoje globalizaram-se, tornaram-se 

móveis, invisíveis e, em muitos casos, demasiado próximos e (estranhamente) familiares. O 

expansionismo e o imperialismo do passado perderam atualidade e expressão política. E 

mesmo o fantasma conspirativo que levou à vigilância e desconfiança (e até à perseguição) 

de alguns ‘amigos políticos’, ficaria muito aquém da obscura exclusão globalizada que 

tende hoje a servir de guia às anteriores potências hegemónicas.  

 

 



260 

 

2. Criticar a autoridade democrática? 

 

 

A posição de abandono e de exclusão (inclusiva) tradicional do sacer, que a todo o 

momento poderia afetar e envolver o que domina e detém o poder é, no presente, incapaz 

de explicar a propensão à exclusão que determina a relação entre pares. A posição de sacer 

do poderoso é, eminentemente, potencial e, uma vez, caído na posição de subjugado, deixa 

de ser dominador, é desapossado do poder e perde o patamar político em que pode ditar as 

regras ou contribuir para a sua formulação e aplicação. Não é dessa exclusão potencial que 

se trata, mas de uma outra em que o afastamento se dirige aos detentores do poder, dos 

autores ou co-autores da enunciação das regras. O facto dessa enunciação ser, muitas vezes, 

intangível e difícil de controlar, disseminada e globalizada acentua o caráter anómalo das 

relações entre os pares que devem, hoje mais do que nunca, recear a perda do seu lugar 

privilegiado na ordem ou ordenação geo-política, agrava a desconfiança e fortalece a 

apetência para excluir, ou seja, já não subjugar (e manter oprimido) aquele que se encontra 

diminuído, mas o que parece partilhar os seus interesses e posições estratégicas. A 

fragilização das democracias do hemisfério ocidental na sequência da crise global não pode 

continuar a ser escamoteada, por isso, o registo desse afastamento que, também, se 

radicaliza deve ser, claramente, formulado.   

Os indicadores dessa exclusão vão desde os seus acontecimentos preparatórios, onde se 

destacam os programas sistemáticos e extensivos de vigilância (erigidos à custa de uma 

vasta mobilização de meios financeiros e tecnológicos) até às decisões estratégicas 

unilaterais a que alguns pares se associam, sempre numa posição subalterna ou por 

arrastamento, já que o acto decisório lhes é, geralmente, estranho. Essa associação 

extemporânea apresenta-se como uma tentativa, talvez desastrada para evitar aquilo que, na 

prática, consiste nas desvantagens da insignificância perante os que detêm o poder de 

decidir e agir na cena global. Essa quase diplomática aceitação de uma mitigada 

subalternização não põe em causa a exclusão e o afastamento já que os associados são 

mantidos nesse afastamento que o dominador determinou ou escolheu previamente; aos que 

se colocam nessa posição secundária não lhes é reconhecida, de facto, nenhum privilégio de 

auscultação, já que o afastamento é sempre consagrado como o passo decisivo no 



261 

 

posicionamento e poder estratégico dos que ainda detêm algum poder político 

transnacional. O carácter restritivo desse poder não constitui um entrave ao seu exercício 

predominante perante países que ocupam um lugar destacado nas relações externas. 

A exclusão não compete com a subjugação já que numa relação ainda radicalizada não 

há lugar à formulação, vivência nem realização prática e integral da figura do sacer. Não se 

invoca, por isso, algum termo comparativo, mas um contraponto legítimo e realizável e 

atualizado, que não se confunde com a posição de acentuada diminuição do pólo altamente 

diferenciado do subjugado. A exclusão é, por isso, um afastamento radicalizado, que 

permanece e que se acentuou e que deve conter em si mesmo a figura de uma realidade 

mais funda e estruturante nas relações políticas entre os pares, ou seja, entre países (mais do 

que entidades, instituições ou organizações) próximos que, de uma forma ou de outra, 

possam assumir posições de competição no teatro político global. Nenhum bloqueio 

comunicacional ou desentendimento relacional e diplomático permite explicar esse 

afastamento radical e, pelo contrário, essas dificuldades exprimem e revelam, de modo por 

vezes inesperado, a prevalência e poder antecipatório da exclusão. Uma vez que essa 

exclusão não é o correlato puro e simples da subjugação referida na perceção e abordagem 

da instituição ancestral da figura do sacer, só pode ser comparável às modalidades 

persistentes e dificilmente contornáveis da afirmação do poder; e só algum tipo de analogia 

entre um exercício do poder (nas relações entre os membros de numa instituição 

suficientemente consolidada) e a opressão do pasado, pode elucidar minimamente. Embora 

não seja fácil de o verificar nas instituições em que existe algum tipo de dominação e 

concomitante procura da obediência nalguns dos seus membros, podemos sempre buscá-lo 

nas relações em que a competição é apenas aparente, já que, na verdade, deparamos com 

um distanciamento exclusivista.  

O invólucro diplomático e a fachada comunicativa impedem que se chegue à assunção, 

por ténue que seja, dessa exclusão e distanciamento efetivo, sendo comum a utilização de 

noções como ‘amigos’ e ‘parceiros’ quando se tenta explicar o posicionamento 

geoestratégico dos países, sobretudo, perante situações de conflito potencial ou em curso.211 

                                                
211 Schmitt, Carl, O conceito do político, trad., introdução e notas de Alexandre Franco de Sá, Lisboa, Ed. 70, 

2015, pp. 49 ss. Embora as categorias de amigo e inimigo em Schmitt se subtraiam a quisquer circunstâncias e 

qualificações parciais, a clara estruturação de dois campos ou a instituição política de uma inequívoca 



262 

 

Conhecido o jogo e a gestão de interesses materialmente identificáveis, seria mais 

apropriado falar-se em aliados de contexto; uma maior crueza na utilização das palavras 

para além da lógica preventiva dos discursos públicos, permitiria, talvez, colocar o termo 

‘cliente’ no lugar de amigo ou aliado. Mas essa crueza poderia parecer desajustada quando 

alguns dos parceiros próximos do diálogo globalizado, se retiram do palco comum para 

gerir um conjunto de interesses comerciais sob a capa de um posicionamento político-

militar que lhes é mais favorável. O diálogo nesse palco partilhado (montado no exato 

momento em que a humanidade deveria ter progredido mais do que augurou o século das 

Luzes), surge em muitas situações de guerra e conflito; e as potências mundiais não se 

coíbem de nomear e apoiar, sem rodeios, os seus aliados no terreno onde se digladiam de 

forma não apenas sangrenta, mas feroz. A literalidade discursiva desse apoio, o facto dessas 

potências se empenharem em apartar quaisquer pruridos e receios do seu impacto, não 

deixa de surpreender; a fragilidade e o oportunismo das razões e justificações publicamente 

apresentadas não parece incomodar os dialogantes e, também, muitos dos que os escutam. 

Se os mentores das guerras regionais aprenderam alguma coisa com os devastadores 

conflitos do passado, foi a capacidade de se imunizarem contra a falsidade e a hipocrisia 

sem quartel. Como se de jogadores distantes do terreno em chamas onde fazem executar os 

seus movimentos tácticos e estratégicos se tratasse, verificamos a absoluta frieza e 

leviandade com que anunciam e comunicam as suas decisões de apoio a inimigos de morte. 

Apesar do seu desfasamento face à relação política (onde se institui a relação soberana e as 

diversas faces do confronto mundial), o uso de uma terminologia mais própria da 

abordagem psicológica, mantém-se. Esse desfasamento concorre, aliás, com aquele que é 

ditado pela assunção do confronto que, à distância dos beligerantes diretos, entretêm as 

potências globais que são, simultaneamente, rivais e pares de uma relação política onde 

deve estar presente o diálogo e as tentativas de encetar processos negociais.  

Não é necessário ceder a quaisquer hesitações ou expectativas prudenciais para 

perceber que a exclusão pura e simples permite pôr imediatamente de parte quem não é 

reconhecido como um dos pares ou apresenta algum prurido em acede diante de um ato 

voluntarista de uma potência hegemónica. Uma exclusão menos visível, ou que tenha a 

                                                                                                                                               
polaridade que delimite convenientemente o equilíbrio/ desequilíbrio de forças opostas no universo 

geopolítico atual seria difícil.  



263 

 

aparência de relação estável entre aliados, pode configurar-se num diretório regional ou 

mais globalizado; no primeiro caso, temos os países que na Europa se arrogam ao direito de 

deliberar e decidir à margem dos que fazem parte da união política e monetária e, no 

segundo caso, verificamos as declaradas e explícitas movimentações dos Estados Unidos da 

América e alguns aliados (como a França e o Reino Unido); é certo que a capacidade de 

apresentar países efetivamente subalternos como aliados tem perdido impulso, mas a 

verdade é que a estrutura e a ação arbitrária de tais directórios continua (sobretudo em 

momentos de crise) a manter-se e a irromper na cena política mundial. E os momentos de 

crise, precisamente aqueles em que a declaração pública da ação desses diretórios ocorre, 

são apenas as ocasiões propícias para o surgimento à luz do dia desse modo de estruturação 

e funcionamento do poder hegemónico efetivo.  

Tal como sucede com a vertente jurídica ou jurídico-política da crise global, 

verificamos neste processo deliberativo e decisório exclusivista dos directórios, (tornado 

ainda mais visível nos momentos de maior dificuldade negocial entre pares e opositores), a 

ocorrência dos mesmos indicadores hegemónicos, elitistas e arbitrários.212 O carácter 

restritivo desse modo de agir e a sua propensão para a arbitrariedade tem sido uma marca 

essencial da sua natureza. A dificuldade em estabelecer a lógica inerente a essa 

arbitrariedade não impede, porém, que se afaste, desde logo o sombrio caos; tal como 

vimos no caso da relação nómos/ anomia, o caos não se segue à ocorrência da segunda; a 

anomia é inerente ao par de opostos e não fragmenta nem estilhaça a realidade do nómos. 

Essa arbitrariedade, mesmo na proximidade da indeterminação e incerteza, da inquietante 

ambiguidade da exceção e da exclusão é mantida na fronteira da deliberação e decisão 

política fundamental; não se desvincula dela para mergulhar no vórtice da absoluta perda de 

referências do humano que verificamos nos casos de violência extrema. 

O oportunismo na perseguição contínua da eficiência de curto prazo e a procura 

obsessiva da competitividade geram, notoriamente, formas de terrorismo social a que não 

são estranhas a chantagem e a indução à submissão; os agentes do poder consideram ou 

tendem a ver no questionamento dos seus processos deliberativos e decisórios, (quer em 

moldes espontâneos, quer por via de formalismos democráticos), uma prática inútil, 

                                                
212 Hespanha, António, «A revolução neoliberal e a subversão do ‘modelo jurídico’: crise, direito e 

argumentação jurídica», in Jorge Bacelar Gouveia, Nuno Piçarra (coord.) A crise e o direito, Porto, Almedina, 

2013, pp. 31-32. 



264 

 

inconveniente ou nefasta. Qualquer meio que pareça um bloqueio ao calculismo é, 

tendencialmente, posto em causa ou ativamente combatido. A consideração por uma 

suposta eficiência que substitui a clássica procura da competitividade, dá lugar a uma luta 

sem quartel aos interesses do comum. Na verdade, essa eficiência coincide ou confunde-se 

com um interesse restritivo e elitista que se entende ser o motor do desenvolvimento, da 

prosperidade pública localizada ou mais alargada. Mais do que colocado ao serviço do 

privado, o interesse comum é subordinado ao interesse privativo. A lógica da 

movimentação material e financeira é instituída como o impulsionador fundamental do 

interesse comum, quer ao nível discursivo, quer ao nível da ação governativa.  

A lei ao serviço da sua negação, tal constitui o rumo supremo de uma acção governativa 

que tende a iludir, obscurecer e contornar a orientação segundo o interesse comum. A ele se 

sobrepõem os interesses privativos que se imiscuem no seu percurso, que o subvertem e o 

pervertem e é essa marca que a matriz biopolítica sobreleva como a opressão e a 

subjugação na sua tipicidade jurídico-política. O uso excessivo da lei, a sua perversão 

potencial não esgota os casos em que, por vezes, o incremento da violência (que deveria ser 

a marca da anomia) é nela integrada, quer nalgumas das suas interpretações, quer na 

assunção de uma violência supostamente restritiva como meio de evitar uma violência mais 

extensiva; nesse caso, assume-se que o uso abusivo da lei, a superação dos limites permite 

prevenir um mal maior.  

A suspensão da lei, o seu uso excessivo, a sua utilização num quadro de exceção ou, 

mesmo, das convenções internacionais no âmbito do confronto com agentes que se diz 

promoverem a ameaça global, esbate a fronteira entre o jurídico-político e o seu 

estilhaçamento. Se Agamben (na sequência de Schmitt) privilegia a definição da exceção 

como suspensão soberana da lei, ainda que inserida num universo de indeterminação e 

ambiguidade, a categoria de necessidade impreterível, de uso excessivo e preventivo ou, 

mesmo, de quebra arbitrária da natureza da lei como convenção reguladora fundamental, 

situa-nos num patamar, porventura, mais inquietante, onde o arbítrio, o abuso da vontade e 

uma perigosa concertação tácita, tem lugar. Nestes casos, a inclusão da anomia na própria 

natureza da lei, torna-se mais visível já que pode ser despoletada perante ameaças menos 

significativas (num quadro mais restrito e quotidiano de controlo da oposição ao poder 

soberano), e não apenas, as que, aparentemente, se revelam inaceitáveis tendo em conta os 



265 

 

precários equilíbrios geoestratégicos globais. A lei, nestes casos, em vez de ser apartada, 

suspensa, de se tornar mais difusa, indeterminada, é claramente posta ao serviço de uma 

violência que, por vezes, se assume como necessária. E são, precisamente, as 

reminiscências do passado recente, a revelar a face mais terrível desta vertente em que 

ocorre a coincidência entre a lei e a anomia. A violência nas suas diversas formas, que 

invade distintos patamares da existência social e diversos contextos, sejam eles mais 

restritos ou alargados, próximos ou distantes.  

A questão de se saber se a necessidade ou a exceção estão para além do direito, sendo 

um problema em aberto, não pode deixar de invocar essas figuras de indeterminação e de 

inclusão face à anomia. A vacuidade da lei pode servir de pista na exploração dessa 

intimidade em relação à anomia, embora seja certo que, à primeira impressão, essa 

excessiva proximidade pode repugnar ao sentido, estritamente jurídico e público da sua 

instituição. E a radicalidade da anomia pode configurar-se, aqui, como fragmentação da lei, 

a sua negação e não apenas a deriva, o desvio e a perda de referências no universo 

comunitário, tal como é designada na anomia social.  

A lei não é um registo da realidade nem resulta da passagem linear e objetiva do ser 

para o dever ser, por isso, não deve ser dotada de uma objetividade que não pode possuir. 

Da mesma forma, a sua interpretação, abusiva ou não, tem que ser relativizada nos mesmos 

moldes. O direito não é uma esfera de objetividade mas tem que, a todo o momento, ou no 

percurso histórico ser guiado pela percepção, interpretação e pelos atos decisórios; se o uso 

do direito tende, no século XXI, de forma inesperada para alguns, a assumir-se num 

conjunto de actos arbitrários onde a vontade e certas determinações ideológico-políticas 

aspiram a instituir-se como intérpretes privilegiados da realidade social, essa pretensão e 

esse abuso devem confrontar-se, sem rodeios, com o pensamento crítico. Pode a fonte de 

onde provém a exceção e o uso abusivo do direito dotar-se de uma espessura ontológica e 

adotar diversas configurações ao longo do tempo histórico? E que categorias, no momento 

presente, familiarizadas ou não com o pensamento biopolítico, as permitirão identificar? 

Nenhuma degradação da matriz moderna ou pós-moderna parece corresponder à exigência 

dessa identificação. E as necessidades impostas pelo real social interpretadas à luz desses 

padrões já referidos como abusivos foram desmontadas por abordagens e teses, por assim 

dizer, pré-agambenianas que não foram tidas, porventura, na devida conta, muito embora a 



266 

 

sua inscrição numa Teoria Social remeta para uma perspetiva muito distinta da 

biopolítica.213  

Neste caso, tem-se em conta os contributos das teses e abordagens que se oferecem 

como uma denúncia da falácia naturalista; não se trata, simplesmente, de afirmar o vigor da 

liberdade e de uma posição mais ativa perante o peso e a fixidez das instituições, mas de 

recusar, sem hesitações, as causas e razões (supostamente inexoráveis) muitas vezes 

apresentadas para mostrar que a necessidade e a exceção se impõem a partir de factos e da 

realidade social. Assim, é mais atrativa a ideia de que o corpo social é maleável e recriável 

e que não deve ser quebrado sob o peso de decisões e atos governativos únicos, sem 

qualquer alternativa ou saída possível, sem qualquer vislumbre de uma posição 

contraditória. A denúncia recai sobre o facto de se pretender escamotear, o mais possível, 

que o ato decisório que se impõe e se superioriza perante qualquer alternativa, não passa de 

uma escolha, de uma decisão entre outras. E a força da sua imposição revela, antes de mais, 

uma arbitrariedade e aparente fundamentação, baseia-se numa enganosa ou falsa certeza. 

Pretende-se naturalizar a exceção invocando ou fazendo comparecer factos que se resumem 

a interpretações do real e a opções possíveis para a resolução de certos conflitos, impasses 

ou situações de crise. A exceção (politicamente instituída, quer em termos regionais, quer 

extensivos, no vasto território do jogo estratégico global) deixa, por isso, de se ligar a uma 

necessidade (algumas vezes designada pela figura prosaica e popularizada da 

inevitabilidade), para se determinar em função de uma escolha, de um conjunto de decisões. 

A exceção suspende o direito ou pode, igualmente, fazer parte dele, ser, por ele, 

apropriada? A suspensão do direito ao tornar-se regra e normalizar-se, como é assumido, 

claramente na tese biopolítica de Agamben, não pode manter-se, apenas, como exceção, 

abandona essa condição e esse limbo para se instituir como tal através de uma posição 

estruturante. Embora não se assuma, de forma absolutamente inequívoca, que a lei e a 

anomia coincidem, sugere-se que a exceção se normalizou, se instituiu como regra nos 

próprios Estados democráticos; essa coincidência impede que se mantenha a exceção e a 

anomia nos limites da condição suspensiva do direito. A normalização da exceção, por mais 

inquietante que seja, propicia a oportunidade para dar o passo seguinte que é declarar e 

                                                
213 Unger, Roberto Mangabeira, False Necessity. Anti-necessitarian social theory in the Service of Radical 

Democracy, Cambridge Univ. Press, 1987, London & New York, Verso, 2001, p. 41 ss. 



267 

 

exemplificar essa coincidência. A insolvência da lei e a emergência da anomia a partir do 

seu seio poderá significar essa mutação espontânea da lei na sua negação ou a sua 

transmutação numa dimensão não portadora das garantias de ‘direitos’ nem estabilizadora 

da vida ou da existência social. Porém, a radicalidade da conceção dessa coincidência 

permite ver nela a incapacidade intrínseca e programática para desvincular e distanciar as 

duas dimensões da norma ou da lei. Vista na abordagem sóciopolítica como uma dissolução 

da norma, a anomia passa a conviver de perto com as quebras da sua funcionalidade 

estruturante e com a surpreendente falsificação das expectativas, quando na verdade o ideal 

de harmonização e coesão contratual da comunidade se, mostra, verdadeiramente, 

aporético.214 Se a legibilidade da lei não pode ser mantida intacta na sua plena e bondosa 

aplicabilidade, e a sua objetivação, absurda, o que resta é o combate e o confronto 

ideológico-político que se serve da lei como um seu instrumento. Se a confiança e o valor 

da contratualidade têm sido, no contexto da crise global, desprezados, questionar a lei, 

torturá-la, na tentativa de servir um propósito iníquo parece ter-se imposto como uma 

prática corrente. Habituados a considerar o Estado democrático como um Estado de direito, 

tende a ignorar-se que essa condição sempre se mostrou limitada e, até, legitimadora de 

algumas arbitrariedades, que se usou a lei, em múltiplas ocasiões para perpetuar uma 

perene desigualdade e para pactuar com diversas formas de exclusão social. 

A exceção que se esconde por detrás da necessidade, obscurece, também, a natureza 

política de uma escolha que a instituiu. Nenhuma inevitabilidade pode ser instituída como 

uma solução já que parte, somente, da escolha que realizou a suspensão do direito; o que é 

inevitável é apenas a aparência o o modo como se pretende tornar visível essa escolha 

como acto político decisório, e tornar extensível e permanente essa condição de exceção 

apenas agrava a arbitrariedade da escolha e da decisão. Faz-se depender a condição de 

possibilidade da melhor decisão em circunstâncias determinadas, do ato prévio de 

suspensão do direito ou de um qualquer atropelo agravado a que é sujeito o Estado de 

direito. A anomia não é por isso, confundível com uma qualquer quebra da identidade 

social ou com a condição adversa que deve ser evitada pela suspensão do direito, mas, 

simplesmente, com a naturalização da excepção ou com a exclusão radical de um corpo 

social. É intrínseca à instituição da lei e torna-se, particularmente visível nas situações de 

                                                
214 Esposito, Roberto, Communitas. Origine e destino della comunità, Torino, Einaudi, 2006 (2), xx ss. 



268 

 

crise, multiplicação e extensão do conflito; subjaz e permanece, latente, virtual à sua 

violência e vacuidade. Nenhum esforço de recondução das práticas sociais generalizadas à 

norma considerada ajustada a poderá evitar ou perpetuar essa virtualidade na sua 

obscuridade inatual. A anomia não pode ser evitada e combatida através dos bons préstimos 

da norma e da previsibilidade prudencial das condições de harmonização social, 

constituintes, na verdade, de partes de uma ficção, por diversas vezes, desmentida por 

muitas ordens factuais. A fixidez da justificação da exceção, a tentativa (declarada ou 

encapotada) de a instituir como regra, contrasta, por isso, com a fluidez de argumentações e 

apelos a ordens factuais que, sem dúvida, contribuem para o seu desmoronamento.  

À ação governativa que se vai tornando, em diferentes graus, visível, ou o gesto que a 

encobre ou mascara parece corresponder, na exceção, à superação arbitrária do jurídico ou 

do direito; porém, através da assinalada coincidência entre o nomos e a anomia, indica-se a 

força impositiva da mesma instituição soberana e, sendo assim, a arbitrariedade não 

pressupõe a separação do político face ao jurídico nem a primazia do primeiro em relação 

ao segundo; nesse caso, a determinação é a mesma e a arbitrariedade perpassa-a como um 

indicador de normalização, não se assistindo por isso, à emergência clássica da exceção. A 

instituição da exceção é, assim e desde logo, eminentemente política, embora possa 

aparecer sob uma formulação marcadamente jurídico-política em que as duas dimensões se 

tornam separáveis. A lei (o o corpo jurídico) não é estilhaçada como um qualquer 

instrumento da decisão política que a ela se impõe, mas faz parte integrante do político 

como seu elemento intrínseco; integra-a originariamente. A formulação clássica revela, 

aqui, todas as suas limitações, apesar de ser suficientemente atrativa e de denotar na 

perfeição a capacidade afirmativa do poder soberano perante forças que o parecem desafiar 

ou ameaçar. E a principal dentre essas limitações, reside no, igualmente atrativo, vislumbre 

benévolo do direito, na sua suposta limpidez diante da iniquidade que tende a desprezar as 

exigências mínimas de uma preocupação ‘garantista’ ou protetora dos direitos 

fundamentais, apesar do pendor, também, utópico da valoração intencional que esteve 

sempre presente na sua consignação formal. Apesar das naturais dúvidas perante uma visão 

essencialista do direito, o propósito da abordagem clássica, elege-a como o anjo protector 

do cidadão e da comunidade perante o abuso e o intolerável desvio da norma. Os deslizes 

ao garantismo, em grande parte, consagrado na exposição de princípios fundamentais do 



269 

 

direito, os que, constituem o guia para a correção e monitorização jurídica ordinária são, 

deste modo, vigiados de perto ao ponto de se pretender, talvez, salvaguardar, sobretudo, 

princípios que se considera, (ainda que implicitamente), a base de qualquer generalização 

possível dos direitos nas diversas configurações regionais ou parciais. São princípios que 

dificilmente escapam a uma consideração universalista e que se devem manter imunes a 

qualquer ‘contaminação política’. E para essa manutenção não tem bastado a nobreza e 

elevação atribuída ao direito constitucional, mas invoca-se também a perene essência de 

princípios que devem estar a salvo, em última instância de qualquer corrosão ou perversão 

constitucional. A pureza do direito face ao pendor abusivo da ação que segue um outro 

princípio, o da politique d’abord, é mais equívoca do que pode parecer à primeira 

impressão e a sua análise crítica deve ser exercida sem barreiras nem complexos. Embora 

na evolução do pensamento biopolítico se faça uso da categoria de síntese, ou seja, o 

jurídico-político, o esforço de evitamento da separação dos dois termos nem sempre é bem 

sucedido. E, porventura, a síntese categorial que integra os dois termos, apesar de se 

explicar pela sua radicação original na cultura ancestral do Ocidente, não se esgota nela; há 

que relevar, igualmente, o facto dessa ligação se manter e, até, levar à descoberta da 

natureza ou da realidade da exceção que se institui na contemporaneidade.  

A estabilidade e a confiança geradas ou pressupostas pelo garantismo ou numa visão 

que o privilegia, são indicadores daquilo que permanece uno e idêntico; se a diferenciação 

ou o acolhimento da diferença nem sempre é um indicador positivo e, num contexto 

adverso pode, mesmo, indiciar submissão ao abuso e ao desvio, a permanência e a 

qualidade do que se mantém idêntico e propenso (como atrás se indicou) à universalidade, 

implica riscos; estes, porventura menores do que a referida ilusão da abertura à novidade da 

diferença, existem na consagração do que se considera que deve manter-se na sua 

identidade consagrada. A pretensão em evitar o óbvio dogmatismo da permanência 

comporta, por isso, virtualidades e riscos, enganos e ilusões, que se tornam tanto mais 

invasivas quanto a premência em fazer alguma coisa nas situações mais difíceis. Neste 

caso, a identidade não é um traço categorial da abordagem neurocognitiva ou sociocultural, 

mas ocorre como a face que corporiza o carácter inatacável do direito. Mas que identidade é 

essa que parece denotar apenas o facto de se recusar a enganadora cedência à 



270 

 

inevitabilidade e à ‘posterior abertura’ para incrementar e justificar actos decisórios que 

instituem a exceção e a exclusão? 

A identidade significaria, assim, a defesa de uma certa visão essencialista do direito. A 

defesa do lugar privilegiado da permanência e de uma identidade deste tipo contrasta com a 

insistência na envolvência problemática prevalecente nos contextos de inevitabilidade, 

necessidade e exceção; considera-se que as situações de risco e incerteza impedem a 

manutenção de certos direitos públicos, de certas conquistas sociais e, por outro lado, 

entende-se que a precarização excecional e, mesmo, exclusivista (no sentido mais radical 

do termo), em suma, a recusa do garantismo extensivo ao comum e ao universo público, 

deve ser reafirmado e imposto em nome de uma garantia futura, ou seja, a do equilíbrio 

material da comunidade e de uma ideia de justiça que, na verdade, não passa de um engodo, 

já que a abertura do risco protege, ou tem tido efeitos protetores para os direitos e interesses 

privativos.  

Colocar o direito ao serviço da finitude e não da procura do que permanece, da 

universalidade, não significa, necessariamente, torná-lo num instrumento ao serviço da 

arbitrariedade; a relativização do corpo social e da vida sem cair na obsessão ou fixação do 

favorecimento de apenas alguns, dentre os membros desse corpo. A busca da identidade 

não fica assim diminuída porque se faz alguma cedência à transformação do direito; o 

campo jurídico não é o guardião da equidade e da justiça supremas, mas deve ser, 

evolutivamente, repensado sem que a pressão da oportunidade e da suspensão da lei se 

interponham e se imponham. Sem que a face da violência exclusiva da lei se ofereça 

aqueles que, destituídos de escrúpulos, se façam seus delegados. Relativização sem 

essencialismo ingénuo, mas, também, sem disponibilidade à fragmentação e ao atropelo, à 

interposição trágica da lei. Embora essa propensão à exclusão e á exceção se mantenham 

intactas e esse frágil equilíbrio entre a normalização exclusiva e as transformações 

toleráveis do quadro jurídico-político devam convocar uma constante vigilância, o 

empenho no desmantelamento da máquina biopolítica, não é uma pura inutilidade, a 

necessidade dessa tarefa mantém-se.  

Contudo, se o estado de exceção não é o puro desprezo pela lei, mas constitui, também, 

a violência do poder e da lei como elemento que lhe é intrínseco, essa tarefa torna-se mais 

difícil. A lei é usada ou apropriada pelo poder ou faz, desde sempre, parte dele? Poderá 



271 

 

regulá-lo do exterior, constituir-se como um guardião da sua justa inscrição no corpo social, 

revelando-se na sua pureza e perenidade? Escapando à manha da oportunidade e do gesto 

arbitrário? Denegando a dimensão terrível e ancestral da sua força mística? Favorecendo a 

visão de uma identidade dissuasora da exceção e da exclusão ou, em última instância, como 

o seu inimigo mortal, no caso da prevenção falhar? Questões que a encruzilhada entre o 

político e o jurídico, o poder e a história parecem deixar em aberto, e que nem sempre se 

devem esperar nos efeitos mais extremos da visão clássica, já que nesta as figuras da 

separação e superação da lei constituem pressupostos inamovíveis. 

A incomensurabilidade da crise global e das suas sequelas, instaura uma ficção suprema 

que tende a fintar, teimosamente, a fronteira e os limites do direito, a sua propensão 

identitária para o garantismo. Perante essa ficção, o direito parece ser deixado ao abandono, 

retrai-se e é abandonado sem qualquer apoio de alternativas reais. Como muitas vezes se 

reafirma, dessa ficção faz parte a coincidência entre a realidade social e a lógica 

(aparentemente inatacável) do poder material. Mas a defesa da dimensão revolucionária 

dessa lógica é sumamente discutível e polémica; a pretensão em renovar radicalmente a 

imagem do humano, que ela parece assumir, deve ser pensada cuidadosamente e passar 

pelo mais fino escrutínio crítico. Se é verdade que a essa lógica não é estranha a pretensão 

ativa em subjugar e parasitar os Estados, renovando radicalmente o seu estatuto, 

funcionalidade e natureza política, isso não significa que a visão revolucionária seja 

adequada. A abertura de toda a função jurídica e, mesmo das entidades jurídicas 

reguladoras fundamentais à mercantilização, por mais perigosa e nefasta que seja, não 

implica que se esteja perante a objetivação ou atualização desse poder, já que o designado 

neoliberalismo (ou nas versões menos brandas, o ultraliberalismo e o hiperliberalismo), não 

pretende, verdadeiramente, instituir algo de radicalmente novo mas, tão só de permitir a 

perpetuação (ou reatualização) de um sistema anterior, ainda que sujeito a modificações e 

mutações, por vezes, drásticas. Desde logo, a resposta proporcionada pela exceção não é a 

da busca de um ideal novo, mas do centramento no contexto; tem-se sublinhado que o 

tempo da exceção é o da oportunidade, da sobrevivência iníqua do sistema dito capitalista, 

e não o tempo estrutural; a abertura e o risco não se inserem numa idealização política 

estrutural, mas decorre, em grande medida, da inscrição de esquemas de sobrevivência e 

manutenção de formas de poder (disseminadas, invisíveis), no caminho presente da história. 



272 

 

A incerteza e a indeterminação (e, mesmo a hesitação, voluntarismo infundado) que 

acompanham os esquemas de exceção e exclusão desmentem a possível edificação prévia 

de um tecido ideológico-político complexo, prévia e amplamente estruturado. A marca 

situacional da exceção, a pronta (e, em certo sentido) inesperada supremacia do novo 

mercantilismo perante o corpo político, contraria essa ponderação e estruturação que, 

muitas vezes, se considera bem constituída.  

A contradição fundamental do neoliberalismo, a sua fraqueza e inconsistência face ao 

ideal liberal clássico, consiste, como muitas vezes se tem assinalado, no facto de parasitar 

(e, nalguns casos, destruir), o seu guardião estatal, aquele, precisamente, de quem se 

deveria distanciar e autonomizar. A sobrevivência das entidades que, no presente, parecem 

assumir o poder a vários níveis, forjou-se e depende do Estado, nas suas configurações 

nacionais ou transnacionais. Essa relação ambivalente de dependência-rejeição permite 

afastar, igualmente, o vigor da visão ou da tese revolucionária acerca desse novo 

liberalismo. É certo que criar e manter a suspeição face à lei, aproxima esse novo 

liberalismo do pensamento revolucionário de outrora, porém, essa dependência mantém-se 

no binómio atual: as entidades que assumem o poder real, continuam a depender do Estado 

como organização política já configurada, não aspiram a substituí-lo ou, mesmo recriá-lo – 

quer de forma radical quer por meio de um expediente reformista mais incisivo.  

Estando na posse da noção e da dimensão prática do direito como construção (não 

apenas como corpo e legado teórico), essas entidades que verdadeiramente governam o real 

social, tentam apropriar-se dele, suspendê-lo ou usá-lo sem resto nem reserva, naquilo que é 

a sua força mística, a sua capacidade para instaurar a exceção a partir de dentro, do seu 

centro, sem subterfúgios exteriores nem polaridades. O direito é construído, não apenas 

pensado; é atualizado pelos seus executores, pelos seus apropriadores (nalguns casos, 

expropriadores), não se limita a formar um produto ‘narrativo’ (ou ‘ideológico-narrativo’) 

transcendente, idêntico a si mesmo, situado para além do poder político ou do poder mais 

difuso e difícil de determinar dos ‘governantes do mundo’. A normalização (ainda que 

anómala e nefasta, ilusória e perigosamente subjugadora) parte, também, do direito e não de 

uma funcionalidade sua, transcendente à ordem política, nem se centra exclusivamente 

nela. A normalização, a espacialização do nómos, não é, por isso, instituída de fora do 

direito, mas da estrita conjugação deste com a ordem política.  



273 

 

E é nessa zona de envolvência fundamental das duas dimensões ou ordens, jurídica e 

política, por mais difusas que se ofereçam ao olhar comum do observador e à visão crítica 

do pensamento, que se deve buscar a instituição da exceção e exclusão.  

 

 

 

 

3. Estado, soberania e governance. 

 

 

 A crítica da neutralidade da governance, que é uma posição muito insidiosa e constante 

na visibilidade e publicitação do debate contemporâneo, já foi devidamente indicada, mas 

ela não esgota o sentido da análise do suporte supostamente despolitizado das razões do 

Estado democrático. Os riscos associados à ‘sacralização’ da democracia e às condições 

procedimentais que a orientam, as suas possíveis máscaras político-ideológicas devem, sem 

hesitações, sujeitar-se, também, ao pensamento crítico. Nenhum tabu analítico deve 

bloquear ou mitigar essa tarefa, sobretudo, no momento em que as situações-limite, afloram 

a Europa e já não os continentes tradicionalmente fustigados pela iniquidade.    

 As ideias configuradoras da razão de Estado e o questionamento da soberania jogam-se, 

hoje, na problematização das razões económicas e ideológico-políticas. Independentemente 

do interesse, (quase literário), da discussão em torno da autenticidade e da pureza das 

ideologias que, no pós-guerra, permitiram conjugar os ideais democráticos e o progresso 

social, a sua matriz mais pacificadora, socialmente equilibrada e solidária da distinção 

nocional (mais teórica do que atuante) entre ideais de ‘esquerda’ e de ‘direita’, impõem-se a 

tarefa de definir ou procurar estabelecer a natureza da razão soberana, sem a qual, caiem 

por terra todas as aspirações a uma verdadeira autonomia governativa.  

 Na Europa, as tentativas de superação dos desequilíbrios centram-se numa razão 

económica e na sua face epifenoménica, o real financeiro; essa tentativa parece desmentir a 

tese ou a posição crítica imunitária: a ação que produziu a crise servirá, supõe-se, para a 

superar; a desregulação e a pura e simples procura de um equilíbrio material-fluído, 

financeiro, forma-se como a base da crença (ou de uma suposição fraca) na sua eficácia. A 

intensificação da ação de desregular na sua extensão fluida, parece favorecer ou patrocinar 

a solução da crise na sua globalidade e na contínua e sequencial resolução de outros 



274 

 

desequilíbrios localizados, regionalizados. Mantém-se e, tanto quanto possível, intensifica-

se a dose do ‘agente patológico’ sem alterar a sua estrutura e os seus objetivos. Nenhuma 

incerteza e hesitação, parece demover a determinação política e institucional na inoculação 

dessa dose que, verdadeiramente, se pode prever como letal. O obscurecimento (talvez 

voluntário) das razões processuais e procedimentais, afasta a percepção e a previsão segura 

da eficácia dos resultados. Essa incapacidade torna mais difícil a defesa de uma 

consistência da visão programática da desregulação. Pelo contrário, ela embrenha o seu 

defensor num previsível curto-circuito: a defesa (ou a manifesta estruturação de uma auto-

defesa) de uma outra ordem do real fora do quadro consistente da realidade social e da sua 

visão indemne. Não se trata de uma sequência de contradições, avanços e recuos e 

inconsistências de vários tipos que informam, sem dúvida uma errância técnico-doutrinária 

dos agentes da desregulação e das propostas que a acompanham. Essas contradições 

também existem, mas a inconsistência fundamental é mais profunda e afeta o próprio cerne 

da visão político-ideológica da desregulação. A incapacidade de percepção antecipatória da 

ineficácia dos resultados procurados lança a combate político-ideológico numa 

encruzilhada, impasse e iminente fracasso. E o menor dos males seria o experimentalismo 

associado a uma visão deste tipo. A negatividade do experimentalismo não é um dado 

adquirido, mas, pelo contrário, dependente de uma visão estratégica e mais cuidadosa dos 

processo e ações com que se pretendem superar desequilíbrios económico-financeiros e 

sociais. Nesse sentido, o experimentalismo será nefasto se se esgotar em si mesmo ou se 

coincidir com o objetivo e o processo de busca de soluções; sendo assim, torna-se, na 

verdade, falso e inadequado. Colocar o experimentalismo ao serviço da visão fechada e 

decididamente ineficaz da solução ideológica seria, assim, a pior as opções. Uma visão 

deficitária deste tipo e empobrecida ou destituída de qualidades estratégicas, minaria as 

virtudes de qualquer procedimento experimental económico-financeiro. E a contaminação 

teria, indubitavelmente, uma base ideológica que não deverá ser escamoteada, já que não se 

trata de propor regras e orientações procedimentais neutras. O gesto de ocultação ou 

denegação da qualidade política das propostas e procedimentos é já um importante 

indicador político.  

   A neutralidade da governance seria, desde logo, um alvo privilegiado de suspeita, 

intensificada, sem dúvida, pelo esforço e pela tentativa persistente da denegação. Nenhuma 



275 

 

governance (como gesto político neutral) é hoje possível, e essa impossibilidade tem vindo 

a ser clarificada pela emergência da atual exceção e exclusão; e as suas formas 

radicalizadas e notoriamente mais violentas servem para confirmar essa impossibilidade. A 

necessidade de aceitação de mudanças e inovações na realidade social são incompatíveis 

com a falha ou ausência de uma orientação estratégica; não justificam qualquer entusiástico 

ou acrítico mergulho na imprevisibilidade e no risco. A incerteza e a imprevisibilidade, a 

defesa da inovação e do experimentalismo cego não pode ser um alibi que permita autorizar 

e aceitar tudo; que mascara cobardemente a fuga à declaração pública da exceção.  

 Eleger a imprevisibilidade como um indicador privilegiado para a instauração (não 

formalmente declarada) da exceção, traduz uma fraqueza quer factual quer argumentativa; 

se a abertura do risco pode indiciar alguma capacidade de elevação à novidade e à 

inovação, a incerteza e a imprevisibilidade não favorecem a necessidade como condição 

suprema da ação política. O incerto e imprevisível deveriam, pelo contrário, favorecer a 

prudência e não o voluntarismo enérgico e acentuadamente acrítico. Não se pode afastar ou 

pôr em causa a estabilidade e a confiança em nome do que não se consegue definir nem 

prever. Se a indústria ancestral da estruturação da ação a partir de princípios (muitas vezes 

notabilizados pelos seus resultados) é considerada uma condição de absoluta (suprema) 

necessidade, a desesperança e incerteza nunca serão opções aceitáveis. Confundir um 

conjunto de escolhas decorrentes dessa postulação da necessidade com um decisionismo 

esclarecido é criar e perpetuar uma ilusão perigosa. Se essa ilusão for devidamente 

identificada e denunciada pelo pensar crítico, nenhum expediente a pode manter no seu 

vigor inicial; como sucede com todas as ilusões que se acabam por perceber, cedo ou tarde 

perecem e cedem o lugar a outras ilusões ou, na melhor das hipóteses a uma melhor 

percepção da realidade bem como das respostas exigíveis àqueles que, verdadeiramente, 

querem resolver as dificuldades do presente. E, nesse caso, o que se torna inevitável é o 

fracasso da inexorabilidade e da incomensurabilidade da situação que impôs a exceção 

perante todas as dúvidas e perspetivas críticas. Uma outra posição ilusória que consiste em 

subalternizar (localizando-a num território restrito e numa dimensão marginal) o fracasso 

da visão de exceção uma vez que o seu impacto se faz sentir, sobretudo, junto das 

realidades sociais mais frágeis deve ser, igualmente, denunciada. A falência do 

neoliberalismo ou da sua visão radicalizada da contemporaneidade, surge na sua máxima 



276 

 

expressão, precisamente, nessas situações, aparentemente, marginais. A percepção de que 

uma restrição ou um limite deste tipo é apenas aparente e que poderia ‘contaminar’ de 

forma inevitável o universo mais abrangente da ação política, não é difícil de 

consubstanciar com apelo à ordem factual; é, precisamente, por isso, que a tese da 

normalização da exceção se tornou incontornável na abordagem biopolítica.      

 E a constatação do risco da absolutização da exceção com a concomitante perda da 

regulação democrática da ação política, não pode deixar de se impor como o risco maior de 

uma posição condescendente perante a tendência normalizadora da exceção. E não seria, 

apenas, a legitimidade democrática que perderia com a concretização desse risco ou dessa 

ameaça; o direito tal como o conhecemos na sua nobreza e independência também seria 

mortalmente atingido; e múltiplas seriam as apropriações que o tomariam como presa de 

eleição. Já não estaríamos, somente, perante a estrita e escandalosa politização do direito ou 

perante a subversão da sua tarefa eminentemente jurídico-legal, mas diante do seu 

esvaziamento como dimensão fundamental de uma sociedade livre e desenvolvida, que 

atingiu um patamar de maturidade democrática que seria intolerável pôr em causa ou, 

simplesmente, destruir. Seria aberto ou reaberto um espaço de uma degradante 

arbitrariedade que demoveria, certamente, qualquer esforço de pacificação da comunidade e 

das relações complexas que a mantêm coesa e equilibrada (ainda que a título, de certo 

modo precário); qualquer arcaizante apelo a uma dimensão reguladora transcendente ao 

direito e à ação política legitimada democraticamente, terá que ser, sempre, vista com 

desconfiança. Se a separação da lei e da ação política incorre nalguma problematicidade, o 

expediente do gesto transcendente seria a prova da chegada triunfante do inimigo mortal da 

legitimidade democrática que, por diversas formas, já se revelou no passado. E aqueles que, 

de forma imediatista e acrítica condescendem com esse gesto, seriam, também, vitimizados 

por ele, já que, como sucedeu no passado, ninguém se manteve, em última instância, a 

salvo da sua emergência na História. Trata-se, aliás, tão-somente da condescendência 

perante a iniquidade que já foi assinalada; da aceitação desastradamente calculista e tácita 

da sua valoração parcial. A iniquidade torna-se, mais tarde ou mais cedo, uma ameaça que 

se generaliza e que não deixa incólume nenhuma estrutura social; a sua aceitação parcial ou 

abrangente nunca é benéfica; a visão ou o raciocínio neo-utilitarista que consiste em 

sacrificar cruamente e violentamente alguns ou mesmo muitos membros da comunidade 



277 

 

(que poderão integrar, hipoteticamente, a multidão), revela-se ingénua; o desprezo pelos 

princípios fundamentais do direito, o atropelo a que se sujeitam regras elementares do 

designado (ainda que, em grande medida, impropriamente) ‘contrato social contemporâneo’ 

atinge, de facto, ou virtualmente, a todos. Aqueles que engrossam as fileiras dos partidários 

da exceção, que pactuam com a exclusão ou que se esforçam por ignorá-la, serão também 

atingidos; e, ainda que nenhum alibi os possa isentar da responsabilidade de contribuírem 

para a instituição das figuras iníquas da exceção e exclusão, também não poderão ser 

poupados a quaisquer dos seus efeitos nefastos no caso de se concretizar esse padecimento. 

E nenhum pretexto de fuga a essa responsabilidade por via da proteção, já considerada na 

não declaração ou revelação explícita da exceção e exclusão, servirá de atenuante.  

 Em suma, a cedência à arbitrariedade deixou de ser viável e aceitável. A expectativa da 

sua eficácia perdeu fôlego e foi desacreditada a diferentes níveis, apesar da indiscutível 

dificuldade em propor uma solução duradoura, estável, produtiva e equitativa para a 

falência do gesto arbitrário. Se essa dificuldade não legitima este último, a tentativa em 

superá-la não é menos urgente num momento em que são reintroduzidas nas sociedades 

mais evoluídas do século XXI (a pretexto da inexorabilidade e urgência de novas respostas 

aos desequilíbrios materiais), formas intoleráveis de violência social.         

 A consideração arcaica (sob a vigência do Justitium romano) da exceção como condição 

de possibilidade da realização do direito, parece ter pouca viabilidade no presente, situação 

que se agrava pela constatação do vazio jurídico e da perversão da ordem política que se 

imiscui por detrás de cada ato, na verdade, injustificável do poder executivo.215 À 

inquietação do vazio soma-se a pura virtualidade de uma vontade que escapa aos limites 

reguladores de qualquer princípio ou ação institucional; e não é assim tão raro assistir-se à 

defesa paradoxal da bondade da instituição de uma terra de ninguém que pode, como por 

um passe de mágica, transformar-se numa terra prometida. Independentemente dos debates 

sobre as condições em que a lei pôde ser suspensa, por que vias formais visíveis, por parte 

de quem e com que finalidades e razões, deve hoje temer-se e reagir-se perante a 

possibilidade de uma defesa deste tipo sem argumentação e pressuposto válido. Numa 

época que viu falir modelos e projetos ideológico-políticos arrasadores do humano, 

mobilizadores de ilusões nefastas, urge repensar o presente e não propor novas devastações 

                                                
215 Agamben, G., SE: 66-67.  



278 

 

futuras. Nenhuma forma de cego voluntarismo, apego obsessivo e idealização destruidora 

que se apresente sob a capa, quer da inovação dolorosa, quer do difícil parto redentor e 

salvífico de um futuro radioso a partir da exceção liberalizadora é, já tolerável; pelo 

contrário, o dever de mobilizar contra essas falsas promessas salvíficas, a vontade e a 

procura de um equilíbrio contrário ao elitismo iníquo, impõe-se; e nem a perspetiva de um 

combate, porventura, desigual, nem a surpreendente voracidade de um poder que, de facto, 

governa os destinos do mundo, a devem demover.  

 A já tradicional espessura ontológica da decisão jurídico-política (atribuível à autoridade 

soberana democrática e não ao decisor meramente arbitrário e autoritário) cede lugar, em 

momentos de acentuada crise, a processos e atos de surpreendente crueldade. A 

impossibilidade de contornar ou resolver de modo duradouro e estável, a crise global já só 

pode ser substituída pelo esforço em mascará-la de modo imponderado. O gesto ou a 

gestualidade, anteriormente indicada, perde sofisticação, para se apresentar com a 

desafiadora capa de um grosseiro atentado à ponderação dos cidadãos. Não se tratando de 

um gesto, de uma encenação superficial, mas de uma dramática desistência que se procura 

disfarçar pela imposição de falsidades (já não de ilusórias e bárbaras medidas opressivas 

assumidas na sua literalidade), a decisão política passa a enfermar da assinalável vacuidade 

com que se tem moldado a contemporaneidade. Em nenhum momento se pode aceitar a 

normalização desse tipo de decisões a que se associa, por norma, uma força impositiva 

incompatível com aquilo que deveria ser a dinâmica da máquina de poder democrático ou 

(formalmente) democratizado. A violência dessa imposição e a percepção da vacuidade da 

decisão, invoca, na verdade, um tipo de autoridade que nunca foi compatível com a 

legalidade democrática. Se o que vulgarmente se designa como crise da autoridade 

democrática tem algum significado, esta é a situação que lhe pode fornecer a apropriada 

referência. Mesmo que as diversas formas de imposição decisória pseudo-democrátca 

possam replicar a autoridade do governo do mundo, a violência mantém-se intacta. O 

enfraquecimento substancial do poder, a sua disseminação pelos elos que o replicam, em 

nada afeta a sua violência e crueza: o funcionário diligente aplica a regra da severidade que 

o poderá notabilizar perante o seu mentor, e sabe-se que, por força de querer sair-se ainda 

melhor diante do chefe, torna-se um capataz, muitas vezes, mais cruel do que ele. E 

nenhuma regulação formal poderá dar força de legitimação a uma autoridade deste tipo, que 



279 

 

na sua vacuidade quebra todas as pontes existentes com o corpo social, uma vez que o 

agride em vez de o governar. E uma pálida imagem da governação erigida à custa de uma 

outra ficção, a da neutralidade do poder assumido como governance, não desfaz essa 

realidade da violência política e da imposição arbitrária da autoridade. 

 A racionalidade jurídica do verdadeiro poder de decisão é posta em causa se aceitarmos 

que a desregulação e a arbitrariedade o aproximam da anomia; uma liberdade que excede e 

que pode atropelar certos princípios jurídicos outrora consensuais, pode trazer riscos para 

uma defesa dessa racionalidade; e essa implicação fragiliza uma visão decisionista do poder 

ou do seu exercício. A extensão da arbitrariedade desse poder ficaria muito mais exposta 

numa perspetiva deste tipo, que não pode salvaguardar nenhuma contrapartida para a 

incerteza e indeterminação: a ‘proposta ideológica’ que defende a prevalência das razões 

económico-financeiras sobre as condições sociais ou sociopolíticas repousa, em grande 

parte, na arbitrariedade e incerteza, e esta constitui a sua marca essencial. E não poderá 

invocar em seu favor a impossibilidade teórica da visão essencialista do direito porque não 

apresenta essas contrapartidas; a crença numa nova ordem económica (ou na renovação ou 

suposta reinvenção da que tem vigorado no desenvolvimento histórico da ‘lógica do 

capital’) que não assenta em indicadores seguros e, em última instância, aceitáveis de um 

ponto de vista racional, não pode transcender os consensos jurídicos atuais ou, até, 

superiorizar-se, ao senso comum sociojurídico.  

 A inusitada reatualização de grandes causas nessa prevalência da (incerta) razão 

económico-financeira implica grandes riscos: pretende-se, porventura, fazer submergir os 

interesses daqueles que não têm capacidade de defesa nem autodefesa em nome da suposta 

prosperidade futura do corpo socioeconómico que, na verdade, não é pensado em nome do 

comum, da igualdade nem da proporcionalidade, em suma, afasta-se da expressão práxica e 

socializadora da justiça.  

 Tendo em conta os objetivos da clareza categorial poderia defender-se, liminarmente, 

que não se pode combater um terror com outro, usar o terror social para anular o terror 

anómico; porém, noutro registo, porventura mais radical, fazem-se comparecer os dois no 

ringue da história para se comparar, coexistir, justapor, ou tentar que um leve a melhor e se 

superiorize a outro e, neste caso, a dificuldade em dissociá-los reside no facto de se 

colocarem, frente a frente, duas ordens de terror: o que despreza o direito, dele se apropria 



280 

 

ou segue a vocação imanente da sua violência, numa palavra, e terror que acompanha, 

inevitavelmente a exceção e a exclusão, e o terror que a parece justificar, a grande 

dissolução anómica da coesão e pacificação comunitária. Sendo duas ordens de terror que 

se podem comparar, nenhuma delas é preferível à outra; o terror que parece remediar ou 

anular a anarquia e o caos pode, em muitas ocasiões, assemelhar-se ao seu inimigo de 

eleição.  

 Fazendo uso da clássica analogia da medicina, pode a má (mas supostamente necessária) 

terapia confundir-se com a má medicina e não com a dura estratégia da cura ou da 

remediação? Neste caso, não há uma falha terapêutica, mas uma mera aplicação da 

pseudociência curativa. Se uma má terapia não pode sobrepor-se à bondade teleológica da 

ciência da medicina, se pode, por vias sinuosas, fazer prevalecer, finalmente, a sua virtude 

curativa, poderia ser alvo de condescendência; porém, na analogia, deparamos com a 

utilização de uma pseudociência que atenta contra a sobrevivência do paciente. Prisioneiro 

de falsas alternativas terapêuticas que o pretendem libertar da destruição (falência multi-

orgânica e desintegração do corpo), enfrenta uma ordem de terror que se pode, na verdade, 

revelar anómica, sem virtudes terapêuticas e curativas.  

 Uma vez que se invoca a indeterminação e a incerteza, quer criticamente, quer no 

discurso daqueles que preferem não iludir os resultados da aplicação de um programa 

neoliberal, passa a existir uma relação problemática com o tempo. Não se chega ao ponto 

de assegurar nenhuma previsão que não seja contestável, pelo que essa problematicidade 

nunca pode ser posta em causa; a incerteza, no discurso que a valoriza é incorporada na 

visão programática de modo desviar a perspetiva da sua falência, mas essa tarefa deve, 

igualmente, ser problematizada já que não existe nenhuma base que lhe forneça 

consistência e, pelo contrário, é a simples e iniludível negatividade da incerteza a impor-se 

ao pensar. Nessa relação com o tempo comparece a abertura própria da potência, da 

virtualidade, e o facto do seu estatuto problemático a ela se associar de forma clara, não 

obscurece a sua premência e visibilidade. Apesar da prevalência, neste caso, do sentido 

negativo da potência, ou seja, da direção negativa da inscrição da incerteza no tempo, num 

tempo que vai faltando para que se acolha qualquer solução ou superação para a iniquidade, 

a dimensão da abertura permanece. Qualquer que seja a direcção desse acolhimento ou, 

mesmo, se ele chegar a ocorrer, a abertura da possibilidade indicada pela incerteza e 



281 

 

indeterminação, pela oportunidade, instabilidade, mantém a sua pertinência como uma 

categoria do pensar; não é possível pensar positivamente ou criticamente a incerteza da 

ctual condição política neoliberal, sobretudo, na sua ligação com a exceção, sem a inscrição 

no tempo, na possibilidade e na potência ou virtualidade. O devir dessa condição, pensado 

positiva ou negativamente, não a pode dispensar como categoria essencial. As falências, 

virtualidades e, sobretudo, previsíveis resoluções negativas dessa condição devem 

inscrever-se nesse tempo virtual, pertencer ao pensamento da sua abertura. E as 

contradições presentes ou passadas dessa condição e, desde logo, a tensão e o choque entre 

a lógica do interesse privado e do Estado pertencem à dimensão do tempo e da potência. A 

marcha dessas contradições e a antecipação do retorno da iniquidade ou a sua radicalização 

requerem a percepção dessa temporalidade valorizada pela abordagem biopolítica 

agambeniana.  

 E essa valorização irá manter-se, igualmente, na expressão temporal do messianismo, 

numa visão mais idealizada, racionalizada ou teológico-política. O sentido de uma 

suspensão, corte ou o culminar da decorrência temporal num momento redentor farão parte 

dessa outra perspetivação da temporalidade e da abertura da potência. O sentido biopolítico 

da potência ou a sua reatualização como categoria metafísica requer essa temporalidade e a 

sua apropriação pelo pensar.  

 O desapiedado afastamento da fixação da autoridade no soberano permitiu desintegrar, 

nas democracias, a sacralidade do símbolo máximo do poder que existiu e ainda subsiste 

nos regimes concentracionários. Em todo o caso, o regime crítico a que é sujeita a 

resolução positiva ideológica neoliberal, torna os atores políticos, as autoridades e os 

representantes do poder (independentemente da sua importância na ordem hierárquica), 

alvos de severa apreciação; não raras vezes deparamos com uma humilhação pública desses 

representantes. Essa sacralização, ou se perdeu ou se deslocou; porém, é fácil de verificar 

que a desintegração da corporização ou individuação da lei já não tem lugar nas 

democracias avançadas do séc. XX e XXI. O representante e o soberano foram expurgados 

da representatividade viva da lei, a sua autoridade relativizada e abertamente contestada e 

essa faceta constitui, porventura, uma das dimensões da visão crítica radicalizada da 

potência enquanto possibilidade negativa. Se a lei e a iniquidade podem ser suspensas, não 

é isso, na prática que se verifica, mas, pelo contrário, a concretização de um quadro de 



282 

 

referência negativo e inaceitável, quer no modo como a exceção é atualizada, quer na sua 

previsível evolução ou antecipação da sua concretização futura. Nenhum defensor da visão 

crítica assume (a partir da abordagem biopolítica) a atualização positiva do universo 

ideológico-político neoliberal ou ultra-liberal. A contestação recai sobre essa visão na sua 

globalidade e nos seus representantes sem que nenhum esforço particular de contenção e 

comedimento lhe assista. E nesse sentido, o ancestral carisma totalitário (ou o seu herdeiro) 

perdeu a sua referência no presente. A arbitrariedade subsiste e impõe-se sem esse carisma 

e para além dele. A base da desintegração anómica da ordem ou o seu substituto excecional 

e exclusivo perdeu o seu representante individualizado ou, pelo menos, a carga simbólica 

centrada nele ao ponto de o elevar a um nível de sacralização sem qualquer paridade 

possível. A degradação da administração do espaço e do lugar público como vocação atual 

e concordante (pelo menos em sentido muito abrangente) da visão neoliberal, oferece uma 

espécie de correlato da subjugação individualizada e social; o comum e a rede de interesses 

que o sustém, foi posto ao serviço do interesse individualizado consignado nessa visão na 

sua dimensão práxica e, paradoxalmente, é aquele que põe, posteriormente, em causa esse 

mesmo comum. O interesse soberano assumido nessa tendência que leva ao despojamento 

do espaço público (em parte, o herdeiro do chamado interesse geral), é contrário ao comum. 

Este último, que como é sabido, esteve mais ao serviço do interesse elitista, do que 

equilíbrio e sustentação material é agora sujeito ao despojamento.  

 O modo com que esse despojamento é feito afasta-se, porém, da proposta 

revolucionária: só a título abusivo é aproximado a ela, quer numa direção meramente 

analógica, quer mais, especificamente e rigorosamente, conceptual. A recusa da 

consignação revolucionária para a visão neoliberal deve basear-se, entre outros, nos 

seguintes pressupostos: na relativa modéstia com que se erige o esquema da sua 

sobrevivência, já que não consiste nem defende uma alteração radical do quadro político 

regimentar mas, tão-somente, a radicalização e a materialização da posição neoliberal num 

contexto de crise, na inexistência de uma renovação radical do quadro sócio-político no 

sentido de uma proposta ‘humanista’, expresso na recorrente imagem do Homem Novo – e, 

nesse caso, nenhuma idealização ‘humanista’ ou ‘pós-humanista’ é sugerida mas, apenas, a 

tentativa de reatualização da tese liberal radicalizada (ou, em termos menos ambiciosos, da 

tentativa de sobrevivência do quadro ideológico-político ultra-liberalizado; na ausência de 



283 

 

qualquer tese histórico-determinista, propõe-se a renovação da exigência da obediência à 

lógica da oportunidade, impulsionada pela suposta positividade do contexto de incerteza, 

risco e instabilidade; a recusa explícita de qualquer ideal político emancipatório 

minimamente coerente, já que, na prática, se assiste a atropelos de princípios ético-políticos 

fundamentais; a ideia (fortalecida graças à radicalização da posição liberalizada) da 

recondução da vida social à directriz do lucro e da produtividade laboral, fazendo 

submergir, tanto quanto possível, os custos laborais; a redução do trabalho à sua expressão 

humanitária mínima e não, propriamente, à sua anulação ou cancelamento utilitário. A 

vigência utilitária laboral mantém, por isso, a sua premência produtiva, mas é, 

continuamente, degradada ao ponto de ser suplantada pelos esquemas de sobrevivência do 

liberalismo radicalizado.  

 A relação complexa ou dialéctica entre a lei e a sua negação ou contraponto anómico 

pode ser mais produtiva do que a persistente indicação da zona de indistinção entre ambos; 

embora a instabilidade perseguida e tomada como modelo sobressaia perante a posição 

mais cautelosa da integração e da coesão social inscritas num ideal de defesa (ainda que 

condicionada e relativizada) da justiça, a consciência dos limites de um modelo 

particularmente experimentalista deve impor-se à racionalidade. Mais perigosa do que 

qualquer indistinção ou indeterminação, é a quebra do controlo ou a entusiástica 

perseguição de um modelo que, ao que tudo indica, a favorece.216 Nesse caso, a relação 

entre o direito e a vida, a existência social politicamente determinada acaba, mais tarde ou 

mais cedo, por revelar fissuras e potenciais ruturas. Não deixa de surpreender que se 

sustente uma posição deste tipo, agraciada pelo entusiasmo ou pela firme convicção, depois 

de terem, desastradamente, fracassado as massivas mobilizações em torno dos ideais 

revolucionários do passado recente.  

 A exceção joga o seu destino no universo de uma autoridade que extravasa o poder 

conferido pela legitimidade democrática formal; a sua singular arbitrariedade não deixa de 

surpreender mesmo os que entendem que o poder, tal como sucede com lei, é dificilmente 

controlável e limitável por princípios ético-políticos. A manutenção e uso de um tal poder, 

superam quaisquer sanções formais, estruturas e modalidades de regulação, já que estas não 

podem ser permanentes; ao contrário da autoridade limitada a um contexto domiciliário, o 

                                                
216 Blyth, Mark, Austeridade. A história de uma ideia perigosa, Lisboa, Quetzal, 2013, pp. 85 ss.  



284 

 

poder político e as incumbências do seu exercício articulam-se numa teia de grande 

complexidade; o governante ‘moderno’ está, provavelmente, também refém dessa teia que 

o envolve ou que aceita que o envolvam. A contrapartida proporcionada pela fruição da 

posição de relevo no espetáculo e o gozo da vacuidade do gesto que transforma 

personagens secundárias em actores que se movem no palco da cena pública não basta, 

seguramente, para explicar o apego pela decisão arbitrária. Estão em jogo, mais do que 

convicções, modos de identificação, ainda que precários, com a visão liberalizada, e a sua 

queda em descrédito não inibe o apelo da atuação pública iníqua, já que a mentira e a 

vacuidade fundamental do gesto político são já dados adquiridos. Não raramente, vemos 

como a mentira se estratifica em embuste, encenação e tentativa de enganar. A 

racionalidade vai perdendo o seu vigor em prol da descendência do engano e da falsidade. 

O gesto arbitrário convive bem com a pronta ou dissimulada negação da verdade. E nos 

momentos de maior exigência decisória renasce o risco do retorno da cobardia do verdugo 

que se compraz em fustigar os mais indefesos e vulneráveis de entre os membros do espaço 

público. O deslocamento desses comprazimentos mais débeis da área da diplomacia para o 

exercício político decisório corrente torna-se mais visível, não apenas nos casos em que a 

crise agravada torna os mais fracos (países ou indivíduos) presas fáceis dos poderosos, mas 

nas relações mais abrangentes em que a paridade deveria ser objeto de respeito.  

 A conspiração (e o seu móbil) parece inverter-se na exceção contemporânea: a injustiça 

inaceitável que despoleta a hostilidade não declarada e secreta contra a estrutura máxima do 

poder é substituída por um plano ardiloso contra aqueles que se encontram sujeitos a esse 

poder. Não se produzem novas vítimas, mas assiste-se à sua continuada reprodução. A 

conspiração deve-se à necessidade de manter essa disposição secreta e não a declarar 

inequivocamente. E o objetivo da manutenção da ameaça na sombra não é, somente, o de 

evitar a resistência e a contrariedade reativa que pode dificultar o controlo que deve ser 

exercido sobre aqueles a quem se dirige a arbitrariedade, mas o de iludir a base de 

sustentação do próprio poder; nas sociedades abertas as estruturas de poder não são 

impostas, mas vivem da sustentação proporcionada pelo sufrágio e pela aparência do uso de 

mecanismos que as permitem regular. Uma paradoxal conspiração por parte daqueles que 

detêm o poder só surpreende aqueles que tentam ignorar a realidade dessa base democrática 

e da aparência da sua regulação e normalização, mesmo que esta última, repouse, em última 



285 

 

instância, num ato decisório arbitrário e suspensivo da função que, tradicionalmente, parece 

definir o direito. O direito e a vida como presas da violência política da exceção e que, ao 

mesmo tempo, deve ser iludida e escondida por detrás de uma necessidade normalizadora, 

tal é o quadro da situação paradoxal da vivência contemporânea. E o ato decisório que 

encobre essa realidade deve, simultaneamente, tentar mostrar a sua pertinência e induzir à 

autoculpabilização das vítimas que, estranhamente, passam a ser os alvos privilegiados de 

um movimento conspiratório. Dessa conspiração devem fazer parte, não apenas, o segredo 

e a ilusão, mas a mentira, a chantagem e a inversão do seu esquema estrutural já que não é 

o poder e o seu representante máximo que é o seu alvo mas aqueles que, aparentemente, 

estão ou estiveram sempre sob o seu domínio. Esse tipo de conspiração não atenta contra a 

força decorrente da posição do soberano, mas finalmente, contra os que, habitualmente, se 

encontram a ele submetidos. A estranheza que uma cuidadosa mobilização conspirativa 

deste tipo causa, só poderá ser desfeita pela percepção da possibilidade de uma quebra 

iminente do controlo sobre os que se encontram submetidos e que, a todo o momento, 

devem ser vigiados e, tanto quanto possível, iludidos; esta posição perverte o sentido da 

normalização democrática, mas torna-a, ao mesmo tempo, mais ‘realista’ já que a exceção e 

a exclusão tendem a instalar-se e a permanecer na vida social. E nenhuma pretensão de 

legitimidade parece desalojá-las da sua esfera de arbitrariedade e de violência que, em 

momentos precisos, adquire o terrível viso de um monstro ancestral que ameaça a vida e o 

direito. A nostálgica expectativa de um regresso a um equilíbrio e a uma condição de 

justiça ainda que enganadoramente cíclica, não serve já nenhum propósito porque a 

normalização da exceção tornou visível na contemporaneidade uma condição, 

provavelmente, estruturante do poder. A arbitrariedade e a sua violência mantêm-se, mas 

devem poder modular-se segundo certos esquemas de apropriação e manutenção do poder. 

A sua força impositiva termina no exato momento em que a designada maturidade 

democrática (ou o seu esquema político ficcional) passa a ser considerada como o traço 

essencial das sociedades abertas desenvolvidas. Nenhum equilíbrio real e nenhuma 

vivência autêntica da justiça, equidade e liberdade se apoderam da vida de modo 

permanente e, por isso, a necessidade de fazer um uso enganador do exercício do poder, 

reelaborando a fantasia da recriação do interesse público, torna-se, verdadeiramente, na 

marca das sociedades a que o momento presente reserva a condição iminente de queda e de 



286 

 

entrada numa situação de precariedade. A indeterminação do poder não altera em nada a 

dinâmica produtiva dessa atuação arbitrária uma vez que a nostalgia consiste, 

essencialmente, em invocar um passado que nunca existiu e em procurar enfrentar o futuro 

continuando a reproduzir uma subjugação que, em lugar de desaparecer, se radicaliza, 

perpetua ou tende a expandir. A exceção consolidou-se e normalizou-se na ausência de uma 

terrível ameaça à ordem social e a exclusão sobreviveu à desmontagem do modelo das 

falsas coexistências pacíficas entre inimigos políticos.  

 A indeterminação neoliberal não se coaduna com um modelo próximo da tese 

historicista; a dialética imanente e a leitura linear-progressista da decorrência histórica não 

é verificável a partir de qualquer evidência empírica credível. A lógica da oportunidade 

tem-se sobreposto a um sentido positivo do devir histórico e a falsidade da sua edificação 

imanente decorre da imprevisibilidade já mencionada. A sustentação racional depara, pelo 

contrário, com obstáculos singularmente empíricos: não foi possível exemplificar a eficácia 

do ‘necessitarismo’ a partir de qualquer ocorrência no passado pela simples razão que o que 

sucedeu com as crises cíclicas não é comparável com o que se verifica no presente. A força 

da projecção utópica pseudo-revolucionária incorre, por isso, no mesmo destino da 

vacuidade que leva ao empobrecimento do gesto político contemporâneo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



287 

 

IV- Em busca da onto-teo-logia: Firmação 

e falência do poder. 

 

1. Origem e bifurcação do poder. 

 

 

A discussão em torno da estruturação messiânica do poder envolve as suas fontes, a sua 

ordenação e a retirada da possibilidade do seu exercício pela instância que designa a 

transcendência. Essa retirada que se encontra no centro da inoperância do poder que se 

institui a partir da teologia económica é, como se verá, precária. Mas, no interlúdio da 

passagem da inoperância à operatividade ou da inoperatividade à ação, há necessidade de 

mapear a fundamentação de um confronto entre ordens de poder que, aparentemente, 

marcaram a história política do Ocidente. 

A interpretação da exceção, quer se faça no sentido tradicional da suspensão do direito, 

quer num outro, mais radical, da sua inserção no tecido jurídico, permite, ainda, a 

associação reatualização recorrente da secularização do Juízo Final.217 Independentemente 

das perversões do direito e da sua extensão arbitrária que o transforma num intruso que, na 

prática, vigia e persegue os habitantes da polis, que faz com que o jurídico produza, no 

essencial, uma excreção de legalidade que conduz à quebra da legitimidade, pode-se 

discutir as fontes do poder, da sua bifurcação originária em ordens distintas. E, nesse caso, 

a discussão, aduzindo argumentos e contra-argumentos, teses mais próximas de uma 

interpretação não ortodoxa como a de Agamben, ou mais consentâneas com a visão 

salvífica que integra a exegese teológica companheira da crença, deve deslocar-se para o 

terreno, porventura, pouco consensual da onto-teo-logia, ou seja, da invocação das relações 

entre a narrativa histórico-política, as categorias ontológicas e teológicas; e, assim sendo, o 

texto bíblico e os textos escolásticos, (não obstante as reservas daqueles que consideram 

que essas fontes e o debate sequencial à sua invocação são, em certa medida, anacrónicos), 

devem servir de guias ou de referências ao pensar.  

                                                
217 Agamben, G., C: 17. 



288 

 

Na tentativa de fixação genealógica do poder no Ocidente pode parecer apressada e, até, 

gratuita a identificação entre o gesto, (na sua já referida vacuidade), a posição central que a 

encenação e o espectáculo ocupam na publicitação da máquina governativa (ou máquina 

biopolítica), e a designada glorificação como correlato secularizado da envolvência da 

instância transcendente; mas essa identificação entre glorificação e gesto, entre a vacuidade 

litúrgica e a posição, simultaneamente, superlativa e empobrecedora do espetáculo político 

(com a sua ostentação de adereços, personagens secundárias e cortejos de atores 

impreparados), faz parte da interpretação e do edifício da teologia económica; nele a 

inoperância ou inoperatividade ocupa o lugar cimeiro, deixando na sombra aquilo que é 

essencial do ponto de vista estritamente teológico, ou seja, a invocação da deificatio. Todos 

os pontos relevantes na abordagem da teologia económica e os que pertencem à visão 

propriamente teológica não impedem, porém, de manter viva a percepção desse gesto 

empobrecedor que pareceu suceder, na perspetiva de Agamben, à glorificação divina. A 

excessiva proximidade entre a governamentalidade e o espetáculo ou, mesmo, a sua 

coincidência é, porventura, bem mais penosa e inaceitável do que o estatuto que a 

glorificação pareceu ocupar na discriminação e confronto entre a imanência e a 

transcendência. Esse confronto é, aliás, um dos pontos mais polémicos que decorrem da 

análise da perspetiva presente na obra Il Regno e la Gloria.          

Independentemente da invocação do legado aristotélico, das fontes e dos textos da 

patrística e outros medievais na tentativa de elucidar o confronto entre a teologia e a 

economia, é do poder e da sua busca potencial e atual que se trata, da sua marca matricial, 

um poder que tem que se refletir em todas as vertentes políticas exigidas pela governação 

da vida. Se as fontes arcaicas do poder, explicitadas pela abordagem onto-teo-lógica se 

devem ausentar (ou serem, expressamente, dispensadas) na consideração da atual situação 

de governabilidade política, é uma questão distinta e divergente daquela que se coloca na 

análise agambeniana; no seu âmbito, (ainda que sob risco de heterodoxia), essa demanda 

arcaizante, mais remota do que, para alguns, seria desejável, continua a fazer sentido. Quer 

se invoque a transposição da teologia na configuração política do exercício do poder, quer 

se aceite a sua dissolução numa prática litúrgica, acaba por sobressair sempre o poder como 

a dimensão mais estruturante da ação e do estabelecimento de relações complexas na polis.  



289 

 

A dificuldade em explicar e, ao mesmo tempo, em evitar a recondução da ação política 

à economia e à sua componente mais difusa e inquietante, ou seja, a prática especulativa e 

financeira pode, eventualmente, convocar a ligação arcaica à economia contra a radicação 

teológica já que, nesta última, subtrai o seu legado transcendente. Mas não deixa de ser 

surpreendente que a ressonância cristã que permitiu ligar a salvação à ‘governação 

económica’ ainda ecoe em nome de uma salvação localizada, regional, ou mesmo, mais 

abrangente em que os modelos ‘teóricos’ (baseados em precários preditores e suposições 

superficiais), da exceção são defendidos contra várias evidências que levariam, no mínimo, 

ao seu reposicionamento e questionamento e, até, ao seu abandono. 218 A categoria de 

salvação não é, portanto, estranha à atual defesa de modelos em que as medidas de exceção 

e o atropelo a princípios ético-políticos fundamentais se pretendem instituir, para além de 

todo o criticismo. Se a ligação religiosa e cristã pura e simples se perdeu, a ligação entre 

economia e salvação, porém, mantém uma atualidade difícil e escamotear.  

Ao contrário do que se indica, (secamente e de modo ortodoxo), a salvação (mesmo 

tendo em conta o seu fundo de mistério) não é incompatível com alguns indicadores 

político-administrativos ou teológico-políticos; apesar da suposta materialidade da 

economia ou administração da casa (que, contemporaneamente, deve surgir na sua 

significação extensiva e não exteriorizada face à polis); a sua ligação de base ao fenómeno 

cristológico deve ser salientada na tese da teologia económica: o seu fundo doutrinário 

parece mostrar, na digressão expositiva agambeniana, que a categoria de referência à 

administração económica não pode ser separada da conexão trinitária.219 Porventura, como 

se pode ver numa visão crítica mais ortodoxa, essa ligação da economia à organização 

teológica trinitária não dispensa a visão mais ampla em que o termo cede lugar à 

categorização ulterior da Deificatio, porém, deve atender-se, em todo o caso, à perda de 

poder efetivo do filho (ainda que divinizado) face à figura do criador máximo e, sendo 

assim, o que se destaca nessa nova visão afastada dos critérios mais estritos de uma 

doutrinação especificamente teológica, inegavelmente, difícil de racionalizar é um poder 

providencial mais próximo da gestão das coisas mundanas que deve prevalecer sobre um 

significado supremo e ainda mais misterioso dos desígnios divinos; a ideia de que estes se 

                                                
218 Agamben, G., R.G: 34.  
219 Agamben, G., RI: 49. 



290 

 

encontram fora da esfera humana e da realidade mais terrena e mundana é a lição 

fundamental desse esforço de racionalização. Quando muito a tarefa de racionalização 

permite fazer coincidir a realidade desses desígnios com a dimensão potencial da divindade 

e não da atualização do poder providencial. A separação da dimensão atual e práxica de 

uma ação divina potencial, é o que está em causa na provável racionalização da ação 

providencial no seio de uma categoria trinitária e essa reflexão está longe de ser pacífica ou 

de escamotear a sua problematicidade. Se a ação divina permanecesse restringida a um 

fundo potencial e misterioso, sem qualquer referência práxica, factual e atualizável, nunca 

poderia legitimar qualquer interpretação política. Somente num universo de elaboração 

metafórica (remetida ao modo de pensar de épocas demasiado remotas), poderia ser 

possível afastar essa referência práxica da economia que, em grande medida, é sempre 

polémica e contrastante com as leituras mais ortodoxas. A leitura política deve privilegiar, 

pelo contrário, a ação mundana e o exercício efetivo de um poder visível, que foge aos 

rígidos esquemas da previsibilidade e da pura e simples transcrição de uma vontade divina. 

Em suma, deve permitir que se realize a consumação da categoria maior da ação pública, 

nas suas múltiplas e mutáveis vertentes, ou seja, a emergência e a permanência da 

liberdade. A publicitação e a visibilidade de todos os cambiantes de uma acção livre, aquela 

a que é possível apontar virtudes e falhas, criações no mundo e negações em que se retira 

ou ausenta a edificação histórica que realmente conta para a marcha da Humanidade é o 

que, precisamente, está em causa na dimensão práxica e não em qualquer desígnio 

misterioso que escapa a qualquer esforço de racionalização. A perda de qualquer referência 

mundana e a recondução da ação cristológica a um fundo transcendente e, eminentemente 

misterioso, seria fatal para qualquer interpretação política da elaboração doutrinária, 

histórico-cultural, matricial ou civilizacional cristã. A pretensão em ligar e articular duas 

dimensões que parecem, em certo sentido, separadas e, até, opostas (a imanente e a 

transcendente), não pode (mesmo na sua pretensão teológico-doutrinária), desaparecer ou 

manter-se submersa numa fabulação essencialmente religiosa. O resguardo e o 

recolhimento da dimensão prática ou práxica no mistério e na significação de uma 

inacessível ‘lógica da salvação’, não pode radicalizar-se ao ponto de comprometer a 

interpretação política da ação divina; a viabilização da ação livre, providencial e prática 

deve ter lugar, mesmo numa visão de base teológica.   



291 

 

A economia ou a dimensão práxica da realidade divinizada consignada no dogma 

trinitário, parece permitir (numa leitura discutível do ponto e vista ortodoxo), uma deriva de 

imprevisibilidade que só a liberdade torna possível. E o mistério salvífico como forma de o 

negar ou de o remeter ao purismo da tese ou da posição doutrinária da prevalência da 

transcendência, não cria os anti-corpos esperados que a protejam da existência dessa 

abertura; propiciadora, simultaneamente, de uma nobreza própria da afirmação da liberdade 

e da autonomia, e indiciadora da inquietante e abissal perda da referência segura do projeto 

ou ideal salvífico, a liberdade presente na economia ou na tese da teologia económica não 

constitui, necessariamente, uma afronta intolerável à natureza originária da transcendência; 

no entanto, isso só será possível se o enaltecimento do lado misterioso da economia e da 

prática não for uma estratégia para realizar, oportunamente, a sua negação e a afirmação 

unívoca da vitalidade da transcendência. Se é verdade que a vontade e as vicissitudes que 

decorrem da sua consequente visibilidade atuante, introduz uma cisão que doravante, passa 

a ser percebida e assumida, não é por causa disso que a natureza da divindade, na matriz ou 

no paradigma cristão é negada.  

A potência e a virtualidade encontram-se na natureza da transcendência e não na 

afirmação da vontade prática; seja sob a forma da atualização de uma vontade determinada 

pela natureza divina ou por uma autonomia contrastante, a ação segundo a economia pode 

desvincular-se ou manter-se numa orientação de constância em relação a essa natureza. 

Sendo que a decisão autonómica está sempre na iminência de exceder os desígnios 

considerados próprios dessa natureza, a exceção (consentâneas, apesar de tudo, com um 

contexto mais adequado ao presente e não ao quadro referencial do debate teológico), 

parecem perverter ou exceder a indicação originária privilegiada para a natureza divina 

transcendente. As marcas contrastantes da vontade presente na dimensão prática ou práxica, 

seriam, assim, atualizações que se afastam da orientação própria da natureza transcendente, 

sem que, no entanto, sejam previsíveis outros modos de atualizar a potência que no modelo 

teológico originário se encontra próximo da natureza ou do ser transcendente. Esse 

afastamento, porém, quer o recusemos (de acordo com uma posição em que se atribui maior 

relevância à linha doutrinária ortodoxa e, diga-se, desde logo menos apta à racionalização) 

quer o aceitemos, constitui a estratégia fundamental da leitura agambeniana em Il Regno e 

la Gloria. Não estando em causa qualquer reinvenção do debate teológico sobre a natureza 



292 

 

do dogma trinitário, mas o confronto teológico-económico da potência e do ato, a sua 

ressonância atual e a sua visibilidade atuante, em suma, a sua categorização e 

contextualização políticas, deve relevar-se o afastamento, o contraste, a contradição e os 

pontos desviantes que poderão opor a natureza originária que repousa na perene e solene 

fixidez do ser transcendente e a afirmação de uma ação autonómica, gestionária, 

administrativa e governativa onde se sobreleva, desde logo, a dimensão prática indicada no 

cerne da economia providencial.  

A perda de referência da economia face ao ser, à substância divina, torna-a anárquica, 

sem raízes numa dimensão ontoteológica e isso pode, numa interpretação livre é certo mas, 

provavelmente, defensável, perceber a sua posição de soltura, de excessivo distanciamento 

em relação a um ponto de referência que lhe possa dar consistência; a economia solta, livre 

de referências, anárquica e privada de consistência, apesar da sua matriz científica e 

quantificadora, perde-se numa indeterminação, vagueza e jogo de paradoxos. Se esta 

interpretação não a priva da necessidade de contacto com o real, com a dimensão de uma 

prática que deve, incontornavelmente, reger, orientar, administrar, gerir, harmonizar 

segundo padrões justos e equilibrados, mantém-na, porém, numa imprecisão estrutural que 

advém da sua perda de referência ao ser, à realidade transcendente ao divino. Se a tese 

fundamental aqui explicitada foge à ortodoxia e à necessidade de refúgio na quase 

literalidade da doutrina cristã e das suas raízes teológicas remotas, ela permite elucidar 

melhor o real que deve surgir aos olhos do pensador político e não do teólogo ou daquele 

que se recusa a pôr em causa a estreiteza da exigência salvífica do acontecimento 

providencial; para o cristão que o aceita na sua indeterminação, a humanização de Cristo 

deve conformar-se, encaixar totalmente na lógica da transcendência, apesar desta dimensão 

se situar para além da economia e, até, dela se desligar irreversivelmente. O ponto de 

contacto, a ‘descida’, a intervenção da transcendência no mundo é problemática, e o seu 

esclarecimento numa visão genuinamente política ficará sempre refém de alguma 

insuficiência. A separação do reino e do governo, da potência ontoteológica e da gestão 

procedimental e mundana, realmente atuante é o ponto menos apto a qualquer consenso 

numa interpretação ortodoxa. O apelo ao mistério mantém a sua problematicidade face à 

necessidade de racionalização política. Uma interpretação que enfatiza a separação entre 

uma potência que não está apta à governação e à intervenção no mundo não pode escapar à 



293 

 

suspeição de heterodoxia, apesar de se fazer uso de abordagens de autores como S. Tomás 

de Aquino que se torna conveniente ignorar nalgumas posições críticas. Apesar da 

conjugação fixada na doutrina entre um representante do poder providencial e o seu criador 

transcendente, essa separação existe e não pode ser ignorada ou escamoteada. Se na 

categorização ‘clássica’ usada nessa separação se refere, geralmente, e existência da esfera 

da transcendência e da imanência, a ordem fora do mundo e a que o envolve diretamente 

torna-se, talvez, imperioso fazer uso de categorias menos conotadas com a visão metafísica. 

Num texto em que se espera ver o resultado de uma realização secularizada da doutrina 

teológica, torna-se mais fácil aceitar o uso de categorias ‘clássicas’. Porém, tratando-se de 

uma outra exigência, em que se procura afirmar uma perspetiva propriamente política (com 

a preocupação de ressalvar uma interpretação mais ajustada à contemporaneidade), esse uso 

categorial torna-se, por assim dizer, criticável. Apesar de no texto Il Regno e la gloria se 

verificar a ausência dessa transição e a insistência na utilização de terminologia ‘clássica’ 

sem o devido contraponto evolutivo, (mais abrangente tendo em conta a relação com a 

contemporaneidade), é sempre possível fazer essa interpretação, e numa teorização 

biopolítica espera-se ver concretizada essa mesma preocupação. 

Se a economia (como categoria secularizada) pretende esclarecer a relação entre a 

ordem transcendente e a ordem imanente, essa pretensão mantém-se num terreno de 

problematicidade. A difícil relação entre as duas esferas que pode repercutir-se na visão 

política ou biopolítica contemporânea (sob pena de se perder como simples referência 

histórico-cultural) nunca é resolvida satisfatoriamente apesar de nessa relação estar 

envolvida uma dimensão perene e designada a partir de uma posição essencial, substancial, 

onto-teológica. A vertente potencial em que se dá a articulação entre as duas ordens é 

sempre questionável, problematizável; não há resolução satisfatória para essa articulação; 

ela dilui-se na esfera da potência e não na fenomenologia da atualização da ordem 

mundana, com o seu típico encadeamento de acontecimentos realizados e previsíveis (não 

obstante a sua abertura ao inesperado e incontrolável) a partir da ação governativa.  

A vacuidade do trono na imagem da glorificação inoperativa do poder não é, ao 

contrário do que alguns dizem (como Andrea Cavaletti, por exemplo) uma indicação da 

desativação da máquina do poder, dos seus efeitos excecionais que proporciona o 

banimento; trata-se, antes de mais, do afastamento de uma das engrenagens da máquina em 



294 

 

relação à centralidade do poder; esse afastamento não põe em causa ou suspende a 

governação (assumida na matriz económica); a desativação do poder atinge somente um 

dos componentes do poder, que assim, se transforma num dispositivo aclamativo. Não 

basta dizer que essa desativação proporciona a transmutação da potência em impotência ou 

da potência em ato, ou da potência em potência do não; a potência que se transforma em ato 

dá sentido à tentativa de perpetuação da exceção para além da glorificação inoperativa ou 

inoperante.220 A matriz que se assume como teológica explica o agenciamento da violência 

do poder, a sua decorrência no espaço e no tempo, a sua disseminação no tecido social. Se 

as categorias teológicas e, sobretudo, teológico-económicas são colocadas no lugar das 

categorias produtivas ou económico-financeiras, isso deve-se à procura da adequação entre 

a realidade do presente e o paradigma onto-teo-lógico e não ao desconhecimento da 

realidade do presente; é sob um fundo de subjugação que, na contemporaneidade, se devem 

usar essas categorias, mesmo que transfiguradas pelo esquema da glorificação. A 

submissão e a vacuidade do poder explicam-se a partir da matriz do passado remoto. 

Mas a complexidade da economia do presente e a sua ligação aos fluxos do capital na 

sua aparente materialidade já que se imiscui em circuitos incontroláveis, distantes e 

desadequados em relação à esfera produtiva, impede-nos de proceder a comparações 

simples com os paradigmas do passado; mas para além de qualquer referência imediatista, 

trata-se de relevar o ocaso da configuração política do poder firmado pela matriz teológica. 

Mas o que nos revela a recente história política europeia, por exemplo, que possa ser 

relevante para a elucidação da remota fundação a partir da matriz onto-teo-lógica?  

Quando, recentemente, Agamben invocou a superação do político pelo económico, 

ignorou (ou não indicou com a devida pertinência) a realidade dinâmica do capital 

financeiro; o desempenho económico (ou económico-financeiro), permitiu à Alemanha (e 

aos seus aliados tácitos) superiorizar-se a outros países e, discretamente, fazer-se valer de 

uma posição elitista que só poderia (ainda que hipoteticamente) ser contrariada por um 

‘Império Latino’ (que na remota sugestão de Kojève seria comandado pela França); se o 

diagnóstico de Kojève se verificou (em parte, pelo menos), o mesmo já não aplica à posição 

de um país que, como a França, continua a defrontar o poderio alemão apenas no plano 

                                                
220 Heidegger, Martin, Aristote, Métaphysique Theta 1-3. De l’essence et de la réalité de la force, trad. B. 

Stevens e P. Vandevelde, Paris, Gallimard, 1991, p. 93 ss. 



295 

 

retórico ou intencional. Mesmo que Agamben (em conversa com Dirk Schümer), tenha 

recuado na sua ideia inicial de indicar um potencial rival político para o ‘Império Alemão’, 

alegando um gesto provocatório, a sua pertinência mantém-se intacta: a possibilidade de 

uma ‘frente latina’ (integrando ou não a França) seria, neste momento, essencial para 

atenuar ou desintegrar a arrogância inerente à afirmação sem contestação de interesses 

elitistas. Se o ‘Império Latino’ é apenas uma ficção política, outras sugestões mais 

atualizadas permitem assegurar a importância da sugestão inicial: um diretório ilegítimo 

suportado pelo poderio de um país nunca poderá subsistir numa união política. O seu 

enquadramento material e jurídico, a imposição da sua força é insuficiente para assegurar e 

perpetuar essa união, ainda para mais, sem nenhuma correspondência possível em relação a 

um autêntico e legítimo direito constitucional europeu. Se a invocação da história comum é, 

também, insuficiente, isso deve-se à necessidade de repensar a possível superação da 

exceção elitista: é a dimensão material que deve ser transmutada e não, apenas, a política-

cultural; um vago apelo da história já não poderá valer à Europa em risco de se desintegrar 

e de sucumbir perante a ineficácia e as contradições da orientação político-ideológica ultra-

liberal; a consciência do passado não irá, por si só, anular o poder real da exceção.  

A imagem contemporânea do poder glorificado adquire, assim, múltiplas formas: na 

que se mantém na sua dimensão potencial (transcendente), e que é subtraída à governação e 

à governamentalidade do domínio jurídico-político ou económico-financeiro (imanente). 

Mas o que se verifica no exemplo do presente político europeu é, sem dúvida, uma imagem 

de um poder que parece agir e atualizar-se através de um exercício hegemónico mas que, na 

verdade é somente um representante de outras esferas de poder; é movido e alicerçado em 

estruturas (entidades) que detêm realmente o poder; porém, a capacidade de decisão (de 

assunção do poder governativo) não lhe é inteiramente estranha, não lhe é, na prática, 

retirado nem se recolhe numa dimensão que se encontra inapta à governação; podemos, 

assim, dizer que, em certa medida, existe no exemplo hegemónico europeu, uma 

desativação do poder mas com a capacidade, apesar de tudo, de assumir a governação; 

possibilidade, é certo, que não utiliza ou que se encontra inapta para atualizar, mas que, 

apesar de tudo, poderia, se quisesse, usar. Não há afastamento permanente da dimensão 

governativa como seria o caso de uma entidade remetida à sua transcendência; o exemplo 

hegemónico (que deve ser indicado pela sua relevância no presente) é, por isso, um tanto 



296 

 

inadequado à matriz remota de base teológica. Mas que outros exemplos poderiam assumir 

a transfiguração dessa matriz no presente? Somente a esfera simbólica e representativa do 

poder de Estado? Aquela que os chefes de Estado (independentemente das várias 

modalidades de regime) assumem? Essa seria uma resposta, porventura, aceitável para 

preencher o espaço de representação atualizada do paradigma teológico, mas, em todo o 

caso, decepcionante pela prontidão como a ele se adapta ou parece corresponder.  

O exemplo do poder hegemónico no caso europeu parece, pelo contrário, remeter para 

uma dupla dimensão: a de uma instância governativa que, em certa medida, se mantém 

inoperante, impotente, desativada face aos que, verdadeiramente, governam; mas não se 

encontra, como é fácil de verificar, permanentemente e estruturalmente desapossada da 

apetência a governar como no caso da instância que poderia representar a dimensão 

transcendente (e permanentemente inoperativa).  

 

 

 

 

Governabilidade e teologia económica. 

 

 

 Depois de ter, aparentemente, suspendido a sua demanda pelas raízes arcaicas da 

soberania e da orientação ontológica da vida e da morte no direito romano, Agamben 

virou-se para as origens medievais e mais propriamente patrísticas e escolásticas da 

realidade política ocidental. Apesar do seu trabalho mais recente se continuar a referir ao 

domínio do pensamento político, através do confronto da configuração simbólica da 

soberania com o exercício concreto do poder governativo221, verificamos que a área do 

direito é também contemplada pela análise do processo de secularização do juramento, do 

arrependimento222, da transfiguração estética da glória adâmica originária223 e, também, 

das implicações históricas da temporalidade messiânica.224 Essa temporalidade, tal como 

sucede com as figuras da soberania, é marcada pela ambiguidade, ambivalência e 

excepção; revela o relacionamento do poder soberano com os cidadãos, materializa e 

                                                
221.Agamben, G., RG: 31. 
222 Agamben, G., SL; Paolo Prodi, Il sacramento del potere, Milano, Il Mulino, 1992, p. 442 ss. 
223 Agamben, G., NU: 83. 
224 Agamben, G., TR: 65. 



297 

 

acompanha a expressão da vigência meramente formal da lei na atualidade225; mostra a 

indissociabilidade ou a justaposição entre o tempo histórico, o messiânico e o 

mitológico.226 É também o tempo sob a forma da narrativa cristológica que revela a 

coexistência da soberania transcendente com o governo dos homens. É justamente a 

soberania através do seu paradigma clássico hobbesiano que se confronta com a reflexão 

biopolítica. Se esse paradigma se vê ultrapassado pela emergência do biopoder, isso deveu-

se às transformações radicais dos dispositivos de poder que se sucederam aos totalitarismos 

e, em particular, ao regime nazi, onde assistimos, segundo Foucault à coincidência 

(mediatizada pelo racismo) do modelo da soberania com o do biopoder.227 Foucault torna 

extensível à população o controlo dos Estados sobre a vida e a morte, libertando-o da 

referência limitada ao corpo individual. Tornam-se, por isso, visíveis os mecanismos de 

regulação global que se seguiram à ação biopolítica do regime nazi, não obstante essa ação 

ultrapassar os limites orgânicos do Estado hitleriano. Na sequência dos contributos dos 

investigadores do nazismo, Foucault reconhece a disseminação do biopoder no regime 

nazi, fenómeno que contrasta com a figura carismática do Führer. Essa disseminação 

traduziu-se atualmente, na impossibilidade de exercer um controlo efetivo sobre o poder e 

as consequências do poder destruidor que os avanços tecnológicos permitem. Em todo o 

caso, o biopoder baseado nos pressupostos do paradigma rácico conduz mais facilmente a 

uma superiorização de certos membros do corpo social do que à normalização exigível 

para a perpetuação da espécie. A morte política (ou a marginalização do outro) que subjaz 

ou que, em certas circunstâncias sucede às estratégias disposicionais da destruição, mostra 

que está em causa a sobrevivência de alguns e não a perpetuação da humanidade. O uso do 

conceito de normalização em Foucault parece, assim, dar conta da finalidade de assegurar a 

vida do todo através da depuração rácica da parte, mas deve-se ter em conta que a 

elitização biopolítica desde sempre demonstrada pela ideologia hitleriana conduziu, no 

momento do colapso, à tentativa de total auto-destruição.228 A morte na concepção 

biopolítica e as estratégias de intensificação ou de recriação da vida despoletadas pelos 

dispositivos biopolíticos e pelas novas tecnologias do poder, substituem a posição de 

                                                
225 Agamben, G., PP: 265. 
226 Agamben, G., PP: 262. 
227 Foucault, Michel, Il faut défendre la société, op. cit., p. 215 ss; Ibid., 232. 
228 Ibid., pp. 228-229. 



298 

 

prevalência da morte assumida na concepção clássica de soberania. A ideia da 

disseminação e da globalização dessas estratégias na sociedade contemporânea continua a 

manter no pensamento de Foucault um lugar privilegiado. Agamben aceita essa dimensão 

sombria da contemporaneidade e chega a colocá-la no centro da explicitação conceptual da 

sua natureza; e é precisamente esse lado que constitui o requisito determinante para a 

compreensão da nossa relação com o tempo presente.229 É precisamente a universalização 

dessas relações que Agamben refere explicitamente no texto sobre a noção de dispositivo 

em Foucault.230 Porém, os dispositivos possuem uma contrapartida práxica e não se 

limitam a pairar sobre a vida sóciobiológica. Ao contrário da interpretação secularizada do 

poder soberano que, assim, o afasta da ação governativa concreta, os dispositivos 

interpenetram a conduta e os eventos do sujeito contemporâneo, originando os designados 

processos de subjetivação. À disseminação liga-se a vocação de controlo desses 

dispositivos, libertando o sujeito das suas estruturas constituídas por uma relativa 

autonomia; Agamben identifica na sociedade atual essas consequências negativas que 

passa a referir como dessubjetivação.231 

A designação da temporalidade e do modo de relacionamento do tempo messiânico 

com o tempo histórico, fazem parte da reflexão de Agamben sobre a secularização. A obra 

Il tempo che resta elege-a como um indicador consistente do debate filosófico que parte da 

crítica do pensamento de Blumenberg e Karl Löwith. Para Agamben, os referidos autores 

confundem o tempo escatológico com o tempo messiânico, tomando o fim do tempo pelo 

tempo do fim.232 Desta confusão, resulta a impossibilidade de determinar com clareza a 

diferença entre a mensagem profética e a messiânica. A interferência do tempo messiânico 

no devir histórico não permite que o determinemos como uma qualquer sequência 

cronológica ou fáctica. O tempo messiânico excede as duas ordens. Desse excesso que se 

assume na noção do tempo restante, devem ser extraídas implicações para a ação ético-

política; o correlato secularizado que se constitui a partir dessa interferência só se torna 

                                                
229 Agamben, G., CC: 15. 
230 Agamben, G., D: 13. 
231 Agamben, G., D: 30-31. 
232 Agamben, G., TR: 64; O tempo messiânico não é simplesmente o tempo bíblico (escatológico) ligado à 

finalidade salvífica a partir do advento do fim dos tempos, nem o tempo cronológico e a sua expressão no 

devir histórico, mas a temporalidade implicada no significado da promessa, do anúncio e da fé, bem como das 

possíveis categorias políticas que dele poderão decorrer. A finalidade do tempo messiânico não coincide com 

o terminus temporal, mas com a importância da vida no presente, possibilitada pelo “renascimento anímico” 

anunciado por Paulo. 



299 

 

explícito se forem evitadas justaposições entre as duas ordens temporais. A palavra e a 

missão paulinas que servem de indicadores para a interpretação do sentido apostólico do 

tempo, pertencem à dimensão que excede e transcende o tempo histórico. A potencialidade 

do anúncio apostólico que a fé atualiza233 divide as ordens temporais que, assim, se veem 

ligadas por uma relação que supera o passado e o futuro e que enaltece o presente. A 

principal consequência dessa interferência secularizada consiste na prevalência da 

promessa sobre a lei, princípio atuante na ordem político-jurídica. A promessa decorre do 

anúncio, e a lei, da fé. A ressonância aristotélica da promessa como potência privativa 

conduz à constituição das figuras negativas da relação entre potência e ato, promessa e fé: 

a promessa desatualiza e desativa a lei, torna-a inoperante, dota-a de um sentido distinto 

daquele que possui na ordem fáctica vigente; transforma e aprofunda o seu sentido 

messiânico, supera-a e transcende-a. O significado político dessa inoperância (inoperosità), 

como veremos mais tarde, irá traduzir-se na relação entre uma ordem transcendente e outra 

que é imanente ao mundo.  

 

O projecto de Agamben é o de compreender o sentido, as implicações e a utilidade 

dessa relação e desse excesso da promessa messiânica face à fé e à ordem jurídica e 

política.  

 Tal como sucede com o tempo, o objetivo da vocação messiânica é o de reordenar e 

dar um uso apropriado à ordem fáctica em que se situa a ação histórica. Essa reordenação 

remete para um novo horizonte de sentido que se redefine na categoria de excesso ou de 

resto, por isso, o tempo que resta é o tempo que se redefine em função do seu significado e 

não do seu fim. A sua finalidade não é o término escatológico, mas o sentido e a novidade 

trazida por essa redefinição. Essa diferença entre a finalidade cronológica e a finalidade 

messiânica é, também, indicada pela diferença entre o profeta e o apóstolo. Este último é o 

representante e o anunciador dessa novidade ou desse novo significado.234 Este excesso 

simbolizado pela vocação messiânica é igualmente assinalado por Ricoeur quando se refere 

a ela como uma condição de exceção que, dalguma forma, liberta o indivíduo das 

restrições existentes na comunidade.235  

                                                
233 Agamben, G., TR: 87. 
234 Agamben, G., TR: 63.  
235 Ricoeur, Paul, Amour et Justice, Paris, Éditions Points, 2008, p. 80. 



300 

 

 O indicador messiânico faz prevalecer a crença, a adesão despoletada pela 

promessa face à lei, à normatividade. Através dele, a lei é desativada e tornada inoperante. 

No entanto, a lei não é destruída, mas simplesmente desativada. Esta relação de 

prevalência da promessa e da fé sobre a lei conduz à sua configuração como princípio de 

exceção. A existir uma “lei messiânica”, esta torna-se um princípio do estado de exceção. 

As raízes arcaicas da fé aproximam-na do juramento e da imediatez que no plano teológico 

lhe impõe uma inusitada força e torna, assim, irónica a sua debilidade; essa categoria que 

parece deixar de se aplicar aos regimes jurídicos e políticos vigentes, acaba por ser 

recuperada na sua versão secularizada: a lei messiânica é, na verdade, a lei do estado de 

exceção que mantém com a lei vigente uma relação de aplicação/ desaplicação; só a 

paradoxal emergência da exceção assumida na tese de Agamben lhe dá realidade político-

jurídica. Embora não o refira explicitamente, percebe-se que essa fundamental implicação 

acaba por se impor, na medida em que a fé messiânica se assume na excepção, e se já não 

estiver apenas em causa a sua significação teológica ou doutrinária teremos que lidar com 

essa categoria através de outro ângulo. Os problemas que essa transposição pode trazer 

para a ordem histórica e para a realidade social não são negligenciáveis, porque se perde a 

dimensão que servia de contraponto à temporalidade messiânica. Na verdade, esta pode ser 

abolida ou radicalmente alterada e, provavelmente, poderá ser essa a razão que leva 

Agamben a não referir explicitamente a aproximação entre a lei ou o princípio messiânico 

e a condição político-jurídica do estado de exceção que, como sabemos, orienta a sua visão 

da relação de soberania e do destino histórico dos povos. 

 Agamben aceita, na sequência de Carl Schmitt, a revelação da lei a partir da 

exceção e considera que essa condição ou estado se aplica à lei messiânica.236 Constata a 

desaplicação, a inclusão exclusiva e a indeterminação que lhe é própria e que percorre todo 

o domínio político-jurídico, e que faz parte da tese fundamental da sua ontologia política. 

O ponto de contacto entre a lei vigente e o seu correlato messiânico surge aqui de forma 

inequívoca. Ambas são constituídas na base dessa condição de exceção. Mas o significado 

político-jurídico da fé (tal como sucede com o caso do juramento) não depende de 

nenhuma transposição entre domínios heterogéneos e, por consequência, não exige 

qualquer procedimento de secularização, uma vez que faz parte do legado cultural greco-

                                                
236 Agamben, G., TR: 100-101. 



301 

 

romano.237 Pretende-se, neste caso, destacar as relações da promessa, da fé e da lei com o 

poder e com as formas fácticas e não somente simbólicas do seu exercício, elucidando, 

mais uma vez, a potencialidade da ordem messiânica perante a realidade histórica. O 

excesso da graça sobre a lei e a norma permite libertar o poder das suas limitações 

histórico-temporais e reconduzi-lo a um significado que disponibilize um uso (ainda que 

eventualmente analógico ou secularizado) fora da esfera específica da religião. É 

precisamente esse uso que Agamben procura estabelecer quando tematiza o significado 

messiânico da temporalidade. Para que serve a temporalidade messiânica e que 

contribuição poderá fornecer para a esfera político-jurídica? É esta a questão que se 

procura responder. O excesso indicia uma qualidade performativa, direta, sem mediações e, 

simultaneamente, irrecusável. Essa é a sua virtude e a sua fraqueza. Se mais tarde 

relacionarmos essa dimensão transcendente com a ordem estabelecida do poder soberano 

será para manter as mesmas qualidades, virtudes e limitações. O poder soberano transporta 

para a ordem político-jurídica um significado excessivo que pode ser melhor definido 

através da secularização; através dele disponibiliza um guia ou uma orientação para a obra 

e para a ação política e social. Este é o contributo que Agamben vislumbra na palavra de 

Paulo e no legado do pensamento medieval. A sua suposta debilidade não deve iludir nem 

permitir que se deprecie a força da palavra e da mensagem messiânica; trata-se de 

viabilizar a compreensão da sua efetiva transposição temporal. Se recusarmos essa 

transposição de uma ordem na outra, ou excluirmos o seu contributo e a sua pregnância 

histórica, perdemos o significado que deve ser tido em conta na análise dos elementos que 

permitiram a constituição do domínio político e governativo das sociedades ocidentais. Da 

mesma forma que a religião pode elucidar essa realidade política, podem, também, ser 

designadas outras figuras e categorias pré-jurídicas sacralizadas. É o caso do juramento238, 

da confissão239, da palavra e da promessa240. Reconduzir a lei, a obrigação, o poder e a 

obra a essas figuras secularizadas, tal é o pressuposto da exposição de Agamben. Pretende-

se compreender o contributo ou o afastamento das categorias e da realidade histórica diante 

da dimensão messiânica, daquilo que ela prefigura e do que revela em termos históricos; 

                                                
237 Agamben, G., TR: 109. 
238 Agamben, G., SL: 30. 
239 Agamben, G., NU: 40. 
240 Agamben, G., NU: 33. 



302 

 

procura dar-se conta da interferência, coexistência ou negação da ordem temporal 

messiânica face ao tempo histórico. 

 Na figura clássica da soberania, o desejo e o exercício do poder sem restrições, 

define-se o seu carácter absoluto. Na modernidade, a aceitação do poder absoluto já não é 

defensável; a sua prática exclusivamente centrada na figura do soberano perde a sua 

operatividade. No próprio regime concentracionário assistimos à disseminação do poder; o 

regime nazi é o exemplo dessa fragmentação do poder absoluto que coexiste com a 

consolidação da referência ideológica e pessoal de Hitler. No regime soviético verificamos, 

também essa disseminação: não é apenas Estaline que é temido, mas Beria.241 Na figura 

clássica da soberania (revelada no pensamento de Hobbes), os súbditos podem perder a 

possibilidade de contestar o exercício do poder absoluto; nada mais lhes resta do que o 

direito à vida ou a uma sobrevivência consentida. Na transposição moderna do paradigma 

escolástico, ao soberano cabe, sobretudo, assumir um poder representativo e unificador. A 

sua relação com a governação política concreta processa-se de modo indireto e por 

delegação. 

 A concepção irrealista de um poder absoluto que, em princípio, não se afasta da sua 

missão edificante constitui uma falha ou insuficiência da visão política presente na noção 

clássica.242 Neste caso, a delegação do poder e a representatividade assegurada pelo 

súbdito e expressa na sua confiança primordial, conduz à anulação da sua capacidade de 

resposta perante o uso desregulado do poder. Ao súbdito não é permitida a contestação 

desse uso soberano do poder, não obstante se prever a existência de situações limite em 

que o soberano pode não manter a sua capacidade governativa que permitiu, inicialmente, 

regular a desordem e a arbitrariedade, extravasando, assim, a sua missão fundamental. Mas 

nos casos em que isso não ocorre ou parece não se realizar, os súbditos devem servir-se da 

obediência delegada como se de uma auto-imposição se tratasse. Devem manter a 

delegação e aceitá-la de modo a viabilizar permanentemente a ordem política sob a ameaça 

iminente da desordem. O medo do caos favorece a obediência e a perpetuação da 

delegação do poder dos súbditos no soberano que assim pode manifestar livremente (ao 

contrário dos súbditos) a sua vontade e controlo. A ideia, os pressupostos e a tarefa de 

                                                
241 Lavrentiy Beria (1899-1953) chefiou o Comissariado do Povo para a Segurança do Estado no regime 

estalinista, relacionado com a polícia política e os serviços de espionagem. 
242 Bobbio, Norberto Thomas Hobbes, Torino, Einaudi, 1898/ 2004, p. 59. 



303 

 

manutenção e renovação da legitimidade do poder escapa à figura clássica da soberania. 

Não é do interesse do soberano que o seu poder seja posto em causa no momento e nas 

circunstâncias em que o poder absoluto transgride direitos individuais. O poder absoluto é 

legitimado pela delegação atomizada de vontades individuais que se recusam a viver na 

condição natural. Da concertação dessas vontades nasce a legitimidade do poder absoluto. 

Essa legitimidade mantém-se no paradigma secularizado da tradição medieval, mas esta 

afasta-se da concepção clássica através da sua possibilidade e capacidade de intervenção 

do soberano na governação dos homens. O conceito que marca esse afastamento é o de 

inoperosità243. A transferência de um poder representativo e absoluto para a esfera da 

governação atenua a sua intervenção efetiva, ainda que se possa manter a sua 

representatividade simbólica. No lugar da afirmação absoluta encontra-se a significação 

simbólica de uma instância que politicamente não governa. O soberano deixa de intervir, 

controlar e dominar. Esta é, evidentemente, uma tese utilizada por Agamben para servir de 

guia à interpretação secularizada da soberania, do governo e da economia.  

 A dimensão simbólica da secularização leva Agamben a designá-la sob a noção de 

segnatura (marca, inscrição), noção que desenvolveu no seu livro sobre a estruturação 

subliminar da cultura, filosofia e ciência.244 É sob a categoria de segnatura que se poderá 

entender a referência simbólica assumida na transposição entre o domínio teológico e 

político. Ambas remetem para uma dimensão arqueológica, genealógica e dialética e, 

sendo assim, estes pressupostos irão manter-se nas linhas orientadoras e implicações dessa 

relação. Previamente à análise das fontes antigas e medievais, Agamben privilegia o 

diálogo com Peterson e Schmitt e não com Blumenberg e Lövith. Contudo, é a base 

trinitária da visão política secularizada que estrutura a tese de Agamben. A emergência da 

economia e da governação política concreta resultam dessa base teológica. A relação entre 

a soberania, o governo e a economia é, igualmente, uma relação trinitária que se deve 

substituir ao paradigma teológico e, tal como ele, assume e reflete as ancestrais 

dificuldades da relação entre o uno e o múltiplo. Apesar de ser arquitetada de modo, por 

assim dizer, analógico, essa relação constata-se nas linhas doutrinais apresentadas nas 

fontes, sob pena de se limitarem a suposições. Esse cuidado permite libertar a interpretação 

                                                
243 Agamben, G., RG: 92. 
244 Agamben, G., SR. 



304 

 

dos limites que a confinariam a meros pressupostos, mas não nos impede de, em última 

instância, questionar a sua ligação à realidade política. A base doutrinária existe e a 

analogia serve-se dela continuamente, mas resta-nos sempre uma situação mundana que 

nos interpela e que, a todo o momento, a pode recusar. E essa eventualidade é tanto mais 

previsível quanto mais perto estamos de nos confrontar com uma estrutura social e política 

que já não pertence ao passado. Como tal, temos que nos precaver contra o perigo de 

associar a doutrina à existência concreta. Não obstante essa prevenção, a tese ou o objetivo 

de Agamben consiste em mostrar essa radicação doutrinária da economia e da governação 

e as suas implicações para a modernidade. A relação dialética que se pode estabelecer entre 

os domínios considerados é ilustrada através da reciprocidade terminológica, mas o 

essencial é verificar se existe ou não algum fundamento teológico ou teo-económico para a 

determinação política da ação.245 Pelo termo teo-economia pretende assumir-se uma 

dimensão não doutrinal, mas simplesmente analógica da relação entre os dois domínios. A 

consistência da sugestão mantém-se, mas o mesmo poderá não suceder com a tese 

doutrinária e, por isso, torna-se menos problemática do que a designação de teologia 

económica. As consequências doutrinárias e filosóficas da transposição secularizada que 

relaciona a teologia cristã e o domínio político apresentam, assim, uma maior propensão 

para a justificação empírica. A defesa da substituição da teologia política pela teologia 

económica deve ser relativizada na sua extensão e não simplesmente contrariada; 

porventura o seu alcance programático ou a intensidade dessa tese não saia incólume desse 

reparo que tende a atenuar a força do conceito de teologia económica que, por sua vez, se 

substitui à teologia política defendida por Carl Schmitt. A dimensão práxica da economia é 

referida nos textos doutrinários como uma atividade que permite articular a unidade e a 

multiplicidade. A misteriosa separação entre as duas instâncias não constitui um elemento 

destrutivo do núcleo transcendente. Trata-se de um desígnio providencial que terá que ser 

reconfigurado como uma categoria autónoma do poder que se institui no mundo; portadora 

de uma autonomia relativa; a economia encontra-se apta a cumprir um uso mundano. O 

domínio da ação introduz uma negação potencial do transcendente. O agir nega a 

                                                
245 O termo teo-economia que não é utilizado por Agamben poderá servir de sugestão para dar conta das 

derradeiras consequências da transposição secularizada do domínio teológico na governação política e, 

sobretudo, do facto da soberania se libertar da sua esfera de intervenção na ordem mundana, bem como da 

constatação prévia que a realidade política deixou de ser determinada pela esfera doutrinal e operativa da 

teologia. 



305 

 

substância. Não no sentido em que dele se pode afastar ou a ele se opor, mas em que o 

nega efetivamente. A divergência factual entre a ação e a substância, entendida como o uno 

ou o ser, é um dado histórico e não uma pressuposição. Na origem, esse afastamento já é 

previsível através da separação entre o acontecimento cristológico e o seu desígnio, entre a 

substância e a economia, o ser e o agir. O mistério que se introduz no domínio do real pela 

economia traduz-se na revelação da sua dimensão ética e política.  

 Em linguagem escolástica afirma-se que a economia atualiza a potência do ser. A 

vontade e o seu exercício distanciam-se da natureza. A degradação do ser que, na prática, o 

nega é simultaneamente um indício de perfeição e de fraqueza; daí o seu carácter 

paradoxal. Independentemente do legado aristotélico da transcendência do ser diante da 

ordem mundana, trata-se de compreender que a existência e o agir se podem opor e, por 

isso, negam a instância que serve de referência ao ser ou à substância e que, em termos de 

interpretação política, corresponde a cisão entre a ordem da soberania e a do governo. 

Porém, a sua relação dialética é inegável: a correspondência entre as duas ordens ou 

domínios é sugerida pelo facto de se pensar que se a imanência fornece o conteúdo à 

transcendência, esta última constitui ou deve corresponder ao fim derradeiro da primeira.246 

A óbvia disposição fracturante entre a esfera da transcendência e a do governo é 

introduzida pela economia e pela categoria medieval de providência divina. Mais do que 

separar poderes que na terminologia religiosa correspondem à cisão entre o espírito e o 

império, trata-se de entender o fundamento da sua articulação com o poder político. A 

disposição da ação é justificada, como se sabe, a partir do conceito teológico de Graça que 

se encontra funcionalmente limitado pela potência ordenada; porém, é mais importante 

perceber que essa limitação é um indício da impotência e não o resultado de um 

incompreensível desígnio providencial. A tentativa de integração plena da economia na 

potência absoluta não é pacífica e o mérito de Agamben consistiu em mostrar que há uma 

fractura nessa articulação que só o mistério tornará tacitamente aceitável. A decorrência da 

transcendência na imanência e a conexão entre ambas é problemática, e o debate e a 

controvérsia entre os autores do passado demonstram-no. A discriminação orgânica e 

funcional entre auctoritas e potestas é insuficiente para evidenciar essa debilidade práxica 

do soberano e da missão que lhe incumbe. Essa é a lógica da separação entre o reino e o 

                                                
246 Agamben, G., RG: 102. 



306 

 

governo que as doutrinas demiúrgicas saídas da tradição gnóstica destacam.247 A 

inoperância na relação com a imanência ou com a ordem mundana afeta o soberano e a sua 

dignidade. A tentativa em encontrar uma complementaridade entre o representante da 

soberania e do governo não é, por isso, negligenciável e isenta de pontos fracos, e a 

recondução da escolástica à tradição grega não resolve a dificuldade. O bem transcendente 

nem sempre condiciona da forma esperada a ordem imanente, entendendo por esta, a 

operância. Essa questão foi, também, revelada pela dificuldade em explicitar 

conceptualmente a relação entre a instância transcendente e a imanente, recorrendo-se para 

isso ao uso de analogias ou comparações com o domínio vivencial quotidiano, e isso é 

singularmente ilustrado no pensamento de S. Tomás de Aquino. A precariedade inerente ao 

uso metafórico, analógico ou comparativo, cria uma nova dificuldade em vez de atenuar ou 

resolver aquelas com que deparámos.  

 A simbologia da glorificação afasta ainda mais a transcendência da ação e do 

governo. Nenhum dos indicadores da tipologia litúrgica a aproxima da ação mundana ao 

ponto de a constituírem. Não obstante algumas aproximações indiscutivelmente abusivas 

(referidas, por exemplo, nas teses de Schmitt), o valor performativo da aclamação não pode 

ser facilmente transposto para o plano político onde o valor da ação e não apenas da 

palavra deve emergir. Ainda que se lhe possa referir uma clara posição na economia da 

secularização, as figuras da glorificação do poder intervêm mais especificamente na 

constituição da natureza do poder soberano. As fronteiras que demarcam a simbologia 

litúrgica do domínio político devem aqui substituir-se ao enaltecimento excessivo de uma 

prática que possui, sobretudo, uma utilidade funcional no ritual religioso. Neste caso, tenta 

ressalvar-se a conciliação (nem sempre fácil) entre a ordem da transcendência e da 

imanência, da teologia e da economia. A justificação e a relação da glorificação com a 

prática (entendida esta como o domínio da ação onde intervém a liberdade) é problemática. 

Poderá ela decorrer apenas da necessidade da atividade ritual e da referida utilidade 

religiosa ou de uma necessidade distinta, ou seja, da consciência da separação entre os 

domínios que temos vindo a considerar e das dificuldades da sua articulação? Nesse caso, a 

discussão estritamente religiosa poderá ter uma contrapartida no domínio prático: passa-se 

da controvérsia entre o facto de ser a própria glorificação a criar a entidade que dela 

                                                
247 Agamben, G., RG: 92. 



307 

 

depende para a consciência da sua inoperância. Glorifica-se, assim, uma instância que 

sabemos não ter qualquer função fora do plano litúrgico. O esvaziamento práxico da 

transcendência, que é óbvio numa perspetiva escatológica, acaba por ocorrer no tempo 

presente, retirando-se, assim, todas as consequências da interpretação secularizada. A 

inoperância deixa de indiciar apenas a essência da infinitude para assumir no domínio 

prático, uma dificuldade em transformar o poder soberano em poder governativo ou de 

assumir a funcionalidade do primeiro no segundo. A indeterminação, a ambiguidade e o 

vazio do poder político resultariam, assim, desse paradigma que foi sujeito a uma leitura 

secularizada. Em que termos e que instâncias devem assumir esse vazio são questões nem 

sempre fáceis de resolver. Porém, a indeterminação não é uma categoria estranha ao 

pensamento político de Agamben e, por isso, poderemos invocá-la a propósito da relação 

do cidadão com o poder soberano e na configuração do estado de exceção ou da tese da 

inclusão exclusiva que marca o seu primeiro texto sobre o Homo Sacer. A genealogia 

política da inoperância é referida explicitamente como a substância política do Ocidente 

sem que sejam, porém, devidamente identificadas ou sugeridas as suas instâncias, 

funcionalidades e estruturas na sociedade moderna e atual.248 Essa limitação poderá 

decorrer da dificuldade em fazer corresponder aos órgãos e dispositivos do estado moderno 

e atual, as instâncias que devem especificar melhor a ordem imanente. A sobrevivência 

atual da glorificação na observância formal das regras protocolares do chefe de Estado não 

satisfaz as expectativas daqueles que procuram outra função mais nobre.249 Porventura o 

estatuto de representatividade associado à presidência de um Estado ou Federação de 

Estados poderá cumprir essa exigência. A representatividade do Estado não pode ser 

diluída na relação formal entre o chefe e a população ou na formação de um poder 

comunicacional, mas forma-se, porventura, no contributo do seu representante no 

equilíbrio e na operatividade dos outros poderes instituídos. A importância simbólica e 

talvez mesmo orgânica desse poder aclamatório seria a digna sucessora da antiga prática 

litúrgica e do indicador teológico. Se apenas a imagem que os súbditos modernos e 

contemporâneos formam do poder soberano ou do seu representante sucede à ritualização 

aclamatória e glorificadora, a decepção é inevitável. Talvez seja preferível reconduzir a 

                                                
248 Agamben, G., RG: 269. 
249 Agamben, G., RG: 277. 



308 

 

glorificação a esse estatuto político e representativo, uma vez que a consciência dos limites 

dos poderes de soberania e, também, da sua importância arbitral fez outrora parte da 

instituição teológica. A glorificação de um poder que se esvaziou e afastou da realidade 

social concreta constituiu a forma insigne de o aclamar e, talvez, exorcizar a sua 

debilidade. Ficam em aberto outras questões que se referem à contrapartida política da 

glorificação: em que medida uma simbologia próxima da liturgia condiciona ou modela a 

imagem do poder e dos seus representantes? Que modos de representação assume nas 

democracias, monarquias e regimes concentracionários? Com que dispositivos afecta e 

determina a vontade, a conduta e a opinião dos povos e populações? Como orienta a ação 

política e a atividade das instituições? 

 A economia enquanto categoria secularizada decorre da concepção teológica de 

providência. Essa relação só adquire sentido a partir da fratura da essência que permite que 

o governo dos homens se reconfigure numa atividade própria. O desígnio providencial 

permite a negação do ser ou da substância e a instauração de uma zona de 

imprevisibilidade práxica: os atos do governo, tal como sucede com os efeitos 

imprevisíveis da ação e da conduta humana podem produzir “efeitos colaterais”.250 Aplica-

se aos atos do governo e à ação política o mesmo que pode ser referido à ação, uma vez 

que esta é qualificada pela imprevisibilidade; Hannah Arendt no seu livro A Condição 

Humana mostrou, de forma incisiva, esta imprevisibilidade da ação. Os efeitos escapam às 

causas e à formalização dos objetivos particulares que se pretendem realizar. Não se trata, 

propriamente, de indiferenciar as causas em relação aos seus efeitos nem de afastar estes 

daquelas, mas de compreender o encadeamento de factos e consequências que não podem 

ser incluídas nas causas. A constatação dessas causas e o conhecimento delas não nos 

esclarece previamente acerca da extensão e do tipo de efeitos que delas poderão decorrer. 

Não se pretende defender uma contingência absoluta dos atos do governo que a 

providência tacitamente coordena ou tenta articular, mas de perceber, mais uma vez, que o 

reino e o governo correspondem a instâncias separadas. A contingência afirma-se da 

potência e da decorrência negativa dos atos que a negam; a possibilidade de fazer ou agir 

de certa forma e não de outra, afasta a ação governativa do determinismo. Do ponto de 

vista ético, pode-se relevar a virtude dessa possibilidade de negar ou de atualizar 

                                                
250 Agamben, G., RG: 136. 



309 

 

negativamente a potência, mas politicamente não é fácil aceitar uma justificação que 

remete a desordem e a negação para a impossibilidade de controlar as causas segundas ou 

os efeitos das causas primeiras. À imprevisibilidade associa-se a qualidade de autonomia 

daqueles a quem incumbem as tarefas da governação. A liberdade decorre da providência 

ou da sua economia e gestão mundana, das suas consequências noutros planos distintos do 

plano teológico e da sua possível racionalização. A providência leva a que o poder 

economicamente trinitário se descentre, movendo-se numa zona de indeterminação que 

deve ser explicado com recurso a categorias políticas e não teológicas. Essa é a principal 

consequência da secularização da providência. A relação entre domínios exige a concepção 

da representatividade do reino face ao governo. A representatividade significa articulação 

de poderes, órgãos por parte de uma instância superior; exige a atividade prática ou práxica 

e não a tentativa de determinação do estatuto ontológico dessa instância superior. A ação 

prática e política processa-se num universo plural de indivíduos e cidadãos e não numa 

esfera de deuses, anjos e demónios. A um passo de ceder à tentação gnóstica ou de 

radicalizar as teses de S. Tomás de Aquino na obra que Foucault ignorou, o De 

gubernatione mundi, Agamben expõe as consequências da problemática teológica da 

providência num contexto de interpretação secular, mas continua a revelar alguma 

dificuldade em situar essas consequências na dimensão política da sociedade atual. Em 

termos políticos, o funcionamento da máquina providencial na atualidade funcionaria como 

a articulação entre diversos poderes, instituições, países e organizações internacionais, mas 

essa é ainda uma designação um tanto formal para a aplicação contemporânea do conceito. 

Se a glorificação se liga à comunicabilidade e à formação subjetiva da imagem do poder, a 

representatividade enquanto sucedânea da prática providencial e da gestão da ação política, 

envolve a capacidade de referir e relacionar um poder de ordem superior a outros que, em 

princípio, não o podem ignorar. Em termos atuais, essa condição poderá refletir-se nas 

diversas modalidades de soberania representativa. Esta assegura ou deveria assegurar a 

orientação fundamental, a coesão e o equilíbrio no exercício dos outros poderes, e as 

dificuldades reveladas no debate medieval parecem manter-se na situação atual, mostrando 

a correlação entre ambas e legitimando a similitude entre a situação política atual e o seu 

correlato teológico.  

  



310 

 

3. A glorificação da potência contra o poder providencial. 

 

 

A incompatibilidade entre a Glória e o Governo, que na transcrição política corrente 

poderia ser referida como diferença, incomunicabilidade e, até, confronto entre o poder 

máximo de representação de Estado e o poder governativo, perverte a matriz trinitária; o 

objetivo de Agamben é, assim, em primeiro lugar situar essa incompatibilidade no quadro 

da vacuidade não só da governação (ou, em certas situações e paradigmas) da 

governamentalidade, mas desse poder representativo, mesmo que a sua imagem inclua a 

figuração simbólica do rei nas monarquias constitucionais. Pretende-se, assim, situar a 

diferença e o distanciamento e não a possível conexão e relacionamento institucional. 

A novidade consiste em situar uma rutura na própria matriz trinitária: é no cerne da 

própria instituição do paradigma teológico e do divino que a separação se dá, que a 

distância entre o ser e a praxis se exprime como fratura.251 É o governo providencial do 

mundo, o cuidado que este exige que aqui se releva contra a nobreza da glorificação. A 

contrariedade entre ambos é, assim, o ponto fundamental a considerar e este distanciamento 

nunca poderá ser pacífico nem consensual de um ponto de vista estritamente teológico ou 

eminentemente teológico.  

A transição entre o poder eclesiástico e o poder político assume, aqui, uma radicalidade, 

que o modelo foucaultiano da radicação das técnicas e dispositivos governamentais no 

poder pastoral não pôde, aparentemente, dar conta.  

Se a glorificação corresponderia à categorização teológica da potência, o ato deve 

referir-se ao poder providencial e a questão da inoperatividade ou inoperância marca o 

ponto de rutura entre ambos: ao contrário do que sucede na transição entre as categorias, na 

abordagem metafísica clássica, neste caso, a separação e a impossibilidade de 

comunicabilidade entre ambas é o ponto relevante; e é a ideia dessa separação que deve ser 

analisada ou tomada como ponto de partida de qualquer perspetiva crítica. A comunicação 

(ou a sua possibilidade) é sempre problemática: a relação ou conexão entre uma 

‘providência geral’ e uma ‘providência especial’ parece possuir, apenas, uma relevância no 

plano estritamente teológico ou doutrinário, em que a dogmática possui um estatuto próprio 

que, dificilmente, se poderia manter na análise filosófica. A ideia de coordenação entre as 

                                                
251 Agamben, G., RG: 127. 



311 

 

duas ordens de poder deve, naturalmente, oferecer-se à suspeição, sem que com isso se 

pretenda, necessariamente, atentar contra o referido estatuto. A confusão entre a doutrina 

(marcada por uma visão ortodoxa) e análise crítica (qualquer que seja a sua natureza) 

produziria, assim, mais danos do que vantagens. Se pensar nessa correlação num plano 

teológico conduz já a uma série de aporias e dificuldades, como sejam as tentativas de 

definição ou determinação dos alvos e objetivos específicos a que se deve dirigir o poder 

providencial na sua ordenação bifurcada, na análise crítica essas dificuldades seriam 

agravadas, de tal modo que só a separação e distanciamento poderá evitar um cenário mais 

desfavorável.  

A consideração segundo a qual uma ação providencial genérica proporciona o plano 

geral da ação governativa, enquanto na posição ou estatuto do poder particularizado e 

práxico se imaginaria uma forma de poder encarregue da governação especificamente 

‘terrena’, não resolve o problema da incompatibilidade entre as duas ordens de poder; se 

esse fosse o caso, nunca seria possível aceitar (fora da doutrinação dogmática) a 

possibilidade de algumas implicações nefastas da ação governativa possuírem a marca 

originária de uma ordem transcendente de poder; e não seria, igualmente, aceitável que 

algumas consequências dessa ação pudessem escapar aos desígnios de uma ordem de poder 

acima da providência especial e que, por isso, possui ou deve aspirar a uma nobreza 

inigualável. A multiplicação das ordens de poder providencial, embora no plano teológico 

possam coexistir com uma certa ideia de unidade na diversidade, introduziriam algumas 

disfunções no momento em que ser torna indispensável a sua referência à governação 

propriamente política. Dual ou múltipla, a ordenação da providência e do seu poder 

coexiste sempre com efeitos e consequências negativas que pertencem ao domínio ético-

político. 

Aceitar a introdução de alguma indeterminação na relação entre essas ordens 

providenciais parece fazer mais sentido no pensamento biopolítico do que na abordagem 

teológica (ainda que sucessivamente explanada em visões teológico-políticas), mas não 

permite resolver as dificuldades assinaladas. Do mesmo modo, conviver pacificamente com 

a contingência do mundo e referi-la à finalidade (que deve ser previamente estabelecida) 

estabelecida por uma ordem providencial geral, perpetua, simplesmente, essas dificuldades. 

A abertura do espaço da contingência só é possível no pressuposto de uma separação entre 



312 

 

as ordens consideradas, e a um ponto em que já se torna inevitável a emergência da rutura 

ou da fratura. Porventura, o apelo ao mistério seja, aqui, também de pouca utilidade porque 

este (apesar da sua ressonância prática relembrada por Agamben a partir da proximidade 

terminológica e doutrinária – revelada pela patrística - entre mysterium e ministerium) 

parece submergir a ideia de indeterminação e de contingência através de uma solução, 

aparentemente, fácil; mas como a racionalização crítica não a deixa manter-se, por muito 

tempo, na quietude da sua (aparente) segurança, tarde ou cedo, tem que se abandonada.252 

Sabendo que indeterminação e contingência permitem a sua recondução à desordem e à 

anomia, mais difícil se torna a tarefa de compatibilização que se exige ou se espera a partir 

da ideia de correlação, articulação ou coordenação entre as ordens providenciais. E em 

rigor, se a glorificação não pode ser transfigurada na gestão e governação das ‘coisas 

terrenas’, então deve poder distanciar-se dessa categorização: a sua proximidade com a 

ação providencial geral não está, também, a salvo de incómodas objeções. A ordem do 

mundo e a ‘racionalidade do bem’ encontram-se, definitivamente, quebradas ou ausentes da 

realidade conhecida, por isso, não podem, sem mais, referir-se à ação do poder glorificado 

que deve acolher uma aclamação apenas a ele adequada. E é, igualmente, de esperar que 

essa ordem não possa ser fixada (ou restabelecida, na visão doutrinária); nenhum indício ou 

confirmação empírica prova o contrário, e isso, ainda, dificulta mais a articulação 

pressuposta ou procurada.  

A contingência e a liberdade pressuposta na auto-condução daqueles entes que são 

considerados criaturas, imprime na realidade a marca da negatividade e essa nunca pode ser 

iludia por uma governação providencial glorificada, mesmo que ‘divinamente vigilante’. A 

nobreza da transcendência perde-se na delegação de poderes e não resolve o problema da 

compatibilidade. No plano político é, também, isso que se verifica: o poder representativo 

de Estado é, de facto, diminuído pela sua impossibilidade de intervenção prática, pela sua 

impotência na ordem da governação. Do mesmo modo, um poder representativo legitimado 

em nada se enobrece com a sua retirada ou com a sua cedência perante um poder ou 

estrutura de poder não legitimado (politicamente ‘neutro’). Nessas circunstâncias é 

impossível pretender evitar a imagem de impotência ou do fracasso do poder legítimo ou 

                                                
252 Agamben, G., RG: 175. 



313 

 

legitimado. E, como ficou, anteriormente referido, o aproveitamento ideológico-político 

desse fracasso é sempre perigoso, e equívoca ou ingénua a sua aceitação. 

A delegação de poderes é inaplicável neste paradigma de poder providencial e de 

articulação entre as suas ordens; e o que resta é somente e apenas a possibilidade do seu 

distanciamento na transfiguração teológico-política ou na ideia, mais realista, de teologia 

económica. E essa separação deve ser reconduzida e assumida drasticamente na 

consequência de uma contrariedade ou oposição. O descentramento do poder é, assim, 

inevitável, e com ele, se introduz, na prática e de modo irreversível, a possibilidade de 

diminuição da capacidade operativa e interventiva do poder glorificado; e isso afeta, 

também, inevitavelmente, a nobreza própria da matriz onto-teo-lógica. Alterar este estado 

de coisas pela reprodução ou rememoração do fundamento doutrinário revela-se uma tarefa 

inglória e sem eficácia. A última separação a dar-se seria, então, entre a própria teologia e a 

economia (e a governação) e, sendo assim, não se percebe a relevância da continuidade ou 

manutenção da observância de uma matriz teológica para pensar a política e a governação, 

a política e, porventura, a economia política. Defender a consubstancialidade da divisão de 

poderes no seio da máquina providencial faz, ainda, parte da visão doutrinária que, como 

vimos, perde a sua capacidade de articulação e intevenção. E a matriz teológica poderá ser 

relegada para uma visão absolutista do governo já que o governo providencial-económico 

parece aplicar-se à realidade da governação dos países democráticos: 

 

O paradigma económico-providencial é, neste sentido, o paradigma do governo 

democrático, tal como o teológico-político é o paradigma do absolutismo.253 

 

Está em causa, em última instância, a vacuidade litúrgica ou a instauração simbólica da 

representação não governativa que se inclui na glorificação. O que assim se exprime, 

assegura e transmite, em termos tradicionais, sob a forma de um gesto aclamativo, afasta-se 

ou não pertence à dimensão práxica e gestão governativa dos assuntos mundanos 

contingentes, incertos, imprevisíveis que a novidade qualifica de forma polar. No presente é 

sempre difícil situar o gesto aclamativo: que vozes o proliferam? Aquelas que pertencem à 

                                                
253 Agamben, G., RG: 159-160. 



314 

 

complexa máquina espetacular do poder, à sua liturgia propagandística, aos dispositivos de 

apresentação e distorção mediática u ao uso que destas fazem certas instâncias de poder?  

Seguramente, não serão os cortejos folclóricos que acompanham a dramatização 

preparada e impulsionada pela força atrativa das monarquias constitucionais, os melhores 

exemplos da aclamação do poder simbólico. Essas encenações anacrónicas e popularizadas, 

apesar de moverem atores e figurantes que representam personagens já descoladas da 

vivência histórica e sem correspondência real, servindo um propósito que já não pertence 

ao nosso tempo, acabam por incluir, apesar de tudo, a força representativa de uma 

personagem com algum peso simbólico, a pessoa do rei. Porém, a sua figura de personagem 

de fábula acaba por contribuir ativamente para a sua vacuidade. No caso das monarquias 

absolutistas, o anacronismo possui um sentido político, porventura, mais significativo: 

trata-se de partir da perpetuação desajustada de um símbolo do passado para impor um 

poder ilegítimo, arbitrário e, em alguns casos, criminoso. Aqui a aclamação está para além 

de qualquer valor positivo designado para a representação simbólica; serve de pretexto para 

a imposição da vontade arbitrária do chefe de uma família, de uma corte ou de um grupo 

político-religioso.  

A proximidade ou acompanhamento da vida privada da corte monárquica e as 

confusões que cria, empobrece o sentido público da aclamação e diminuem a sua função 

institucional; mas quando está em causa um outro representante, talvez, menos simbólico e 

esvaziado de sentido político, esse substituto na fronteira entre a ficção mediática e a 

intrusão (ilegítima e inaceitável) na esfera privada, leva à relevação da sua impotência 

perante o poder de governação. O poder do simbólico representante máximo da máquina 

estatal deixou de poder cumprir cabalmente a sua função de garante de unidade e coesão 

num contexto de alargamento global do poder, da sua influência e capacidade interventiva 

concreta. A inadequação da representação simbólica é um fracasso que não deve ser 

desprezado na correlação atual de forças e exercício de soberania. Mesmo nos casos em que 

a função presidencial se encontra instituída com particular incidência e se afasta da 

vacuidade e obscuridade, verifica-se, uma inadequação ou uma propensão para a 

inoperatividade que não é desprezível. E se a obscuridade do poder simbólico e da 

aclamação se deve, porventura, à sua radicação arcaica em esferas para além do direito e da 

política, no presente, refere-se à inadequação face à real esfera do poder de governação. Se 



315 

 

esta última, em grande parte é qualificável a partir da vacuidade, a uma instância simbólica 

caberá em maior grau essa mesma propensão.  

Uma aclamação que, ao secularizar-se perdeu a sua finalidade arcaica (de união entre o 

céu e a terra), transporta consigo a perda da ligação entre distintas ordens de poder. 

Aproximou-se de uma preparação e presentificação cenográfica que passou a ocupar um 

lugar específico na exibição pública dos agentes políticos. A sua crescente formalização (ou 

instituição formal), acompanhou, assim, o próprio movimento progressivo do seu 

esvaziamento em prol de uma dramatização de superfície que leva à coincidência, também, 

em crescendo, entre a sua presença e a sua efemeridade. Por isso mesmo, a suspeição a que 

deve ser votada a aclamação mediatizada, não é excessiva. A sua construção mediatizada 

torna-a mais artificial e menos sustentada do que no passado. A sua vacuidade é manifesta e 

não um recurso retórico que é parte integrante de um discurso contra o político e a política.  

E se a aclamação – sob a forma propagandística da veneração de líderes – ainda 

mantém ou tenta perpetuar uma réstia de presença perversa e, até, grotesca em regimes 

totalitários como o norte coreano ou em países artificialmente erigidos sob o patrocínio de 

outros mais poderosos, como é o caso do regime checheno atual, isso reforça a ideia de 

vacuidade e a perda de valor funcional. E sendo uma forma em que a dramatização 

aclamativa é mais anacrónica, passa menos desapercebida ao mínimo sentido crítico.   

Será a aclamação o lugar privilegiado, em que a ligação entre teologia e política se 

tenta, ainda, manter a todo o custo? Esta questão que parece, ela própria também 

anacrónica, deve, contudo, ser respondida a partir de evidências empíricas e da singular 

força factual que os sucedâneos da aclamação teológica ainda possuem ou parecem revelar. 

Como ficou anteriormente estabelecido ou referido, a presença e importância da 

dramatização espetacular na política é um dado do presente e não um símbolo do passado. 

Se o fundo teológico se perde ou passa a ser questionado, o mesmo já não ocorre com as 

formas atualizadas da aclamação que se multiplicam e insidiam, muito para além dos 

fenómenos políticos mais teatralizados.  

As limitações da explicitação da glória e do ato de glorificação a partir da noção de 

opinião pública (que surgem no final da obra Il Regno e la Gloria), são óbvias; a percepção 

do atual papel das opiniões públicas permite aproximá-lo mais de um processo comum que 



316 

 

cria entraves à realização prática da solidariedade exigida para uma unificação política 

alargada do que da ideia de uma positiva aclamação.   

Tentativa ou estratégia usada para que uma esfera de poder que já perdeu o seu lugar 

dele se aposse novamente, o legado da aclamação já não pode cumprir o seu papel; e se o 

seu significado no paradigma teológico-político, ou seja, a manifestação possível da ligação 

ou união entre plano da transcendência e da imanência, ou em termos mais doutrinários, a 

ligação entre o Pai e o Filho não é isento de interpretações díspares, a sua influência e 

presença no atual estado de coisas é, ainda, mais discutível; e nesse caso, a sua natureza é, 

desde logo, paradoxal: a sua importância é notória e a sua presença indiscutível mas a sua 

vacuidade é, também, incontornável.  

Se no paradigma teológico, a aclamação (glorificação) estabelece um laço intrínseco 

com a natureza da glória, permitindo dessa forma não só enaltecê-la mas produzi-la, isso já 

não é possível no caso do seu legado ou imagem atual; e, assim, a imagem que atualiza ou 

se dá a ver é, essencialmente, um produto da máquina de dramatização e encenação 

política.254 

Só na continuada exaltação do paradigma ou da matriz teológica (e da sua doutrinação 

escatológica) é que se pode manter a referência às ligações entre a glorificação e a imagem 

da inoperância no domínio político; e, nesse caso, a tentar estabelecer ou a aceitar a 

manutenção da ligação analógica entre a inoperatividade teológica e o vazio do poder 

político nas suas diferentes esferas de representação. Na sua figuração extrema, essas 

tentativas conduzem à radicalização da vacuidade que, porventura, não tem nenhuma 

contrapartida na realidade histórico-política atual.255 

E a visão escatológica presente nesse paradigma conduz, inevitavelmente, à enunciação 

do messianismo; por isso, o ponto de sucessão entre uma abordagem e outra, torna-se mais 

claro. 

A visão estritamente teológica da economia da salvação na relação entre o governo e a 

glória, em que se propõe ou se faz apelo à deificatio, é uma exigência ortodoxa que uma 

abordagem biopolítica não pode satisfazer. E as objeções de José Luís Villacañas à 

                                                
254 Agamben, G., RG: 249: «Forse la glorificazione non è semplicemente ciò che si addice di più alla gloria di 

Dio, ma è essa stessa, come rito efficace, a produrre la gloria; e se la gloria è la sostanza stessa della divinità e 

il vero senso della sua economia, allora questa dipende dalla glorificazione in maniera essenziale e ha, quindi, 

delle buone ragione per esigerla con improperi e ingiunzioni.» 
255 Agamben, G., RG: 268: «Il vuoto è la figura sovrana della gloria.» 



317 

 

exposição de Il Regno e la Gloria parecem inscrever-se nessa ortodoxia.256 Procura, assim, 

ressalvar-se a unidade essencial entre o reino e a glória a partir da categoria de salvação. Se, 

em termos restritivos, se considera que só a deificatio permite observar a noção de 

economia (como economia da salvação), põe-se em causa a prevalência da práxis sobre o 

plano ontológico. A fundamentação da separação entre as duas ordens é, assim, recusada ou 

contornada pela perspetiva mais ortodoxa; mas, curiosamente, Villacãnas ignora a 

referência agambeniana a textos de um autor que não é, de modo nenhum, suspeito para a 

visão teológica estrita, como é o caso de S. Tomás de Aquino. A sobrevalorização da 

exposição do paradigma teológico dificilmente poderá ser feita por um pensador da 

biopolítica.  

Em todo o caso, a sugestão da integração possível e reatualização da categoria da 

salvação (numa linha de interpretação secularizada) na realidade contemporânea, também 

seria viável: é recorrente depararmos com um discurso ‘salvífico’ enunciado pelos 

mentores da aplicação da matriz neoliberal a países economicamente vulneráveis e 

crescentemente debilitados pela evolução da crise da dívida soberana; neste caso, a 

aplicação de medidas de exceção a esses países corresponderia à realização de um plano 

necessário e incontornável em que os sacrifícios conduziriam a uma futura salvação 

nacional.       

 

 

 

 

4. A ação messiânica e a plenitude: em busca de um novo tempo. 

 

 

Na abordagem do messianismo, o reencontro com a tradição, com o legado paulino e 

com a doutrina teológica, torna muito difícil o evitamento de fronteiras categoriais que 

deveriam separar-se; essa dificuldade expõe-se, notoriamente, quando se trata de fixar o 

objeto fundamental dessa abordagem: a compreensão da estrutura do tempo messiânico 

exige ou inclui a tentativa de compreensão do significado do Messias, da vida messiânica. 

                                                
256 Villacañas, José Luís, «teología económica: Análisis crítico de una categoria», Academia Edu, versão 

italiana, Filosofia Politica, 4, Il Molino, bologna, 2013, p. 409-430. O autor afima que este texto sintetisa a 

exposição presente no livro Deificatio e império: sobre la genealogia de la división de poderes, Universidade 

de Salamanca, 2014 (em curso de publicação). 



318 

 

Não induzirá essa demanda à confusão entre questões estritamente teológicas e questões 

filosóficas? Em todo o caso, na indicação da relevância filosófica dessa compreensão pode 

invocar-se a necessidade de repensar um outro tempo para além do tempo histórico, um 

devir (cronológico ou não) marcado pela negatividade em que a dimensão secular do mal 

coexiste com a sua dimensão espiritual.257 

A marca da potência reside, precisamente no anúncio (evaggélion) que deve, 

necessariamente, ser fortalecido pela eficácia da fé.258 E, neste caso, a fé suplementa a 

potência como um princípio operativo, que introduz a categoria de ato ou atualização. Mas, 

ainda aqui, deparamos com uma presentificação de categorias teológicas que, em certas 

visões críticas, podem ser filtradas, reexaminadas e destituídas da sua relevância filosófica. 

Porém, a influência doutrinária e a evolução do modelo biopolítico agambeniano exigiram 

a recuperação de visão e vocação messiânica, essencialmente, por via do pensamento de 

Benjamin e impulsionado pela necessidade de pensar o tempo por vir. A vocação 

messiânica é explicitada, mais uma vez, à custa da rememoração da orientação do filósofo 

italiano: essa vocação é reconduzida, por isso, à zona de indiscernibilidade entre o mundo 

atual e o futuro.259  

O tempo que resta é topos do reencontro dos sobreviventes, dos que, realmente, se 

salvaram ou puderam salvar-se da ruína. O resto (que pode coincidir com o povo de Israel) 

é a condição de possibilidade da salvação; situa-se, por isso, para além da dimensão 

escatológica, não é afetado por ela. 260 O tempo que resta subtrai-se ao tempo histórico e ao 

seu fim; reenvoca ou permite fixar, rigorosamente, a significação autêntica do messianismo 

e do seu tempo. Acompanha-o, ou deve ser complementado com uma recapitulação sobre o 

passado que se configura como juízo. Essa condição é essencial para a formulação da visão 

messiânica enquanto tal.  

É um tempo que se retira, que se anuncia e poderá emergir como um resto, de certo 

modo, como um excesso e no qual a fé deve prevalecer. Incorporá-la, porém, no pensar e na 

abordagem conceptual estritamente filosófica, cria sempre obstáculos difíceis de contornar. 

                                                
257 Cacciari, Massimo, Il potere che frena, Milano, Adelphi Edizione, 2013, p. 65.  
258 Agamben, G., TR: 87. 
259 Agamben, G., TR: 30. 
260 Agamben, G., TR: 58. 



319 

 

Mas é essa mesma fé que atualiza o anúncio, o desígnio da potência.261 Essa fé que se erige 

a partir da promessa (a esperança messiânica) que prevalece ou deve superiorizar-se à lei. 

A tematização da fé no contexto da visão messiânica e a sua proximidade à instituição 

do estado ou condição de exceção cria outro problema: pode essa condição, essencialmente 

negativa, ser usada para a instituição de um princípio positivo? Ao instituir-se como 

condição de exceção pode, sem mais, libertá-la da sua negatividade? 

Prescindindo de predicações, qualificações e designações de objeto, a fé é instaurada 

num modo não predicativo ou numa modalidade ante-predicativa. Trata-se da referência a 

uma experiência singular e arriscada para o pensar, do apelo à imediatez que a 

racionalidade pode designar como candidata à suspeição. 

E a imediatez da experiência da palavra ou de fenómenos de crença que podem, mesmo, 

dela se afastarem ou que a dispensam, revela uma dimensão performativa que já foi 

enunciada noutros domínios. Perante uma palavra, um anúncio que se superioriza (apesar 

de transportar uma aparência de debilidade) que se torna forte na sua imediatez, é lícito o 

questionamento do pensar, já que a fronteira entre a doutrina e a abordagem conceptual é 

ténue.262 

A relação do messianismo com o tempo é paradoxal: o apelo à sua inscrição na História 

– em certo sentido, revolucionária se essa categoria se afastar ou não coincidir com a sua 

ressonância emancipatória – significa a intervenção do messiânico nessa dimensão e fora 

dela, em rutura com ela.263 Em que medida esse acontecimento relacional é visível ou 

concretizável, constitui uma questão em aberto; o seu advento, a realidade dessa inscrição 

pode não ultrapassar o patamar da esperança. A transição (para alguns incontornável) da 

sua possibilidade para a sua atualização, realização na História, implica uma possibilidade 

de ocorrer ou de se limitar à configuração doutrinária e teoricamente estabelecida sob a 

forma de expectativa, de uma abertura que a crença não se encontra apta a fechar, a 

assegurar a sua concretização. É em nome de uma justiça maior que se espera por essa 

intervenção, que se aguarda, que se faz apelo à emergência do messiânico na História; a sua 

condição de possibilidade não garante, porém, a realização daquilo que se espera; nenhuma 

garantia a institui, nem nenhum indicador seguro e nenhum fenómeno historicamente 

                                                
261 Agamben, G., TR: 87: «La fede è l’essere in atto, l’energeia dell’annuncio.» 
262 Dickinson, Colby, Agamben and theology, T & T Clark, 2011, p. 91 ss. 
263 Tresmontant, Claude, Saint Paul, Paris, Seuil, 1956/ 2006, p. 158. 



320 

 

determinado a sinaliza. Pelo contrário, é o sentido oposto que se dá a ver na significação 

corrente da História; é este que surge na sua plena e iniludível visibilidade; é com a 

injustiça que nos deparamos. O messiânico viria contrariar o tempo e a História e não 

engrandecê-la nos moldes com que se apresenta e que é incompatível com a sua 

promessa.264 O seu tempo é um tempo contrário àquele em que os acontecimentos jurídico-

políticos transcorrem. A presença do messiânico é assinalada pela crença e essa é uma 

dificuldade que se sobrepõe à expectativa legítima da sua inscrição visível. Obstáculo que 

se oferece à tentativa de racionalização do seu lugar e relação perante os acontecimentos 

visíveis. A interrogação acerca da experiência de um tal evento (que poderá ou não 

ocorrer), tem de o situar claramente no âmbito de uma abordagem possível, da sua 

familiaridade estrita com a visão teológica ou para além dela.  

Nenhum subterfúgio, por assim dizer, místico ou enigmático deve encobrir essa 

ocorrência possível ou favorecer a tentação de a encerrar na clausura de um qualquer 

mistério indizível. E a redenção individual não deve intervir de modo exclusivista, 

impedindo-a de ser pensada e apropriável pela razão. Se, em princípio, o ideal de justiça 

(ou outro princípio similar) é mais racionalizável do que a redenção, isso também se deve à 

sua vocação pública, às razões que o permitem integrar numa experiência política e 

historicamente determinável para além da sua figuração místico-religiosa. A dificuldade do 

enquadramento político do messianismo deve-se a essa vivência apartada da experiência 

propriamente ‘terrena’. É através dela que a lei vigente e a sua ansiada revogação se 

confrontam; é no seu território de eleição que a exequibilidade de uma justiça, finalmente 

alcançada, fornece sentido à abnegação de muitos séculos. A questão de saber se uma visão 

doutrinária se afasta, irreversivelmente, de qualquer determinação jurídico-política ou 

política relevante, não deve ser desvirtuada ou insatisfatoriamente respondida.  

O messiânico existe ou pode existir como História e não na História, e assegura um 

futuro supra-sensível. Referi-lo ou não à polis, nela integrar a posibilidade da sua inscrição, 

é, também, uma exigência da procura da autenticidade do devir histórico, e nele poder 

incluir o sentido da vivência, genuinamente, humanizada. Poderá essa exigência designar-

se como ‘demasiado racionalizadora’? Nesse caso, a fronteira da sua expectativa situar-se-

ia num horizonte mais longínquo. O futuro messiânico desafia s marcas empíricas do devir 

                                                
264 Zartaloudis, Thanos, Giorgio Agamben. Power, law and the uses of criticism, Rotledge, 2010, p. 292ss. 



321 

 

histórico, implica uma rutura face à evolução histórica visível e, mesmo, perante as 

elaborações utópicas; do mesmo modo, afasta-se da simples fabulação do ‘fim dos tempos’. 

Se a História vela a realidade singular do messianismo, o mantém na sombra sob a terrível 

negatividade – exílio, guerra, sofrimento, injustiça – impõe-se a sua manifestação em 

termos mais inequívocos. 

Por outro lado, uma ‘excessiva racionalização do mal’, a sua insistente apresentação 

empiricamente compensada, corre o risco de comprometer a percepção do messiânico e, 

até, de contrariar, de alguma forma, a sua propensão libertadora. Contudo, a expectativa da 

irrupção da rutura messiânica na História permitiu pensar um messianismo fora da tradição 

messiânica e para além dela; nesse messianismo de ‘novo tipo’, acaba por sobressair uma 

ideia de justiça para além do próprio direito.265 

A pura e simples coincidência entre o judaísmo e a idealização messiânica é redutora; 

uma tese que se baseia num messianismo histórico, centrado na representação de um povo 

exilado, perseguido, do templo destruído, do reino destroçado, e que implica a aceitação 

restritiva de uma representação do judeu como idealização do Homem e da Humanidade. E 

a perversão atual da representação do judaísmo, chega ao ponto de indicar a obsessão pela 

apropriação do espaço, quando na sua imagem ideal correspondeu a uma religião do tempo, 

da transformação do espaço em destinação de um povo que se projeta na eternidade. Nesse 

sentido, a ocupação territorial afasta-se da destinação histórica e da conversão da cidade e 

da nação em ideal da humanidade. Esta privilegia a destinação histórica em desfavor da 

apropriação do espaço e do território. A universalidade e Humanidade são incompatíveis 

com a posse e identificação territorial. O sentido histórico-temporal deve sobrepor-se à 

fixação territorial e delimitação de fronteiras de um Estado que sacraliza uma certa região. 

Na busca pela determinação espacial do presente ignora-se a projeção do futuro. Projeção 

significa, neste caso, abertura à idealização de um tempo futuro, da realização de uma 

promessa ética e religiosa (pela experiência da transcendência). A prevalência da fixação 

territorial significa o fracasso da idealização da Humanidade, finalmente liberta dos 

constrangimentos do indivíduo e dos processos de individuação. 

O tempo messiânico diverge do tempo linear e cronológico, e a ‘dobra’ é a figura da 

rutura (fratura) no tempo que decorre na face visível da História. Ainda que inscrita no 

                                                
265 Derrida, Jacques , Spectres de Marx, Paris, Galilée, 1993, p. 266. 



322 

 

devir histórico e indiciadora da sua vertente teleológica, o acontecimento da fractura 

messiânica não se identifica, simplesmente, com outras formas de rutura, em que se inclui a 

violência revolucionária. Situada para além de todas as formas de violência, das suas fontes 

e conotações, o acontecimento messiânico emerge como uma novidade absoluta, como o 

culminar de expectativas perenes, ansiadas resoluções históricas que nenhuma utopia 

parece proporcionar. Trata-se da instauração de um evento, de certo modo imprevisível, na 

cadeia dos possíveis. A expectativa e a esperança que acompanha, a cada momento, o 

desígnio messiânico, não podem ser correspondidas por nenhuma utopia ou fratura 

revolucionária. O instante e o acontecimento messiânico não são preparados por nenhuma 

reivindicação massificada ou, mesmo, heróica, mas resulta de uma espera impaciente, de 

uma paradoxal esperança, que se recolhe na atenção ao sentido absoluto do tempo; essa 

impaciência não conduz a nenhuma conspiração nem busca da renovação da realidade 

jurídico-política, mas percepciona-se a cada momento; é uma paciente espera que, ao 

mesmo tempo urge, e que é imposta pela necessidade de transformação que a negatividade 

impõe; a inconformidade perante os indicadores da negatividade impõe a urgência da rutura 

de ordem superior ou que, sendo exterior à História, só se aplica ao seu interior. A História 

é o único referente dessa exterioridade, e o sentido da superioridade do messiânico, pode 

implicar a força impositiva da intervenção que salva. Mas a dificuldade de pensar o papel 

de uma transformação revolucionária fora da integração na ordem política é óbvia: o 

acontecimento messiânico não é preparado nem anunciado pela mobilização política, 

aquela que é, provavelmente, mais adequada à alteração do real iníquo. Surge sob a forma 

de uma violência divina que não é anunciada nem precedida de nenhuma ameaça.266 

Não se espera que uma interpretação mística, que se situe aquém da lei e das bases 

jurídicas da vivência social, nos seus desequilíbrios e desarmonias acolha, de forma 

incondicional, uma apropriação categorial. Nessa visão, está em causa direta ou 

indiretamente, um distanciamento perante a necessidade de racionalização da relação entre 

o messianismo e a História; ela deve ser clarificada e tornada o mais atuante possível. A 

relação dúbia, ambígua, paradoxal do Messias com a História, com o seu término, 

significado profundo e exterioridade é uma marca, porventura desconcertante, do legado 

                                                
266 Bojanic, Petar, «La violence divine de Benjamin et le cas de Coré», in Temps historique, temps 

messianique, Lignes, Paris, Octobre 2008, p. 138; p. 141.  



323 

 

interpretativo que o diálogo com a tradição impõe, e que Agamben acaba por transmitir 

num curto ensaio da obra La Potenza del Pensiero.267  

O distanciamento face ao mundo em que se vive é o risco maior de uma interpretação 

mística do messianismo; a relação dúbia com o quadro jurídico ou a recusa da lei e não, 

necessariamente, a simples ignorância da sua consignação, dos seus registos e dos seus 

efeitos; uma certa sobranceria que o leva a situar-se numa posição de superioridade ou a 

iludir a necessidade de chegar ao seu cumprimento na relação social, mesmo que se insinue 

na aparente insignificância da vivência quotidiana. O confronto com o mal por via de uma 

redenção simbólica ou utópica continua a situar-se no espaço da desarmonia. Os fracassos 

dos projetos libertários não podem ser resolvidos por soluções deste tipo. E o retorno à 

firmeza da lei nem sempre convence aqueles que não confiam inteiramente na eficácia da 

esperança. A alteração radical da conduta dos homens parece, por sua vez, apelar a outras 

utopias e pode não cumprir o propósito de servir a justiça no curso da História, ainda que 

num horizonte de configurações futuras. O abismo da liberdade impede-nos de racionalizar 

a pronta aceitação das utopias ou o imediatismo proposto pelas incursões autoritárias 

mesmo que pareçam servir-se da lei. Se as vias de resolução ou superação histórica do mal, 

nas quais (apesar da sua exterioridade) se insere, também, o messianismo, não escapam ao 

questionamento e à (relativa) abordagem desconstrucionista, isso deve-se, em grande 

medida, à abertura da relação com o mundo que a liberdade torna inevitável e com a qual 

qualifica a finitude do humano. Não é sem mácula que a conduta maliciosa passou a 

predominar no curso da História em épocas posteriores à ficção adâmica.  

Se o messianismo parece ignorar o abismo da liberdade para pressupor se propor a 

instauração de um mundo novo, esse hipotético esquecimento já não pode fazer parte da 

reflexão que a Filosofia designou como sua desde a Antiguidade. A proposta da relação não 

imediatamente histórica com o absoluto irá deparar sempre com um olhar de desconfiança, 

uma vez que é sobre a perda do solo, que advém da ação livre e finita, que nos inserimos na 

inquietante familiaridade da experiência comum. A recondução do messianismo a uma 

experiência religiosa particular (ou, mesmo, a partir de uma extensão da fé para além do 

universo judaico), limita a abertura da experiência política que devem ser consideradas nas 

exigências de transformação da realidade social. E se a fé e a experiência religiosa se 

                                                
267 Agamben, G., PP (ensaio com o mesmo título): 270.  



324 

 

revelam na simbologia dos seus enunciados próprios, esse particular evento choca com a 

necessidade de explicitar a ação política e de reatualizar a pergunta: o que fazer? A verdade 

da mensagem messiânica codifica-se em lugar de servir de guia seguro e inequívoco à 

transformação do real. Pode essa mensagem e o seu conteúdo (inegavelmente esotérico) 

servir de orientação à concretização prática da alteração da História, ou trata-se, sobretudo 

de efabular acerca da resolução do seu significado profundo que esteve ocultado por muitos 

séculos? Ou essa mensagem está condenada a inscrever-se na experiência limitada de uma 

forma de subjetivação? De que significações políticas se pode apossar a via messiânica? 

Que forças transformadoras podem convocar para além da nobreza de um apelo místico? Se 

é verdade que o domínio simbólico não se opõe à realidade social, o manejo de linguagens 

criptadas, não favorece a elucidação dos modos como o real social pode ser eticamente 

aperfeiçoado. E se certas vias mais radicais como o messianismo apocalíptico se oferecem 

como obstáculos maiores a uma abordagem conceptual, a questão de saber que relação a 

visão messiânica estabelece com a História, está por resolver. Por isso também, a 

conciliação satisfatória entre a abordagem biopolítica e a visão messiânica não foi atingida 

ou se mantém inconclusiva.  

Um messianismo que, na relação com a História, privilegie a lei e não um código 

específico (integrante do já referido corpo de linguagem criptada), não está, igualmente, 

isento de problemas; a lei, por si só, não demove nem repele a iniquidade; pelo contrário 

pode conformar-se intrinsecamente com ela ou estabelecer uma relação de grande 

proximidade. A ‘verdade da lei’ não escapa, portanto, à suspeição, não destrói a injustiça. 

Dissolver a mensagem messiânica num universo mítico-estético ou numa infinita esperança 

na redenção por vir, signo máximo de destinação de um povo particular, é de pouca valia. 

Constituir a base de uma sinalização existencial e pré-categorial da realidade social 

atormentada é, também, insuficiente do ponto de vista político. Essa mobilização teria 

efeitos, sobretudo, na esfera religiosa. As tentativas de mediação da relação entre o 

messianismo e o tempo através do mito, enfatizam, antes de mais, as dificuldades da sua 

racionalização, uma vez que o mito se situa aquém da significação linguística, do discurso e 

da sua apropriação do logos e do pensamento categorial. A presença do trabalho do mito ou 

do seu ressurgimento num universo pós-arcaico (que mantém a sua reivindicação à 

intemporalidade), a par da renovada comparência da fé, reproduzem entraves antigos e, 



325 

 

quando muito, reatualizam remotas aporias. Invocar uma resolução do ancestral conflito 

entre a razão e a fé e colocá-la ao serviço da renovação da via messiânica, possui menos 

utilidade do que pode parecer. A força da fé e a intemporalidade mítica são fracos 

contributos para quem deseja aceder à prevalência efetiva da política. A relação entre a vida 

e a política dispensa elaborações e recursos deste tipo, que só dificilmente se poderão 

libertar dos grilhões da ortodoxia doutrinária. Se um pensador da biopolítica pode, ainda 

que parcial e deliberadamente, ceder à tentação de ser por eles aprisionado, não deixa de ser 

interessante no quadro da presente abordagem.  

No palco da História, as vicissitudes da fé e o recomeço mítico não levam a melhor 

sobre a dialética que liga a violência e o direito e sobre a cristalização da injustiça 

potenciada, seguramente, pelo exercício do poder político. A percepção da inutilidade da 

revolta e o refúgio na renúncia e na esperança (talvez inconsequente), são compatíveis com 

a exaltação fideísta e com a visão escatológica. A crença na vinda do Messias (ou no seu 

retorno), apenas confirma a propensão para assumir a falência da governação dos homens 

em nome de uma figuração ‘semi-divina’ que, possivelmente, a supera. Porém, a sua 

vocação não é essa e a segurança proporcionada pela comparência de um substituto pode 

desvanecer-se mais rapidamente do que se pretende.  

Depois da queda sacrificial configurada no desígnio onto-teológico e da decepção da 

modernidade, um tal retorno seria, porventura, mais ineficaz politicamente do que a 

iniciativa própria do herói trágico.  

Realizado precariamente ou por realizar, o ideal moderno não afastou a injustiça e a 

violência, bem como a sua formalização legal; e a falência dos projetos revolucionários 

agravaram ainda mais esse incumprimento. O fortalecimento do sentido histórico-temporal 

pela passagem da tragédia grega ao drama barroco alemão é, ainda e apenas, mais uma 

possível fuga ao aparente e inevitável retrocesso, vacuidade ou impotência da ação política. 

Se as transformações do real social forem ainda possíveis, os estádios de transição ou as 

linhas exploratórias de um sentido novo para a realidade que sucederá à pós-modernidade, 

acabarão por surgir. A redescoberta de um sentido histórico para o enquadramento 

messiânico não pode provir de uma consideração restritiva ou codificada.     

Para evitar que a promessa messiânica se situe, definitivamente, fora da experiência e se 

aproxime da ameaça da pura e simples quebra escatológica da temporalidade histórica, 



326 

 

(com desprezo pelas referências contextuais, precisas e localizadas), urge reconduzi-la a 

uma significação política. A ideia de imprevisibilidade constitui uma outra ameaça; se a 

promessa se mantém, apesar das decepções impostas pela negatividade, a indicação do 

momento ou contextos para a sua concretização não é possível. Pelo contrário, essa 

promessa pode, mesmo, não ser cumprida, frustrando aqueles que aguardam e se 

empenham na sua realização. Afastá-la da substância da narrativa utópica passa a ser uma 

prioridade. Porém, assumir a sua contingência e indeterminação poderá excluí-la do elenco 

de opções verdadeiramente políticas, e isso desfavorece-a perante outros projetos histórico-

temporais emancipadores. Se essa promessa transcende a ordem histórico-temporal e 

político-institucional, de que forma se institui? E como se define a significação nova que se 

anuncia? Que efeitos produzirá? Nenhuma resposta clarificadora é produzida na abordagem 

de Agamben, para além do acompanhamento e sistematização do pensamento paulino.  

O messianismo e os projetos emancipatórios radicais implicam ruturas, dissenções sem 

harmonização possível, novas inscrições históricas que renunciam a qualquer retorno, mas 

a relação de um e de outros com a História é distinta, se um impõe uma exterioridade em 

relação a ela, os outros reivindicam-na como matéria-prima da transformação desejada. A 

paciência impaciente e a posição de esperar o inesperado parecem categorias funcionais da 

lógica própria da criação poética, mas frustam a expectativa de soluções que superem a 

negatividade.  

Reverter a justiça em favor dos vencidos e oprimidos, pela proposta benjaminiana de 

aproximação da violência revolucionária do gesto destrutivo da violência divina, ou por 

outras propostas, é ainda um enunciado intencional. O combate à violência mítica do 

opressor convoca, na ruptura revolucionária, uma violência verdadeiramente política que é 

incompatível com a visão messiânica. A suspensão ou destruição do direito do opressor 

deve ser feita através da imposição de uma justiça revolucionária que se afasta dessa visão. 

A divinização da violência é um legado dessa óptica, mas isso não resolve o problema 

criado pelo corte com a marcha da História. Uma promessa incerta da prevalência da justiça 

sobre a negatividade, a sua situação nas imediações da esperança, nada pode garantir. 

Mesmo que essa promessa ambicione, a partir de alguns dos seus efeitos, a renovação do 

poder soberano, essa incerteza permanece. Essa rutura divina é potencial e o seu 

afastamento face à proposta revolucionária de ordem política não favorece a sua 



327 

 

exequibilidade. Como potência essencialmente inoperativa, a violência divina não cumpre 

as exigências da ordem factual. Destruir a injustiça ancestral pela promessa de uma possível 

instituição do reino messiânico, configura uma solução teológico-política que dificilmente 

tem lugar numa reatualização biopolítica.   

 

 

 

 

5. A forma de vida como regressão à operatividade. 

 

 

Uma das teses fundamentais do texto Il Tempo che Resta enuncia que o chamado 

messiânico adequa-se mais a uma forma de vida do que à letra ou formulação de um 

mandamento legislativo.268 

E nos recentes livros, Altissima povertà e Opus Dei, Agamben parece subverter a 

indicação presente na abordagem teológico-política de Il Regno e la Gloria, segundo a 

qual, as implicações práxicas e políticas da divisão da Economia e da Glória conduziram à 

divisão da esfera do poder. Assim, a solução para a explicitação da natureza paradoxal da 

Trindade referida nos textos medievais levou-o a sugerir a noção de inoperosità quando se 

tratava de marcar um distanciamento entre o poder transcendente (que desta forma se 

tornava, eminentemente regulador) e o poder que coincidia com a efetiva ação mundana. 

No plano político, essa divisão implicou o afastamento entre o poder soberano simbólico e 

um poder efetivo que, aparentemente, poderia prescindir de qualquer orientação para além 

daquela que se refere à mera representatividade. A teologia económica mostrava-se, assim, 

como o território de uma gestão do poder que prescindia da intervenção direta do domínio 

da transcendência. 

 Na sequência do recurso às fontes greco-romanas e medievais, Agamben, procura 

agora, porventura, libertar a ação da carga negativa da subjugação associada à categoria de 

homo sacer, e da sua condução segundo regras específicas que impõem ou procuram 

consagrar uma obediência exterior. Afastando-se da inevitável vacuidade da regra e da 

norma e da liturgia política meramente simbólica e sem conteúdo práxico, pretende-se, 

                                                
268 Agamben, G., TR: 114. 



328 

 

assim, pensar a ação a partir de uma singular eficácia. Entrecruzando a dimensão ético-

político do agir (assumida no termo latino agere), e a realização práxica do agente, 

clarifica-se o sentido genealógico e arqueológico do dever, as suas fronteiras e o sentido da 

sua superação no porvir. Para além da passagem genérica da inoperosità à operosità e à 

revelação dos seus limites, indicia-se, a fuga à subjugação do poder soberano através da 

perspetiva de um dever fora do território do direito. A superação da inoperância pela mútua 

implicação entre o ser e o dever (ou o dever-ser), conduz a uma outra superação, ou pelo 

menos, à atenuação da negatividade do indivíduo ou cidadão subjugado pelo poder 

soberano. Sem negar os efeitos dessa subordinação, a figura daquele que não pode escapar 

a ela pode, em todo o caso, aspirar a um momento de libertação. Ainda que, a esse respeito, 

sejam apenas enunciadas algumas pistas que se desejaria ver exploradas com maior 

desenvoltura, (o que, infelizmente, não se verifica), é da possibilidade de uma superação da 

carga mais negativa dos efeitos do poder que, neste caso, se trata.  

Pretendemos assim, delinear a evolução de um pensamento que nos apresenta, no 

momento atual, aquilo que poderíamos chamar (no sentido heideggeriano) de uma kehre, 

ou seja, uma viragem.   

Recuperando a transformação suposta no movimento do ser através do agir e do ato 

de assumir as suas funções específicas, Agamben passa a privilegiar as qualidades da ação, 

da realização, do movimento e a eficácia real da efetuação. Se durante muito tempo se 

interessou pelas qualidades afirmativas e pelo peso ontológico da potência privativa e da 

indissociabilidade da potência e da impotência, acentua, no presente, as qualidades da ação, 

a sua performatividade e virtudes transformadoras. A potência da negação, presente ou não 

no ato ou na atualização, já não corresponde a uma efetiva procura pela virtude do agir. A 

disposição ou o hábito deve, agora, dar lugar à realização da ação, quer no sentido 

transformador da ética, quer do ato de administrar a polis a que se pertence, e que se 

encontra associado ao domínio político. Desafiador, no presente, da inação e da 

cristalização ou desvirtuamento da ação pela norma, trata-se de afirmar as qualidades 

intrínsecas da vida e da forma de vida e, também, a capacidade de realizar tudo o que se 

esconde na dimensão virtual do ser humano. O sentido ontológico e prático (presente em 

Aristóteles) e, também, práxico da virtude ética, permite destacar a sua relação com o fazer, 

o agir e a finalidade de realização de uma disposição subjetiva. Saber que uma disposição 



329 

 

pode assumir, paradoxalmente, a potência afirmativa ou privativa é insuficiente. Urge, por 

isso, assumi-la numa ação que se deseja adequada e correta. Superando a circularidade 

aristotélica entre a disposição e a obra, Agamben vai reter-se na ação de constituir, criar, 

realizar. A virtude, neste caso, está na operatividade do agir e não, apenas, no 

relacionamento dialético entre a disposição para agir e no resultado da ação. E essa nova 

abordagem, designa a importância da realização plena do agir, na sua dimensão ético-

política. Trata-se, por isso, na fase mais recente da obra de Agamben, de enfatizar a 

plenitude do agir na polis e na vida pública, na comunidade. E não é por acaso que se 

convocam os modelos comunitários da forma de vida monástica e a prestação comunitária 

do serviço ou do ato litúrgico. Ambos indiciam ou sinalizam a realidade política da ação, as 

suas aporias e virtudes, os seus riscos e benefícios; através deles se podem pôr em causa os 

atos opressivos do poder e da relação hierarquizada. A partir deles, pode-se, finalmente 

buscar uma virtude libertadora que permita estabelecer uma oposição à implacável marcha 

da máquina biopolítica que serve, muitas vezes, de metáfora da presença subjugadora do 

soberano, quer este se defina em termos clássicos, numa imagem mais centralizada, ou 

contemporaneamente, por dispositivos mais disseminados e menos tangíveis. Na sua efetiva 

visibilidade ou na sua propensão para atingi-la, deve o agir assumir os modos concretos da 

sua operatividade, ou seja, os indicadores que o qualifiquem em termos práticos, e que, 

apesar de tudo, podem continuar a referir-se às tradicionais categorias éticas do bem ou do 

mal, e do que é politicamente desejável ou inaceitável.  

Uma nova abordagem do território da filosofia prática permite explicitar as 

múltiplas relações entre a natureza intrínseca da vida, a norma e o dever. Se a instituição da 

normatividade apela a uma determinação exterior à forma de vida, a nova dimensão do 

dever, que, nalguns autores, se impõe à própria virtude, eleva-o à categoria suprema de uma 

espécie de princípio regulador. A sua imposição, à maneira do dever kantiano que 

transcende as normas, sejam elas empíricas ou compatíveis com a razão é, como se sabe, 

uma auto-imposição. A sua profundidade é paradoxal: a regra suprema deve ser vivida e, no 

entanto, perpetua uma distância que a afasta, a cada passo, da ação e da gestão tangível das 

coisas humanas; porém, não deve manter a estranheza prática do dever kantiano ligado a 

um respeito que o impõe independentemente da realidade condicionada; deve poder superá-

la em nome de um dever, porventura, mais viável ou concretizável, enobrecido para além 



330 

 

da sua prestação como princípio regulador. É, assim, um princípio prático e, aparentemente, 

mais praticável que a matriz teológica parece sugerir a partir da conjugação entre os dois 

textos recentes de Agamben. O risco da ‘naturalização’ de uma norma (ou de uma regra) 

que se erigiu através do instrumento solene da devotio religiosa ou do modo de vida de uma 

comunidade específica é aqui bem real.    

Porém, no modelo teológico, a determinação, ainda que aparentemente autónoma 

(no sentido de auto-determinada e firme), de uma vontade que deve coincidir com a sua 

plena e pura auto-regulação, pressupõe a ligação (religio) com uma vontade transcendente, 

o que agrava, ainda mais, o risco de aceitar um modelo, de certa forma, ‘contaminado’ por 

um pressuposto específico. E, como sabemos, os exemplos de uma vontade que se 

superioriza à norma (como obrigação exterior) e, também, a qualquer pressuposto de base 

religiosa, são muito raros. Deus e a sua ação providencial (inimiga das visões imanentistas), 

tornaram-se, como se sabe, pressupostos mais apetecíveis para quem quer dotar a vontade, 

o dever e o agir da sua pureza ético-política. A dimensão onto-teo-lógica desse pressuposto 

implica que ao ente transcendente se associe, fatalmente, os efeitos da sua ação 

providencial na realidade mundana, o que é contestável.  

Suspendendo, preventivamente, a força inegável das duas objeções aqui 

consideradas, ou seja, a que se refere à aceitação de uma matriz restritiva para pensar a 

forma de vida que desafia o direito e a norma, e o pressuposto de base religiosa para pensar 

um dever para além da norma, pode considerar-se, apesar de tudo, a justeza da sugestão que 

motivou Agamben a aventurar-se neste novo desenvolvimento do seu pensamento 

teológico-político. 

 A vivência da regra na vida monástica apresenta-se como o paradigma da 

coincidência ou, a limite, da indeterminação entre a regra e o modo de vida. Nesse limiar é 

a vontade que é posta à prova e, independentemente de ser presa de uma radical humildade, 

é levada a desafiar as imposições do comando exterior, ou seja, aquele que provém da 

regulamentação institucional hierarquizada. A proximidade entre a regra e a vida antecipa 

uma função legisladora essencial que não se assume, porém, como um princípio abstrato.269 

A vida comum e a observância modelar da regra facultam a intensificação dessa vivência 

ou de uma nova interiorização do agir que se pretende depurado de condicionamentos 

                                                
269 Kishik, Agamben and the coming politics, California, Stanford University Press, 2012, pp. 103 ss. 



331 

 

exteriores. Sem essa forma de vida comunitária ou sem a referência da revelação da 

transcendência, seria muito mais difícil ou improvável fundar uma tal vivência peculiar, e o 

termo com que se designa essa interiorização corresponde ao habitus.270 Tornar o mundo 

transparente e próximo da vida é, precisamente, aquilo que se tem em vista nessa 

interiorização. Sem nunca se pôr em causa nem permitir a suspensão do voto e do 

juramento, a regra e a sua plena integração vivencial na relação comunitária, parece ser 

renovada e autenticada. O princípio dessa autenticidade reside na aceitação do pressuposto 

de uma justa governação e de uma obediência sem reservas. Nestes termos, a revelação da 

dimensão política da forma de vida fundada na vivência da regra que pode não coincidir 

com o comando institucional, torna-se inevitável. O desafio a esse comando consiste na 

possibilidade de uma recusa perante o exercício do poder que não é justo ou deixou de o 

ser. Trata-se, porventura, de um contrato, aparentemente, menos rígido do que aquele que, 

nos moldes clássicos, garante a coesão comunitária e que, em todo o caso, Roberto Esposito 

mostrou ser intrinsecamente aporético. Os termos em que a pretensão desafiadora 

monástica evoluiu ou foi, mais tarde, constrangida a submeter-se, mostra que essa vivência 

se tornou singularmente incómoda, mesmo num quadro restrito de relacionamento político-

institucional. A novidade da vivência da regra monástica sobrelevada nesta matriz 

teológica, ainda que restrita a comunidades que, como se sabe, foram alvo de reações 

adversas por parte da hierarquia institucional, prende-se com a recusa da aceitação da 

vivência exterior e artificiosa da regra. Releva-se aqui, não a regra, a norma ou a obrigação, 

mas a própria vida ou a forma de vida; e neste caso, essa pretensão ou projeto, pode 

representar uma ameaça ao comando diretivo do poder centralizado. É evidente, também, 

que se supõe que esse poder directivo representa a vivência exterior e a face contingente da 

vida; se assim não fosse, seria supérfluo instituir uma forma de vida que representasse uma 

nova vivência da regra. A procura de uma vivência mais interiorizada significa uma maior 

propensão à autonomia, e no âmbito institucional e político, essa pretensão, que também 

adquire a forma de uma rigorosa exigência, pode ser entendida como uma ameaça. No 

limite, poderemos invocar nesse paradigma o ideal de anulação ou de inutilização da regra 

já que ela se confunde com a forma de vida; a ideia de limiar em que, neste caso como 

noutros, os pares de uma relação se indeterminam e se tornam indistintos é cara a 

                                                
270 Agamben, G., AP: 27, 76. 



332 

 

Agamben.271 A definição ou a constituição da vida a partir da vivência da regra implica 

também o seu inverso, ou seja, a produção da regra a partir da vida e da forma de vida. 

Uma vida monástica mais restritiva ou supostamente mais depurada pela vivência interior 

da regra permite eliminar a dicotomia entre essa regra a vida. Contudo, deve ser destacado 

que, na ideia de inutilização da regra é a vida que está em causa e não uma regra que a pode 

comandar, e nessa medida, deve ser, igualmente, posto em relevo que uma vida assim 

determinada é considerada, evidentemente, mais apta à qualificação de virtuosa e mais 

perfeita do que aquela que parece receber a regra do exterior, e que pode derrotar a firmeza 

incondicionada da vontade. Nessa visão de uma vida constituída a partir de uma vontade 

incondicionada e mesmo afastada da regra que, pela sua exterioridade, não deve ser 

valorizada como princípio determinante da conduta, ecoa uma ressonância kantiana que 

Agamben analisará no seu livro sobre a arqueologia do ofício.   

 A dimensão política dos atos litúrgicos como realizações, dir-se-ia, atualizações da 

íntima vivência da regra assemelha-se a uma linha de fuga e não a uma pista realmente 

exploratória: a relação comum presente nessa vivência continua, apesar de tudo, a impor 

um afastamento do mundo, não obstante a sugestão indicativa da etimologia da liturgia 

como serviço ao povo.272 Esse afastamento acentua-se em razão da dificuldade de viver o 

modelo evangélico no plano mundano. Trata-se de uma forma de vida adequada ao ideal 

daquele que segue uma crença que já não é, pelo menos contemporaneamente, 

universalizável. A imediatez da revelação cristã, reconduzida, no modelo franciscano, a 

uma simplicidade sem mediações já não pode, porventura, aspirar a essa universalização. 

Mas ainda que de difícil realização como ideal ético-político, a recusa das mediações e a 

defesa de uma forma de vida mais perfeita, permite desvelar um confronto com a norma 

jurídica. E a noção ou a categoria de ‘uso’ é o termo que o designa. Essa é, porventura, a 

consequência mais profícua do ponto de vista político e que, já no terreno teológico, na sua 

vertente prática e doutrinária mostrou uma surpreendente proliferação de consequências. A 

renúncia completa desvela um confronto mais severo e paradoxal: a menoridade dos 

monges franciscanos significa, simultaneamente, um afastamento da pretensão aos bens 

terrenos e uma superiorização perante o direito. O monge goza, assim, de um estatuto 

                                                
271 Agamben, G., AP: 80, 89. 
272 Agamben, G., AP: 107-108. 



333 

 

menor que só na aparência o mantém abaixo do limiar do poder do comum dos humanos; 

na verdade, superioriza-o ao direito como expressão do poder e do comando. A renúncia à 

propriedade e a instituição da vivência a partir da categoria de uso escondem, de facto, a 

afirmação de um estatuto desafiador que conduz à superação da lei que é considerada 

exterior à vida autêntica. A naturalização do direito de uso pode, verdadeiramente, esconder 

a face de um poder inusitado perante a lei e a imposição da norma dos que, ao nível 

institucional, o pretendem incutir. Sob a conspícua procura da simplicidade do uso, e do 

direito dela decorrente, difundiu-se o mais ameaçador ataque ao poder institucional. A 

menoridade, a simplicidade, a renúncia e a pobreza, constituíram, na verdade, um terrível 

desafio ao direito e ao poder; e houve uma clara percepção do significado e do alcance 

desse desafio, como o provam as múltiplas reações do representante máximo do poder 

eclesiástico.   

O direito de uso, a necessidade e a excepção formam, assim, as figuras de um poder 

que, inesperadamente, proveio daqueles que deveriam ser vistos como drasticamente 

despojados de qualquer força.273 E, contudo, formaram uma comunidade que pôs em causa 

o equilíbrio da vida normalizada pela instituição. O uso que decorre da necessidade e se 

configura como exceção, institui-se para além do direito positivo. Fora do seu território 

escusa-se ao dever de obediência. Não é o direito a instituir o uso, mas este que pretende 

desativá-lo sem que aquele, aparentemente o possa menosprezar. É a vivência da regra 

preconizada a partir da doutrina franciscana que leva à valorização do uso a título de direito 

natural e, por isso, é a prática que lhe serve de base e não qualquer regulamentação exterior. 

A abdicatio iuris é, assim, estranha ao direito e pode pô-lo em causa. A renúncia pode ser o 

cunho da voluntariosa superioridade e não da subjugação formal. A possibilidade do 

reconhecimento dessa situação por parte do direito e, concretamente, dos seus 

representantes deve ser, claramente, enunciada.274 Essa exterioridade ao direito não é, por 

isso, uma consequência insignificante que passe despercebida, e a única saída possível para 

evitar esse distanciamento consistirá em anular uma outra separação prévia: a que aparta o 

uso da propriedade ou seja, da pretensão ou do direito de posse que é positivamente 

regulamentado; através dessa separação desvaloriza-se, finalmente, a renúncia e o direito de 

                                                
273 Agamben, G., AP: 141. 
274 Agamben, G., AP: 153. 



334 

 

uso. Nos termos de Agamben esse confronto com o direito é «il tentativo di disattivarlo e 

renderlo inoperoso»275, através do destaque dado ao sentido práxico da vivência da regra. E 

o que se aplica à comunidade restrita dos franciscanos é válido, igualmente, para a 

cristandade primitiva.276  

Porventura, no uso deseja-se aceder à pura revelação da vida para além do direito e 

mesmo de uma prática que o confronte; essa seria a fronteira da vivência que se assume na 

apropriação existencial do modelo que aqui se apresenta. E, nesse caso, seria a própria 

prática a anular-se e a exprimir diretamente uma existência exemplar e a contornar qualquer 

forma de confronto que, porém, não pôde ser evitado. 

 O conflito com o direito tornou-se inevitável, mas permaneceu o sentido prático da 

vivência no ato sacrificial litúrgico e no serviço. Nele se concentra a relevância da 

operatividade da ação e da relação entre o agir e a vontade; enaltece-se o sentido prático e 

ativo, a operatividade e a efetuação, a operância e já não a inoperância presente na 

perspetiva da passagem da teologia política para a teologia económica.277 A realização 

efetiva do significado do ato litúrgico passa a radicar na valoração do opus operatum e não 

no opus operantis, em que a eficácia desse ato depende da disposição e do caráter daquele 

que o ministra. A possibilidade da eficácia do ato litúrgico vir a concretizar-se, a limite, no 

modo para além do opus operatum, ou seja, mesmo na situação em que o ministro ou o 

praticante do ato litúrgico é indigno, constitui uma defesa extrema contra a ameaça que 

assinalámos a propósito da vivência da regra para além do direito. Independentemente, 

porém, das implicações ético-políticas desse debate, o que está em causa é a forma com que 

a ação litúrgica se articula em torno de uma valoração prática e não através da inoperância 

da instância máxima da esfera transcendente, tal como é referida no modelo da teologia 

económica. Sendo assim, enaltece-se, de modo radical ou num modo em que a legitimidade 

se encontra, talvez, mais consagrada, a eficácia prática do agir e do gerir e, neste último 

caso, tendo em conta um domínio em que está presente a qualificação política da ação. 

Apesar de se encontrar, eventualmente, imbricada originariamente no modelo teológico, a 

dificuldade de enquadramento da ação política no modo da eficácia do opus operatum ou 

da sua figura exteriorizada, é real. A dificuldade desse enquadramento não pode ser 

                                                
275 Agamben, G., AP: 167: «A tentativa de o dasativar e de o tornar inoperante.» 
276 Agamben, G., OD: 21. 
277 G. Agamben, RG. 



335 

 

mascarada por uma simples analogia; a sua manifesta superficialidade pode agravar esse 

problema ao ponto de o tornar insuperável, tal como revela a falência dos modelos 

historicistas.      

  No ponto de vista de uma efetividade prática, é sobrevalorizada ontologicamente a 

operatividade da ação: a ênfase na operância e não na inoperância mostra, aqui, toda a sua 

pertinência. O indicador dessa valorização está bem patente na afirmação: «L’operatività 

stessa è essere e l’essere è in se stesso operativo».278 Apesar da envolvência da crença e do 

mistério, está em causa a efetividade do agir, tendo em conta o ponto de partida da sua 

emergência e das suas implicações práticas. A viragem para a valorização da atividade e da 

realidade prática, instrumental e efetiva da ação, permite vislumbrar o perfilamento de um 

novo paradigma teológico-económico, ou pelo menos, a sua representação renovada ou 

alterada. E o seu misterioso fundamento na performatividade da palavra e no exemplo de 

um ser historicamente delimitado como Cristo, é visto como o princípio legitimador. Verter 

o ser no agir, desvelar a natureza do primeiro através do segundo ou representar o seu 

mútuo relacionamento de modo indeterminado é, precisamente, a finalidade com que se 

interpreta ou reinterpreta a ontologia ocidental e a sua evolução. Pensador da complexidade 

e riqueza da potência como categoria fundamental da filosofia aristotélica, Agamben 

favorece aqui o acesso ao valor ontológico da realização, da efetividade e da operatividade, 

da ação e da sua determinação a partir da vontade. Realidade, virtualidade, operatividade, 

efetividade prática relacionam-se de modo complexo, decorrendo dessa relação uma 

iniludível indeterminação. 

 Na arqueologia do officium, expõe-se a análise da transformação ou da transição 

preparatória do serviço em dever. A apropriação da categoria proveniente da cultura latina 

para o universo da operatividade que se destacou na esfera religiosa, conduzirá à sua 

posterior explicitação no domínio ético e político. E, neste caso, a sua dimensão política 

constitui-se diretamente a partir da sua génese na cultura latina.279  

A operatividade, a eficácia e efetividade do agir pressupõem o dever, não como 

simples obrigação, mas como princípio determinante. A categoria nuclear de uma ação 

eticamente qualificada é, portanto, o dever ou o dever-ser. Não sendo uma obrigação, uma 

                                                
278 Agamben, G., OD: 65: «A própria operatividade é ser, e o ser é, em si mesmo, operativo.» 
279 Agamben, G., OD: 98. 



336 

 

regra ou uma imposição exterior, o dever é valorizado por aquele que se insere numa visão 

eticamente imperativa. A viabilização prática do dever e não a sua imposição artificiosa, 

levou Kant a associar verbalmente o poder e o dever. Pretendendo retirar a carga de 

exterioridade que ele venha a indiciar, pretendeu, como diríamos hoje, ‘naturalizá-lo’; 

porém, não nos esqueçamos que esse empreendimento pode revelar fissuras, visto que o 

desprezo radical pelas motivações e impulsos empíricos, o afastam daquilo que, pelo 

contrário, é mais natural. Em todo o caso, o objetivo da enunciação do dever nos moldes 

em que ele não coincida com nenhuma regra ou obrigação exterior mantém-se: o dever 

deve partir de uma auto-determinação e ser, o mais possível, coincidente com uma vontade 

verdadeiramente autónoma perante o poder que obriga ou subjuga, incluindo aquele que é 

politicamente qualificado. E essa autonomia pode, também, ser designada por uma 

afirmação ou auto-afirmação perante uma vontade ou um desígnio que se considera 

contaminado por uma vontade exterior, seja ela um indivíduo ou uma instância de poder. A 

penosa subjugação a existir, deve ser referida a uma subjetividade livre de qualquer 

exterioridade, ou seja, verdadeiramente autónoma. E, sendo assim, poderá perder-se uma 

referência negativa fundamental, aquela que a subjugação possui no contexto da predicação 

da categoria de homo sacer. 

A liberdade constitui o limite da possível conjugação do auto-constrangimento da 

conduta ou da ação; aquém da liberdade situa-se a determinação negativa do homo sacer, a 

sua disposição ilimitada ao poder soberano e a possibilidade de ser oprimido e destruído. O 

dever e o espaço volitivo da liberdade permite superar essa fronteira da subjugação e a 

passividade da disposição que ela pressupõe. Racional ou não, exteriorizado ou 

voluntarioso, o indivíduo pode, enfim, aceder ao nível da libertação que é, 

simultaneamente, a fronteira do exercício do poder soberano, que deixa de se afirmar de 

modo inexorável, deixa um espaço livre para a autodeterminação. Até que ponto essa 

possibilidade se torna, na prática, compatível com os condicionamentos concretos 

intervenientes na vivência do indivíduo e das comunidades perante o poder soberano é, 

ainda, uma questão em aberto. Contudo, o limiar da fatalidade da subjugação daquele que 

se encontra numa disposição paradoxal, de inclusão exclusiva perante o seu soberano, seja 

ele um indivíduo, entidade social ou estrutura comunitária disseminada ou descentralizada, 

perde-se ou permite aceder a um nível de positiva categorização. A capacidade de 



337 

 

afirmação do indivíduo ou do cidadão perante as estruturas ou instâncias de poder, já não se 

encontra confinada à impossibilidade de superação do arbítrio e da força do poder. 

Confrontado com ele, desafia-o. Faz parte desse desafio a busca da perfeição, a recusa da 

conduta a que se negou a qualidade da virtude, a avaliação da ação daquele que deve ou 

deveria representar a realização da melhor conduta e do melhor comando. A mera 

potencialidade da virtude torna-a insatisfatória: é na sua efetividade prática que ela se deve 

medir e na revelação dos seus efeitos concretos que reside a perfeição.280 Ser, dever-ser, 

virtude, vontade, princípio legislativo fundem-se, indeterminam-se ou entram numa 

circularidade que a genealogia e a arqueologia filosófica devem pôr em relevo.  

 O risco da vacuidade da lei e do dever é real e coexiste com a sua inegável inserção 

na ordem do mistério. Esta última qualificação, que pode ser, indubitavelmente, atribuída 

ao officium tendo em conta a sua ressonância teológica devidamente assinalada pela 

tradição é, agora, assumida no dever, que desde Kant, passa a pertencer ao uso regulador da 

razão e à paradoxal auto-imposição de uma vontade livre. Se o dever se torna, desde logo 

incerto e indeterminável na sua dimensão teorética, transforma-se no indicador essencial da 

ação, precisamente aquele que a enobrece. No final do seu ensaio Opus Dei, Archeologia 

dell’uffici, Agamben dá conta dessa proximidade entre o dever racional e a determinação 

própria do officium, apesar deste último se referir mais propriamente à matriz prática do 

sacerdócio. Aproximação problemática não apenas porque exige a aceitação da imbricação 

entre dois domínios, um sagrado e outro profano, mas também devido ao facto dessa 

nobreza da ação ser discutível: um sujeito que afirme a sua autonomia na base de uma 

sujeição, ainda que essa se explicite como auto-sujeição, é um sujeito problematicamente 

livre, ou que, dalguma forma se violenta a si próprio e considera essa autoviolência como o 

mais importante referente da sua auto-determinação. A marca teológica dessa violência 

precedeu a ideia do enobrecimento prático da ação a partir de um dever racionalmente 

determinado: é precisamente a paixão de Cristo que serve de base ou de referencial ao 

officium, ao seu valor como matriz prática da ação e que é agora aproximada ao dever a 

partir de certas abordagens mais fundamentalistas da tradição. A essa paixão é associada a 

violência, a humilhação e a sua aceitação. A vontade torna-se nobre, exactamente, na 

medida em que se sujeita a um desígnio que a diminui, aquele que rejeita 

                                                
280 Agamben, G., OD: 116. 



338 

 

incondicionalmente todos os impulsos empiricamente determinados. O comprazimento na 

auto-sujeição, ainda que associado à marca de uma verdadeira autonomia do sujeito é, sem 

dúvida, problemático. Apesar dessa autonomia como autosujeição, possuir maior nobreza 

do que a disposição negativa do homo sacer perante o poder soberano, não está isenta da 

objeção que a coloca no plano de uma outra sujeição e da satisfação que daí decorre. 

Chame-se a essa satisfação o efeito do respeito pela lei, ainda que não seja imposto do 

exterior, mas do próprio sujeito que se autodetermina, ou o efeito positivo de uma espécie 

de ‘sentimento racional’, continuaremos a lidar com uma diminuição do sujeito: com efeito, 

aquele que se humilha, quer perante um desígnio que decorre do plano transcendente e 

sagrado, quer perante um dever de base racional, pode surgir como diminuído, embora em 

termos kantianos essa pressuposição não se coloque.  

 A possibilidade da plena fuga à sujeição clássica do homo sacer pode ser, de certo 

modo, questionada. A realidade da autonomia, o afastamento perante uma lei e uma regra 

exterior são marcas indiciadoras da libertação dos indivíduos e dos povos face à 

humilhação mais propriamente política referida na relação soberana, mas o preço a pagar 

poderá ser uma nova humilhação ou uma nova sujeição. Porventura, mais aceitável e menos 

negativa do que a outra, mas, mesmo assim, discutível no plano ético e político. Em todo o 

caso, trata-se da afirmação da operatividade e não da inoperância perante as instâncias e 

relações de poder. No mandamento prático e ético presente na instituição criadora do 

officium e na prescrição do dever a partir da vontade autónoma, confluem a efetividade e a 

operatividade do agir e do gerir e não, apenas, do ser. A qualidade ética das ações implica a 

predominância do agir sobre o ser, a indeterminação de um e de e outro ou, à maneira 

heideggeriana, do agir implicado no ser como categoria suprema. Enaltece-se, por isso, um 

sentido prático do agir e da ação e não a disposição originária e passiva que revela o 

confronto do indivíduo ou do cidadão perante o soberano na afirmação radical do seu 

poder. Discutível e passível de objeções, esta visão da realidade do agir em detrimento da 

mera submissão à exterioridade do poder soberano, supõe uma distinta focalização na 

liberdade e na autonomia. Esta versão operativa da autonomia, envolve, no entanto, um 

sentido do mandamento e de uma obrigação e não da admissão da abertura de 

possibilidades; se, por um lado, se enaltece essa efetividade do agir, por outro, pode estar 

em causa o seu encerramento no limitado círculo de um dever a que não se pode fugir. Se, 



339 

 

na teologia económica assistimos à degradação da presença de um poder que passa a ser 

presentificado através de uma dimensão de representatividade ou da liturgia da glorificação, 

na predominância prática da operatividade do agir, do governar ou do administrar, desvela-

se a efetividade dominadora do agir imperativo. O comando a que a vontade se autosujeita, 

porém, pode não garantir a efectuação prática do agir e, no caso da matriz teológica como 

do universalismo ético de inspiração kantiana, podemos não constatar a emergência do agir 

que se deveria seguir ao mandamento; mas o dever-ser e o imperativo prático mantêm a sua 

força enunciadora e não podem ser menosprezados na finalidade que os destaca de uma 

potência privativa e de uma passividade ou sujeição pura e simples. O querer implicado no 

imperativo é, como vimos, também enganador do ponto de vista da qualidade da ação livre 

e que se pretende dotada de operatividade e eficácia. Um querer incompatível com o desejo 

empírico e com as preferências subjetivas será sempre restritivo. O sujeito que vê a sua 

vontade limitada ao ditame do comando do imperativo pode, neste caso, considerar-se, 

também, minorado e confrontado com a face de um subtil jugo. Teremos que rever a 

modernidade sob a forma de uma militante insubmissão, para que possamos recusar à 

vontade as formas mais tradicionais de impassibilidade, e de quase conformista disposição 

à vontade opressiva e, mesmo, destruidora do poder e dos seus desígnios outrora 

considerados originários e implacáveis.  

 Podemos anuir na instituição do dever kantiano como condição de possibilidade da 

sobrevivência da metafísica e do ressurgimento do imperativo de base teológica 

apresentado sob uma forma secularizada? Aceitaremos, sem mais, a radicação do dever na 

afirmação da imperatividade e da operatividade do officium? Poderá um modelo 

universalista que se impôs à modernidade ser prontamente interpretado como derivação 

secularizada da liturgia? Não nos esqueçamos, contudo, que a norma, a regra e o dever, no 

modelo de uma visão secularizada, não coincidem. A norma a que se deve obedecer, como 

prova a abordagem de Altissima Povertà, nem sempre se ajusta aquela que foi imposta pela 

ortodoxia da tradição teológica; o dever, neste caso, é mais indeterminado do que pode 

parecer numa ótica prontamente apta à secularização. Se o dever racional pode ser 

subvertido devido à sua vacuidade, a obediência à norma nem sempre significa obediência 

a um princípio de autodeterminação. O dever, a norma e a ação imperativa dizem-se, por 

isso, de muitas maneiras. A novidade libertadora do ideal de autonomia, ainda que 



340 

 

instituída por oposição à subjugação referida nos modelos clássicos e contemporâneos do 

poder político, esbarra, assim, em obstáculos e desvios interpretativos inesperados. 

Libertar-nos daqueles que são mais incómodos e inaceitáveis constitui a tarefa essencial do 

presente. A ela pertence a realização do percurso que vai do dever-ser autenticamente 

autónomo à realização efetiva da conduta e à sua efetividade prática libertadora. 

 A universalização do dever e do imperativo permite indicar o caminho para uma 

dimensão política propriamente dita, aquela que se encontra presente no serviço e na 

liturgia e não numa simples determinação ética da acção individual. No limite desse projeto 

político podemos verificar, porém, a falência da real transformação do dever-ser em 

realização e efetividade. Com efeito, a promessa, o serviço ao povo e a política por vir são 

ainda ideais por realizar. Prescindir da determinação prévia do imperativo da vontade, da 

operatividade como paradigma de uma outra ontologia ou de uma visão diferente a 

conceber, seria um outro projeto, porventura ainda mais arrojado e indeterminado.281 Um 

projeto em que os laços existentes entre violência e direito, e vida e direito possam ser 

cortados.282 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
281 Agamben, G., OD: 147. 
282 Agamben, G., Entrevista, in Antasofia 1. Potere, Milano, Mimesis, 2003, p. 214.  



341 

 

CONCLUSÃO 

 
 

A categorização política do conceito aristotélico de potência permite a clarificação 

de um percurso que revela a determinação positiva da privação e da abertura associada à 

possibilidade. A evolução e metamorfose dessa categorização no pensamento político de 

Agamben e, desde logo, a sua recondução a uma abordagem identificável como biopolítica 

tardia, mostrou, numa fase mais adiantada da sua obra (notoriamente nas obras Altissima 

Povertà e Opus Dei), a perda da positividade da indeterminação outorgada à potência. A 

prevalência da ação e da operatividade sobre a indeterminação ou ‘potência do não’, acaba 

por surpreender num pensamento que parece seguir, coerentemente, uma via de negação e 

da mera abertura. A pregnância da potência, daquilo que é possível ou virtual, não permite 

escamotear o facto de que na Metafísica de Aristóteles não se subvaloriza o ato nem se 

entende que o mesmo possa ser separado da potência; esta sinaliza o ato e inscreve-o na sua 

realidade ou estatuto ontológico: a potência não pode ser pensada sem o ato; aquilo que não 

decorre da potência (o não possível ou não atualizável) está fora da sua categorização, não 

lhe pertence.283  

Provavelmente a premência de uma maior envolvência na realidade política 

contemporânea e nas suas manifestações privilegiadas como sinais mais entusiásticos de 

uma procura pela alteração do estado do mundo, poderá ter influenciado a transformação 

teórica envolvida na passagem da potência à operatividade. Se, como vimos, a promessa 

messiânica mantém essa margem notável de indeterminação e abertura, a 

contemporaneidade não se compadece, porventura, com mais uma reatualização das figuras 

ontopolíticas da indeterminação e da possibilidade. É precisamente o quadro referencial da 

contemporaneidade que serviu de pressuposto para a figuração concreta do modelo 

biopolítico agambeniano, ou seja, aquele que impede que qualquer abordagem crítica se 

perpetue num circuito categorial de abstrações; nesse caso, tornou-se fundamental 

acompanhar (de forma constante) a matriz teórica da situação factual que, só 

aparentemente, se deve ausentar de um labor especulativo. Caso contrário haveria o risco 

                                                
283 Aristóteles, Metafísica, op. cit., 1047a 24-25.  



342 

 

de soçobrar numa insuficiência ou aceitar o compromisso teórico com um esquema 

meramente formal, já que o referente privilegiado do pensamento biopolítico qualquer que 

seja o autor que a ele se associe, é a exceção e, particularmente, aquela que surge 

inegavelmente na realidade política contemporânea. Se uma das críticas a que o autor 

romano foi sujeito (apesar do poder e da potência do seu pensamento) foi de não ter 

indicado de forma cabal esse referente ou de o situar numa envolvência factual 

insatisfatória tendo em conta a realidade do presente, tornou-se indispensável estabelecer 

uma clara indicação factual para o modelo biopolítico. Por outro lado, a potência e a 

possibilidade são enaltecidas não apenas na abordagem da metafísica clássica, mas na 

incursão pela ontologia heideggeriana e pelo confronto entre a humanidade e 

animalidade.284 

A questão do poder está sempre presente no pensamento biopolítico; estratifica-se 

através do modelo clássico centralizador ou dos modelos que, no presente, implicam a sua 

disseminação global fora do quadro de referência territorial do Ocidente. Nesses modelos o 

poder é pensado e questionado por via das figuras da subjugação quer sejam arcaicas ou 

reatualizadas; e o exemplo da exceção contemporânea constitui a figura mais presente e 

complexa da subjugação que tende sempre a replicar-se independentemente dos 

protagonistas e sujeitos. Se a modo de subjugação implicada na categoria do homo sacer 

pode suscitar reservas, o mesmo não deve suceder a outras formas que se apresentam ao 

observador ou crítico da realidade política. Tratando-se de uma categoria ético-política e 

jurídico-política não pode ser afetada pelos artifícios que pretendem separar ou catalogar a 

ação e as decisões públicas. A modulação do poder em Agamben apresenta, sobretudo, uma 

marca de negatividade, mas isso não significa que outras figuras que o revelam se esgotem 

nessa determinação. É o caso das figuras de ‘génio’ e de ‘amigo’; o poder e as dinâmicas de 

individuação e ação relacional que nelas se revelam não se reduzem a uma matriz de 

negatividade e transportam consigo a capacidade de afirmação do ator político quer exerça 

ou não funções relevantes no universo plural da polis. E se a potência (ou a possibilidade) 

atravessa todas essas figuras (marcadas ou não pela negatividade) isso permite dotá-las de 

uma inusitada complexidade que, em certa medida, parece escapar, mais uma vez, quer ao 

                                                
284 Agamben, G., US: 242: «(…) la possibilità non è una categoria modale fra le altre, ma è la dimensione 

ontologica fondamentale, in cui l’essere e il mondo si dischiudono della sospensione dell’ambiente animale.»  



343 

 

decisor quer aos que as pretendem pensar. A potência clarifica a inoperância e a 

operatividade, a ação privativa e a que se imiscui de forma declarada e inequívoca no real. 

Se a negação prevalece sobre a ação e a capacidade de recusa supera a decisão, isso 

encontra-se ou pode remeter-se à potência. Se a matriz da afirmação suprema do poder 

presente na teologia política se deixa anular pela atualização do poder na teologia 

económica, isso sucede por força do que é possível ou não. Se uma certa expectativa se 

sobrepõe à decisão ativa na via messiânica, e se a contemporaneidade deve ser interpretada, 

antes de mais, através da categoria de ‘poder destituinte’, isso deve-se à existência da 

afirmação ou anulação da possibilidade de agir.  

Agamben recusa o modelo clássico do Estado de direito em que é pensada de forma 

clara a limitação constitucional dos poderes.285 Prefere enfatizar a limitação ou mesmo 

perversão das chamadas sociedades abertas, assinalando a radicalização do liberalismo 

democrático. Se nos modelos clássicos a possibilidade de prever a atenuação da decisão 

liberal e o afastamento da legitimidade política constituem dados quase factuais, na visão 

biopolítica da sociedade que se ‘normalizou’ pela exceção, o controlo e a limitação dos 

poderes é muito mais difícil e imprevisível. A exceção traz consigo uma mácula 

fundamental que, doravante, tornará o poder incontrolado e a sua perversão mais 

permanente. 

Apesar da iniquidade da exceção ser negada na abordagem do messianismo, isso 

não a desaloja da sua posição cimeira na abordagem crítica. Sem que se esteja 

necessariamente a jogar com as palavras, a explicitação positiva da exceção no âmbito do 

messianismo é uma exceção no quadro do pensamento agambeniano. Se o confronto 

sistemático da exceção presente no paradigma concentracionário com a execção 

contemporânea deve ser manuseado com prudência (não iludindo os seus limites), isso não 

significa que se possa negar ou ‘branquear’ a realidade da segunda dimensão da exceção. A 

complexidade da realidade institucional do presente onde se movem e entrecruzam diversas 

entidades políticas e económico-financeiras mostra bem o absurdo em que incorrem 

aqueles que, de forma declarada ou não, pretendem anular a consistência e o poder da 

exceção contemporânea.  

                                                
285 Bobbio, Norberto, Liberalismo e democrazia, Milano, Simonelli Editore, 2006, pp. 37-38. 



344 

 

 Da mesma forma que não se pode ignorar a premência da ordem factual e da sua 

filtragem pelo pensar próprio da teorização crítica que, de uma forma ou de outra, se revê 

no legado de Foucault (e do seu curso de 17 de março de 1976 ao Collège de France), é 

sempre difícil aceitar qualquer pretensão è neutralidade. O pensar neutral, por vocação 

falsamente ‘naturalizador’, ou é equívoco ou enganador, por isso, desde que se ressalvem as 

devidas precauções face aos engodos marcadamente ideológicos, incumbe sempre ao 

investigador tomar posição acerca do real sociopolítico. O evitamento dessa senda em 

nome da afirmação asséptica do labor filosófico leva quase sempre à aceitação tácita de 

compromissos com a ficção política que corre sempre o risco de se ver capturada pela 

aparência ou pelos artifícios que no palco público inebriam os passivos espetadores da 

fábula.  

 Agamben, mesmo em textos mais recentes parece manter-se fiel à determinação 

positiva da potência como negação da ação e da decisão.286 A pura potência que ressalva a 

sua pura liberdade, ao ponto de se pensar a si mesma não sofre da limitação própria da 

concretização ou realização prática do ato. Contudo, essa possibilidade de se pensar a si 

mesma como pura potência situa-se aquém do pensamento do real uma vez que este não se 

esgota na mera possibilidade, na recusa ou destituição do poder. A capacidade de se pensar 

a si mesma não se deve restringir ao que (na terminologia metafísica clássica) não passa ao 

ato. O pensamento crítico pode, assim, eleger não apenas a mera virtualidade, mas 

justamente a negatividade da ação e decisão política. A liberdade do que se mantém ou se 

perpetua como inoperante não é suficientemente produtiva do ponto de vista político. A 

recusa e a expectativa serão, por isso, limitadas se não se ligarem à efetuação prática ou 

práxica. Enaltecer a liberalidade improdutiva da ação que se conteve na recusa ou na 

afirmação da mera possibilidade seria, de certo ponto de vista, um ponto débil na 

elaboração teórica do filósofo italiano. O pensamento não se enriquece na não 

produtividade prática, mas requer um sentido ativo e transformador que se verifica na 

reivindicação da desmontagem da máquina biopolítica. A inatividade, inoperância ou 

simples expectativa não permitem realizar essa desconstrução e o poder destituinte é, por 

isso, insuficiente. Ainda que se reafirme como capacidade de desativar um poder que se 

agrava nos seus efeitos iníquos, ou revertê-los através de um uso distinto, o poder 

                                                
286 Agamben, G., FR: 54. 



345 

 

destituinte parece insuficiente.287 A inoperância como ausência do fazer ou equivalência 

entre o realizar e o não realizar, irá parecer sempre insuficiente a quem em certos 

momentos do seu percurso reafirmou a necessidade de desativar a exceção. Esta é 

demasiado presente e poderosa para se contrariar com a simples possibilidade de lhe dar um 

outro uso; por isso, a insistência na necessidade de transformação da realidade política deve 

fazer-se acompanhar de uma realização política, porventura, mais eficaz do que aquela que 

é consignada através do poder destituinte. A indeterminação entre a norma e a extra-norma 

(mascarada pela vacuidade dos dispositivos da sociedade contemporânea) não se supera ou 

desativa pela simples esperança ou possibilidade de um outro uso. Apesar de recusar a 

sugestão inequívoca de qualquer projeto político transformador, o pano de fundo dessa 

necessidade que é também de transformação, permanece. A falsa representatividade e 

legitimidade política dos regimes democráticos não se supera com a indicação da grandeza 

contemplativa de uma forma de vida. Incumbe ao pensador crítico (quer se situe ou não na 

área da biopolítica) assinalar uma e outra: a necessidade de transformação e a sua base de 

incidência na sociedade que viu reforçar o estado de exceção e as condições que tornarão 

possível a desativação desse estado na sociedade por vir.  

O risco da ‘névoa mística’ não passou desapercebido a Agamben no momento em 

que pensa a premência da substituição da propriedade pelo uso.288 Numa sociedade em que 

a propriedade e as suas formas iníquas e injustas se estruturam na sua essência ao ponto de 

não ser já possível credibilizar qualquer alteração de superfície, a mera contemplação da 

sua potência de agir corre também o risco da insuficiência no quadro global da ação 

política. Fora do universo restrito da vida monástica parece improvável que a coincidência 

entre a vida e a sua regra autêntica possa ter efeitos na transformação que se exige. O 

habitus da vida consagrada nunca pode ser erigido a matriz ou modelo de relacionamento 

comunitário na polis, e isso deve-se a duas razões essenciais: em primeiro lugar porque se 

trata de uma comunidade restrita (com uma extensão limitada e que nunca pode ser 

comparável à vivência relacional e plural públicas) e restritiva (instituída a partir de um 

credo e ritualização específicas) e, em segundo lugar, porque a sua contrariedade face ao 

poder institucional dominante foi rapidamente absorvida; qualquer tentativa de ‘revolta’ foi 

                                                
287 Agamben, G., US: 348. 
288 Agamben, G., US: 111.  



346 

 

rapidamente anulada e reconduzida à visão limitativa de estrita obediência. A 

‘desobediência’ (que na prática significou a tentativa de fuga ao direito e a qualquer ordem 

que o permite instituir) foi prontamente reprimida e anulada. A recusa da vida 

institucionalizada e a sua ‘purificação’ pela coincidência com a regra como marca de 

autenticidade não evitou a dominação do poder eclesiástico. A idealização do projeto 

vivencial em que se verifica a ausência da separação da vida e da regra e a instauração de 

uma vivência comunitária autêntica traduziu-se num fracasso devido à reação do poder 

dominante da hierarquia. A procura da justiça e da recusa consequente da propriedade em 

nome da autenticidade do uso (que verdadeiramente significou uma tentativa de superação 

da ordem vigente a partir da afirmação do despojamento material extremo), não foi bem 

sucedida. Fracassou como ideal de vida regrada dentro e fora do universo eclesiástico. 

Sendo assim, a matriz da vida consagrada que reivindicou uma idealização para além da 

instituição mais alargada (a Igreja) não permitiu realizar a sua pretensão de deslocamento 

da ação para a forma de vida. Da mesma forma, a finalidade de deslocamento da esfera 

política e da ação pública para a esfera da forma de vida não obteve aqui um sucesso que o 

pudessem transformar num empreendimento exemplar. As bulas papais subsequentes à 

pretensão monástica reconduziram com severidade e prontidão a pretensão 

‘fundamentalista’ aos seus limites institucionais internos.289  

A superação das polaridades e dicotomias sempre presente no percurso do 

pensamento agambeniano ocorre mais uma vez no confronto entre a vida e a regra que 

aspira a uma ulterior e mais perfeita resolução na forma de vida. A interpretação do mundo 

e do real parece, por isso, exigir a sua vivência direta ou distante das mediações que 

obscurecem ou pervertem o modus vivendi. A recusa das formas que capturam a vida e que 

num outro contexto interpretativo se designariam de ‘alienadas’ são afastadas ou 

deliberadamente desapossadas do seu uso impróprio. A ressonância messiânica de uma tal 

abordagem parece sobressair sem dificuldade desta delineação do pensar. Se bem que a 

ascese não possa servir de matriz para a vivência política plural é de assinalar a necessidade 

de quebrar ou anular essa captura e o seu referente supremo consignado na exceção. A 

pretensão à exclusão da ordem jurídica-política vigente é aqui essencial apesar da 

                                                
289 Agamben, G., AP: 158: «Il momento critico nella storia del francescanesimo è quello in cui Giovanni XXII 

com la bolla Ad conditorem canonum revoca in questione la possibilità di separare proprietà e uso e, in questo 

modo, cancellare lo stesso presupposto su cui si fondava la paupertas minorile.»  



347 

 

contextualização restrita de ordem teológica em que a vivência da fé se institui como guia 

privilegiado. Se como vimos, essa pretensão falhou na comunidade restrita apesar da sua 

dimensão inegavelmente política (igualmente assinalável em qualquer fenómeno inerente à 

polis), terá que ser sempre atribuível à sociedade por vir como uma exigência 

incontornável. A ideia de que qualquer exigência ou necessidade de superação da ordem 

vigente está condenada ao fracasso é inaceitável. Reconduzir à falsa ou ilusória estabilidade 

da ordenação instituída pela exceção todos os que se opõem à ordem vigente, equivale à 

admissão do fracasso; significaria a impossibilidade de transformar a renúncia ao direito 

numa forma de vida.   

A dimensão política do serviço à comunidade não pode ser estruturada a partir de 

um ideal restrito; se desde os seus primórdios a cristandade se afasta ou pretende apartar da 

ordem jurídica, a abordagem do presente deve ter em conta a indissociabilidade do jurídico 

e do político e a exigência da sua transformação. A posição marginal (a fuga ao direito e à 

ordem jurídica) tem, por isso, os seus limites e revela prontamente as suas insuficiências. A 

transmutação da teologia política na teologia económica exige, por isso, a exigência dessa 

transformação para além da consciência do serviço à comunidade.290 A intenção de separar 

as duas ordens (jurídica e política) ou de se afastar de uma delas enfraquece o ‘projeto’, o 

ideal ou a mera intenção (que é uma exigência para um pensador da polis), de alteração do 

estado de coisas. Ainda que se questione a inevitabilidade dessa transformação proposta por 

uma abordagem determinista ou que se considere que a mesma será realizada 

independentemente dos protagonistas e agentes (conceção de base teológica), ela terá que 

ser considerada numa idealização do ‘serviço à comunidade’ que não se limite ao território 

de um pequeno grupo. O espaço dessa transformação deve ser alargado e referido à polis. A 

potência de agir deverá, por isso, inscrever-se no ato e na operatividade práxica. O ser 

potencial não será separado do agir no serviço à comunidade e na sua efetualidade prática 

se a pretensão for, coerentemente, realizar a transformação da realidade política ou a 

pretensão sugerida na metáfora da ‘desmontagem da máquina biopolítica. A implicação 

ontológica dessa efetualidade impede, porventura, que se continue a dar um destaque 

privilegiado à potência como categoria política; uma outra indissociabilidade acaba, por 

                                                
290 Agamben, G., OD: 30: «Il mistero dell’economia è un mistero dossologico, cioè litúrgico.»  



348 

 

isso, por se impor: a que envolve o ser e o agir.291 A presença da potência e do poder não 

deixam de se impor, mas a dimensão da operatividade e da ação, na sua negatividade ou na 

possibilidade de aceder a um universo idealizado em que se projete a transformação, não 

devem ser ignoradas. Ainda que se sugira que a ontologia ocidental tende a indeterminar o 

ser no agir, a possibilidade de atualizar o primeiro no segundo, nunca pode ser escamoteada 

como uma tarefa do presente. Se a indeterminação revela, sobretudo, a negatividade da 

realidade política, então não se poderá perpetuar e a ação deverá substituir a mera 

possibilidade ou exigir-se como a sua sequência natural. O dever pensado na ética e no 

aprofundamento da liturgia transmuta-se em prática ou ação ideal. A economia e a 

administração fazem parte da ação na polis e não se limitam a especificar a capacidade ou 

possibilidade de agir; trata-se, por isso, de pensar a capacidade de agir melhor e não apenas 

de determinar a indissociabilidade do ser e do agir ou o sentido do dever. E este pode ser 

pensado como a passagem à prática do sentido do ser. Contendo em si o ato, a potência não 

se pode dele abstrair nem evitar a sua realização mantendo-o, por assim dizer, expectante. 

Esse ato manifestando-se na operatividade e na ação tem que ser assumido sem 

subterfúgios. E o governo e transformação da polis são os seus territórios privilegiados de 

expressão. Se existe uma relação essencial entre a potência e a possibilidade de não agir ou 

a privação, ela não se pode perpetuar e Agamben manifesta-o de forma iniludível nas obras 

Altissima Povertà e Opus Dei. Se a base dessa abordagem já se encontra, até certo ponto, 

no texto Il Regno e la Gloria, torna-se mais explícita nos referidos textos. Se a potência só 

existe na relação com a impotência ou com a potência de não, deve convocar-se igualmente 

a sua unidade intrínseca com o ato. Uma potência que se esgota na privação não acede 

plenamente à sua perfeição. A sua realização faz parte da sua dimensão ontológica e é o ato 

ou a sua melhor ‘realização possível’ que a configura. E a dimensão ético-política do dever 

integra também essa dimensão. Para Agamben, o dever faz parte da ontologia da 

operatividade e é, precisamente, a partir de Kant (apesar da sua indeterminação e da 

categorização formal) que essa noção se tornou mais premente, não obstante se encontrar já 

prefigurada no pensamento medieval. O mandamento exprime a coincidência do ser com o 

agir ou do ser com o dever-ser e ela surge já anteriormente sob a forma do officium. Torná-

lo mais atualizado ou realizável constitui a tarefa do presente. E isso implica atualizar a 

                                                
291 Agamben, G., OD: «L’operatività stessa è essere e l’essere è in se stesso operativo.»  



349 

 

inscrição do dever, da vontade e do agir e não manter a virtualidade privativa da potência 

ou transmutá-la na possibilidade de desativar o poder instituído. Os limites dessa 

destituição, bem como da manutenção da potência na esfera da privação contrariam a 

necessidade ou exigência da transformação assinalada. Agamben encontra-se ‘capturado’ 

pelo fascínio de uma tal desativação ou possibilidade de destituição quando prescreve para 

o pensar o ideal de superação do dever e da vontade; porém, essa problematização 

filosófica pode conduzir a uma insuficiência ou a uma via aporética. Mas a par desse 

fascínio existe a consciência da impossibilidade de fugir à representatividade do ser e do 

agir na efetualidade. Através desta se poderia aceder finalmente à superação entre o pensar 

e o próprio objeto.292 E a ideia, para muitos apenas fantasiosa, de aventura exprimiria 

também essa dimensão porventura mais próxima da vivência autêntica do real em que a 

palavra e o ser pudessem coincidir.293 

A tarefa do que se partilha na exigência da política por vir é a de uma transformação 

que não implique um ‘novo início’ ou ‘reinício’, mas que possa contrariar a perpetuação e 

radicalização da exceção contemporânea. Não a desativação nos termos agambenianos, 

nem a máscara reformista ou falsamente humanizadora, mas a assunção de alguma 

radicalidade que nenhum ‘projeto’ parece incorporar. A conformação com a condição de 

dissensão insanável e com o estado de crise, cíclico ou regularizado constituem ameaças a 

essa exigência. A uma aparente estabilidade não se pode, porém, contrapor uma rutura que 

repugna à vontade do comum. Se os povos parecem desconfiar dos projetos e ideais 

revolucionários ou se apressam a relembrar a sua inviabilidade ou fracasso, aceitam essa 

ideia e condição de estabilidade que, inscrevendo-se na exceção contemporânea, implica os 

mesmos riscos de radicalidade revolucionária. Se agora o ‘reinício revolucionário’ é 

proposto no contexto da situação de emergência e dos condicionantes necessários para a 

sua superação, a sua aceitação leva a uma contradição: aceitar uma radicalidade liberalizada 

(sancionada pela ideia de sociedade aberta) que se substitui a um qualquer projeto 

revolucionário que no passado conduziu a sociedades totalitárias. Se historicamente a 

discórdia e a reconciliação pertenceram ao mesmo domínio de pertença, à medida que a 

                                                
292 Agamben, G., GU: 13. 
293 Agamben, G., AV: 35; Wall, Thomas Carl, Radical passivity. Levinas, Blanchot, and Agamben, State 

University of New York Press, 1999, pp. 160-161.  

 



350 

 

exceção se agrava, a coesão pode estar comprometida. A brutalidade e ‘incivilidade’ dos 

conflitos do presente prova que essa natureza comum se pode perder. A reconciliação e a 

ancestral finalidade de pacificação tornam-se mais distantes ou inviáveis.  

A politização de todos os atos da vida em comunidade está presente na natureza dos 

conflitos e discórdias e a aparente e enganadora separação do que pertence à ordem jurídica 

e à ordem política é um exemplo desse facto. Se a vida e a vida politicamente qualificada se 

indeterminam e são capturadas pela condição ou estado de exceção, deixa de ser viável a 

reconciliação; ela só surge da superação dessa situação anómala que nunca se pode ignorar 

nem camuflar. Essa extensão da politização da vida a partir do paradigma biopolítico já se 

encontra, de certo modo, esboçada na problematização da separação clássica entre a ‘casa’ 

e a ‘cidade’. A vida familiar e a vida pública não apenas se indeterminam, mas relacionam-

se de modo complexo; essa complexidade parece escapar a muitas avaliações críticas. A 

marca dessa indeterminação e imbricação encontra-se tanto nos atos aparentemente 

insignificantes como nos eventos políticos ou político-militares extremos. A guerra civil 

constitui um desses eventos e foi abordada num texto de Agamben publicado recentemente, 

mas que constitui a base de uma conferência de 2001.294 A guerra civil revela a quebra da 

matriz clássica da separação entre o privado e o público, entre a intimidade e a 

exterioridade nas relações humanas politizadas.295 Momento em que se exalta a estranheza 

e estilhaça a indiferença nessas relações, a guerra civil reatualiza a ferocidade e a crueldade 

extremas. Ressalvando as devidas proporções e consequências mais manifestas, a 

aproximação ou comparação entre a guerra civil e a crise política permite também perceber 

a revelação da dimensão unitária do fenómeno político. Neste último, a indeterminação do 

privado e do público torna-se mais evidente, mas não passa a existir nesse momento. Daí 

que a mútua ou dialética implicação de um domínio no outro se deva afirmar sem rodeios 

ou deixe de passar, doravante, despercebida. Parecendo revelar a exceção, esses eventos 

retiram-na da sombra, do lugar onde coincide com a regra. E a exigência de cumprimento 

escrupuloso de regras – sobretudo em momentos em que esses eventos extremos assolam a 

vida privada/ pública – é, na verdade, a defesa da imposição da exceção contemporânea. A 

fragmentação ou a quebra radical das regras no auge do conflito é apenas a face mais 

                                                
294 Agamben, G., ST. 
295 Agamben, G., ST: 23: «La stasis non ha il suo luogo all’interno dela casa, ma constituisce piuttosto una 

soglia di indifferenza fra oikos e polis, fra parentela di sangue e cittadinanza.»  



351 

 

visível desse limiar. Essa quebra está já presente na exigência de cumprimento de regras 

que permitam manter uma condição favorável à justiça e equidade estrutural da polis. A 

exposição à morte e à destruição constantemente assinalada na matriz do pensamento 

biopolítico torna-se apenas num sintoma visível da referida indeterminação e coincidência 

essencial entre a regra e a exceção. Embora Agamben na conferência sobre a guerra civil se 

incline (talvez de modo previsível) a identificar as guerras civis ao fenómeno do terrorismo 

atual é notório que existe uma base multifacetada e, por vezes, fluida e desconhecida a 

determiná-las. E não raras vezes é a implosão das estruturas de poder, o caos e a 

multiplicação de facções que as determinam, alimentando a dissensão e a destruição. Na 

fórmula dessa complexidade deve também comparecer a difícil gestão dos quadros de 

referência geopolíticos.  

A instituição problemática da soberania nas sociedades democráticas e o 

deslocamento e disseminação das esferas de exercício do poder tornou-se uma questão 

recorrente de abordagem crítica. A contínua incapacidade em assegurar o que geralmente se 

designa por equidade material ou de concretizar indicadores aceitáveis de justiça social, a 

par da defesa minimalista da liberdade na simples aceção de igualdade política e jurídica, 

contribuem para a falência do ideal democrático contemporâneo; e se a exceção 

contemporânea veio agravar essa negatividade assiste-se de forma mais notória, à quebra da 

solidez da soberania e do seu exercício. A debilidade ou disfunção do poder nas sociedades 

contemporâneas significa, entes de mais, que se verifica uma real impossibilidade em 

assumir e praticar um papel político mesmo ao nível das instâncias governativas. Em 

particular na Europa, essa debilidade tem servido para fortalecer o poder e ação de 

entidades que, pelo menos formalmente, se situam fora da esfera política. O nível de 

controvérsia ao nível político deixou de se focar na separação entre democracia formal ou 

democracia substantiva para problematizar a democracia na sua essência. E, nesse caso, o 

pensamento biopolítico, apesar da usual radicalidade com que exprime esse 

questionamento, não pode deixar de centrar a sua atenção na fragmentação, perda de 

consistência e ilegitimidade do próprio poder soberano. Numa imagem do Levitã que surge 

numa cópia manuscrita de Hobbes, os pequenos homens não olham para a cabeça da figura, 

mas para o leitor: a fonte do poder soberano parece deslocar-se do seu foco de atenção 



352 

 

clássico para interpelar os outros ou a si mesmo como parte da multidão.296 Torna-se, 

assim, inevitável o questionamento acerca da legitimidade da fonte do poder. O 

descentramento institucional do poder e a perda da referência da sua base é também o alvo 

desse questionamento. Nele centram-se as questões da relação entre o público e privado, o 

espaço de representação da ação e a esfera civil, a unidade e a multiplicidade. O facto de se 

questionar e pretender preservar a representatividade pública e política não impede a 

valorização plural e agonística da unidade. E esta significaria uma mais autêntica fonte de 

representatividade política. Se no presente se reconhece que o significado verdadeiramente 

político da ação pública se encontra subalternizada diante de outras formas de poder, isso 

significa antes de mais um enfraquecimento da unidade representativa do poder que, em 

princípio, deverá sempre radicar na vontade do povo. Se os seus representantes se afastam 

daquele que deveria ser o seu papel na ação pública, isso conduz ao enfraquecimento da sua 

legitimidade. Procurar fortalecê-la reconduzindo a soberania a uma unidade em que se 

quebram as dicotomias e polaridades opressoras e destrutivas, constitui a finalidade última 

da sociedade por vir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
296 Agamben, G., ST: 38.  



353 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

 
Obras de Giorgio Agamben 

 

 

Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale, Torino Einaudi, 1977 

 

Infanzia e storia. Distruzione dell’esperienza e origine della storia, 1978, (Nuova edizione 

accresciuta [2001]).  

 

Gusto, Enciclopedia Einaudi, Vol. 6, Torino, Einaudi, 1979, Macerata, Quodlibet, 2015. 

    

Il linguaggio e la morte. Un seminario sul luogo della negatività, Torino, Einaudi, 1982  

 

(Con Gilles Deleuze), Bartleby. La formula della creazione, Quodlibet, 1993 

 

L’uomo senza contenuto, Quodlibet, 1994 

 

Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino, Piccola Biblioteca Einaudi, 1995. 

 

Mezzi senza fine. Note sulla politica, Torino, Bollati Boringhieri, 1996. 

 

Chel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimone. Homo sacer III, Torino, Bollati 

Boringhieri, 1998 

 

Il Tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani, Torino, Bollati Boringhieri, 2000 

 

La comunità che viene, Torino, Bollati Boringhieri, 2001 

 

L’aperto. L’uomo e l’animale, Torino, Bollati Boringhieri, 2002. 

 

Idea della prosa, (Nuova edizione illuminata e accresciuta), Quodlibet, 2002.  

 

Stato di eccezione, Homo sacer II, 1, Torino, Bollati Boringhieri, 2003 

 

(Con Valeria Piazza), L’ombre de l’amour. Le concept d’amour chez Heidegger, Éditions 

Payot & Rivages, 2003  

 

Il giorno del giudizio, Roma, nottetempo, 2004. 

 

Genius, Roma, nottetempo, 2004. 

 



354 

 

Profanazioni, Roma, nottetempo, 2005.   

 

La Potenza del pensiero. Saggi e conferenze, Vicenza, Neri Pozza Editore, 2005.  

 

Che cos’è un dispositivo?, Roma, nottetempo, 2006.  

 

L’amico, Roma, nottetempo, 2007. 

 

Ninfe, Bollati Boringhieri, 2007.  

 

Il regno e la gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e del governo. Homo 

sacer, II, 2, Vicenza, Neri Pozza Editore, 2007. 

 

Che cos’è il contemporaneo? Roma, nottetempo, 2008.  

 

 Il sacramento del linguaggio. Archeologia del giuramento. Homo sacer, II, 3, Roma, 

Editore Laterza, 2008. 

 

La natura delle cose di Virgilio Sieni con il testo Lucrezio, appunti per una drammaturgia 

di Giorgio Agamben, Firenze, Maschietto Editore, 2008.   

 

Signatura rerum. Sul metodo, Torino, Bollati Boringhieri, 2008. 

 

Nudità, Roma, nottetempo, 2009. 

 

Categorie italiane. Studi di poetica e di letteratura, Roam, Editori Laterza, 2010.  

 

La chiesa e il regno, Roma, nottetempo, 2010. 

 

(Con Monica Ferrando), La ragazza indicibile. Mito e mistero di Kore, Milano, Mondadori 

Electa, 2010.  

 

Altissima Povertà. Regole monastiche e forma di vita. Homo sacer, IV, I, Vicenza, Neri 

Pozza Editore, 2011. 

 

Dell’ utilità e degli inconvenienti del vivere fra spettri,Venezia, Corte del Fontego, 2011.  

 

Opus Dei, Archeologia dell’ufficio, Homo sacer,II, 5, Torino, Bollati Boringhieri, 2012 

 

Che cos’è il comando, nottetempo, 2013, trad. Jöel Gayraud, Qu’est-ce que le 

commandement, Éditions Payot & Rivages, 2013.  

 

Il mistero del male. Benedetto XVI e la fine dei tempi, Editori Laterza, Roma, 2013. 

 

Il fuoco e il racconto, Roma, Nottetempo, 2014. 

 

L’uso dei corpi, Vicenza, Neri Pozza Editore, 2014. 



355 

 

Stasis. La guerra civile come paradigma politico. Homo scer, II,2, Torino, Bollati 

Boringheri, 2015.  

 

L’avventura, Roma, Nottetempo, 2015.  

 

 

 

 

 

Outros textos do autor 

 

 

«Sui limiti della violenza.», in Nuovi argomenti nº 17, pp. 159-173, 1970. 

 

«La fin de la pensée», Le nouveau commerce, pp. 53-54, 1982.  

 

«Disappropriata maniera», in Giorgio Caproni, (a cura di G. Agamben) Res Amissa, pp. 7-

26, Garzanti, 1991.   

 

«Le cinema de Guy Debord» (1995), in Image et mémoire, pp. 65-76, Hoëbeke, 1998. 

 

«We refusees», trad. Michael Rocke, Symposium, Summer 1995. 

 

Politica del exilio, trad. Dante Bernardi, Archipiélago. Cuadernos de crítica de la cultura. 

Barcelona, Nº 26-27, 1996.  

 

«Per una filosofia dell’infanzia.», in Perfetti & Invisibili, ed. Franco Lacecla (Milano, Skira 

Editore, 1996. 

 

«Intervista a Giorgio Agamben», in Antasofia 1, Potere, Milano, Mimesis, 2003. 

 

«No al tatuaje biopolitico», in Zornviabrest, 06/ 2/ 2004. 

  

«Rethinking marxism. Interview», in Rethinking Marxism, Vol. 16, Abril 2004. 

 

«Da teologia política à teologia económica. Entrevista com Giorgio Agamben.», trad. 

Selvino José Assman, in Revista Internacional Interdisciplinar Interthesis, 24/ 07/ 2004. 

 

«An interview with Giorgio Agamben», Trad. Morag Goodwin, German Law Journal, Vol. 

05, 05, pp. 609-614, 2004. 

 

«Note liminaire sur le concept de démocratie», in Démocratie, dans quel état?, Paris, La 

Fabrique, 2009. 

«Metropolis», in www.generation-online.org/p/fpagamben4.html 

«Movement», in www.generation-online.org/p/fagamben3.html  

 

«Qu’est-ce qu’un mystère?», in  Le voyage initiatique, Albin Michel, 2011.  



356 

 

«Conversation avec Giorgio Agamben: La crise sans fin comme instrument de pouvoir.», 

Trad. Louise Desrenards, in La Revue des ressorces, 11 Juin 2013. 

 

«Que l’Empire latin contre-attaque.», in Liberation, 24/ 03/ 2013. 

 

For a theory of destituent power, Public lecture in Athens, 16.11.2013,  

http://www.chronosmag.eu/index.php/ 

 

«Arqueologia da obra de arte», Trad. Vinícius Nicastro Honesko, Revista de Filosofia 

Princípios, V. 20, Nº 34, pp. 349-361, Natal julho/ dezembro 2013. 

 

«Obsessão securitária e democracia.», in Le Monde Diplomatique, Ed. Portuguesa, II série, 

Nº 87, pp. 36-38, Janeiro de 2014. 

 

«Estado de exceção e genealogia do poder», Trad. Daniel Arruda Nascimento, Revista 

Brasileira de Estudos Políticos, Belo Horizonte, nº 108, pp. 21-39, Janeiro/ Junho de 2014.  

 

 

 

 

Obras colectivas 

 

 

État et Santé, Cahiers de L’Institut Allemand, publiés par Karl Epting, IV, Paris, Fernand 

Sorlot, 1942. 

 

Antasofia 1. Potere. Com interventi di Agamben, Chomsky, May, Revel, Milano, Mimesis, 

2003. 

 

La biopolitica. Il potere sulla vita e la costituzione dellas oggettività, (a cura di Pierandrea 

Amato), Milano, Mimesis, 2004 

 

Politics, metaphysics, and death. Essays on Giorgio Agamben’s Homo Sacer (Ed. Andrew 

Norris), Duke University Press, 2005. 

 

The neighbor. Three inquiries in political theology, Zizek, Slavoj, Santner, Eric L., 

Reinhard, Kenneth, The University of Chicago Press, Chicago and London, 2005. 

 

Biopolitica. Storia e attualià di un concetto (a cura di Antonella Cutro), Verona, Ombre 

Corte, 2005. 

Hannah Arendt e o Político, Cadernos de filosofia, Instituto de Filosofia da Linguagem, 

Lisboa, Colibri, 2006.  

 

Les Temps modernes, nº 635-636, novembro-dezembro de 2005, janeiro de 2006. 

 

La literature en puissance. Autour de Giorgio Agamben, (Dir. Guillaume Asselin et Jean-

François Bourgeault), Québec, VLB Éditeur, 2006. 

http://www.chronosmag.eu/index.php/


357 

 

Cardoso, Rui Mota (coord.), Política, Politics, Agamben, Marramao, Rancière, Sloterdijk, 

Crítica do contemporâneo. Conferências Internacionais, Serralves, 2007, Criticism of 

contemporary issues. Serralves International Conferences, 2007. Fundação de Serralves. 

 

Giorgio Agamben, Sovereignty & Life, (Ed. Matthew Calarco and Steven De Caroli), 

California, Stanford University Press, 2007. 

 

Comité Invisible, L’insurrection qui vient, Paris, La Fabrique, 2007. 

 

The Agamben Effect, (Ed. Alison Ross), Duke University Press, 2007. 

 

The Agamben Dictionary, (Edited by Alex Murray and Jessica Whyte), Edinburgh 

University Press, 2011. 

 

From Agamben to Zizek. Contemporary critical theorists, (Ed. Jon Simons), Edinburgh 

University Press, 2010. 

 

Homo, caput, persona. La costruzione giuridica dell’identità nell’esperienza romana 

dell’epoca di Plauto a Ulpiano (a cura di Alessandro Corbino, Michel Humbert, Giovanni 

Negri), Pavia: IUSS Press, 2010. 

 

The Work of Giorgio Agamben, Law, literature, life (Ed. Justin Clemens, Nicholas Heron 

and Alex Murray), Edinburgh University Press, 2008/ 2011 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



358 

 

Outras Obras 

 

 

Amery, Jean, At the mind’s limits. Contemplations by a survivor on Auschwitz and its 

realities, Trad. Sidney Rosenfeld, Stella Rosenfeld, Indiana Univ. Press, 1980. 

 

Arendt, Hannah, A condição humana, Trad. Roberto Raposo, Lisboa, Relógio D´Água, 

2001. 

 

_____, A promessa da política, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Relógio D’Água, 

2007. 

 

_____, As origens do totalitarismo, Trad. Roberto Raposo, Lisboa, D. Quixote, 2006.  

 

_____, Compreensão e política e outros ensaios, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, 

Relógio D’Água, 2001. 

 

_____, Du mensonge à la violence, trad. Guy Durand, Paris, Calmann-Levy, 2007. 

 

_____, Eichmann em Jerusalém. Uma reportage sobre a banalidade do mal, Trad. Ana 

Corrêa da Silva, Coimbra, Ed. Tenacitas, 2003. 

 

_____, Entre o passado e o futuro, Trad. José Miguel Silva, Lisboa, Relógio D’Água, 2006 

 

_____, Responsabilidade e juízo, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Dom Quixote, 2004/ 

2007. 

 

Aristóteles, Metafísica, EdiciónTrilingúe por Valentín GarcíaYebra, Madrid, Gredos, 1982. 

(2).    

 

Augé Marc, La communauté illusoire, Paris, Éditions Payot & Rivages, 2010 

 

Badiou, Alain, Peut-on penser la politique? Paris, Seuil, 1985. 

 

_____, Second manifeste pour la philosophie, Paris, Flammarion, 2010. 

 

Badiou, Zizek, L’idée du Communisme. Conférence de Londres, 2009, Paris, Lignes, 2010.  

 

Badiou,  Zizek,  L’idée du communism, volume 2, Conférence de Berlin, 2010, Paris, 

Lignes, 2011.  

 

Balibar, Étienne, Race, nation, classe: les identités ambigües, Paris, La Découverte, 2007. 

 

_____, Sobre a ditadura do proletariado, trad. José Saramago, Lisboa, Moraes Edit., 1977. 

 

Bataille, Georges, La structure psychologique du fascisme, Lignes, 2009. 

 



359 

 

Bauman, Zygmunt, Dentro la globalizzazione. Le conseguenze sulle persone, Trad. 

Oliviero Pesce, Roma-Bari, Editore Laterza, 2001. 

 

_____, Modernidade e Holocausto, Trad. Marcus Penchel, Rio de Janeiro, Jorge Zahar 

Editor, 1998. 

 

_____, Comunidade. A busca por segurança no mundo atual, Trad. Plínio Dentzien, Rio de 

Janeiro, Jorge Zahar Editor, 2003. 

 

_____, Vidas desperdiçadas, Trad. Carlos Alberto Medeiros, Rio de Janeiro, Jorge Zahar 

Editor, 2005. 

 

Beaulier, Alain, Michel Foucault et le controle social, Québec, Presses de L’Université 

Laval, 2006. 

 

Beck, Ulrich, A Europa alemã. De Maquiavel a ‘Merkievel’: estratégias de poder na crise 

do euro, Trad. M. Toldy e T. Toldy, Lisboa, Ed. 70, 2013. 

 

_____, La société du risque. Sur la voie d’une autre modernité, Trad. Laure Bernardi, 

Paris, Flammarion, 2001. 

 

_____, Pour un Empire Européen, Trad.  Aurélie Duthoo, Paris, Flammarion, 2004. 

 

_____, Qu’est-ce que le cosmopolitisme, Trad. Aurélie Duthoo, Paris, Aubier, 2006. 

 

Benjamin, Walter, «Critique de la violence» in Œuvres I, Trad. M. de Gandillac, R. 

Rochlitz e P. Rusch, Paris, Gallimard, 2000. 

 

Benjamin, Walter, O anjo da História, Trad. João Barrento, Lisboa, Assírio & Alvim, 

2010. 

 

Benveniste, Émile, Le vocabulaire des institutions indo-européennes. 2. Pouvoir, droit, 

religion, Paris, Minuit, 1969/ 2005. 

 

Berardi, Franco, La fabrica de la infelicidad. Nuovas formas de trabajo y movimiento 

global, Trad. M. Aguilar Hendrickson, P. A. Leatxe, Madrid, Traficantes de Sueños, 2003. 

 

Bhabha, Homi K., Les lieux de la culture. Une théorie postcoloniale, Trad. Françoise 

Bouillot, Paris, Payot, 1994. 

 

Blyth, Mark, Austeridade. A história de uma ideia perigosa, Lisboa, Quetzal, 2013. 

 

Bobbio, Norberto, Liberalismo e democrazia, Milano, Simonelli Editore, 2006. 

 

_____, Eguaglianza e libertà, Torino, Einaudi, 1995/ 2009. 

 

_____,Il futuro della democrazia, Torino, Einaudi, 2011. 



360 

 

_____, L’età dei diritti, Torino, Einaudi, 1990/ 1997. 

 

_____, Stato, governo, società. Frammenti di un dizionario politico, Torino, Einaudi, 1985/ 

1995. 

 

_____, Thomas Hobbes, Einaudi, Torino, 1989/ 2004. 

 

Borges-Duarte, Irene, Arte e técnica em Heidegger, Lisboa, Documenta, 2014. 

 

Bradley, Arthur, Fletcher, Paul (Ed.), The politics to come. Power, modernity and the 

messianic, New York, Continuum, 2010. 

 

Butler, Judith, Gayatri Chakravorty, Spivak, L´état global, Trad. Françoise Bouillot, Paris, 

Payot, 2007. 

 

Cacciari, Massimo, Icone della legge, Milano, Adelphi Edizioni, 1985/ 2002. 

 

_____, Il potere che frena, Milano, Adelphi Edizione, 2013.  

 

Calan, Ronan de, Moati, Raoul, Zizek, Marxisme et psychanalyse, Paris, PUF, 2012. 

 

Canetti, Elias, Masse et puissance, Trad. Robert Rovini, Paris, Gallimard, 2006. 

 

Castel, Robert, L’insécurité sociale. Qu’est-ce qu’être protégé?, Paris, La République des 

Idées/ Seuil, 2003. 

 

Castoriadis, Cornelius, Thucydide, la force et le droit. Ce qui fait la Grèce, 3. Séminaires 

1984-1985. La Création humaine IV, Paris, Seuil, 2011. 

 

Castro, Edgardo, Giorgio Agamben. Una arqueologia de la potencia, USAM Edita, Buenos 

Aires, Jorge Baudino Ediciones, 2008. 

 

Crépon, Marc Stiegler, Bernard, De la démocratie participative. Fondements et limites, 

Mille et une Nuits, 2007/ 2010. 

 

Cutro, Antonella, «Che cosa significa “biopolitica”?», Introdução a Biopolitica. Storia e 

attualità di un concetto, Verona, Ombre Corte, 2005. 

 

Debord, Guy, La société du spectacle, Paris, Gallimard, 1992. 

 

Dederichs, Mario R., Heydrich, Paris, Tallandier, 2007. 

 

Deleuze, Gilles, Critique et clinique, Paris, Minuit, 1993/ 2006. 

 

_____, Qu’est-ce que la philosophie, Paris, Minuit, 1991/ 2005. 

 

Derrida, Jacques, Cosmopolites de tous les pays, encore un effort!, Paris, Galilée, 1997.  



361 

 

Derrida Jacques, Maurizio Ferraris, Il gusto del segreto, Roma-Bari, Laterza, 1997, Trad. 

Miguel Serras Pereira, O Gosto do segredo, Fim de século, 2006. 

 

_____, Histoire du mensonge. Prolégomènes, Paris, Galilée, 2012. 

 

_____, Spectres de Marx, Paris, Galilée, 1993. 

 

_____, Apprendre à vivre enfin. Entretien avec Jean Birbaum, Paris, Galilée, 2005. 

 

_____, Béliers. Le dialogue ininterrompu: entre deux infinis, le poème, Paris, Galilée, 

2003. 

 

_____, Force de loi, Paris, Galilée, 1994/ 2003. 

 

_____, Le souverain Bien, Trad. Fernanda Bernardo, O Soberano Bem, (Edição bilingue), 

Viseu, Palimage, 2004. 

 

_____, Séminaire, La bête et le souverain, Volume I (2001-2002), Paris, Galilée, 2008. 

 

_____, Sob palavra. Instantâneos filosóficos, trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Fim de 

Século, 2004. 

 

_____, Stiegler, Bernard, Échographies. De la Télévision. Entretiens filmes, Paris, Galilée, 

1996. 

 

Dickinson, Colby, Agamben and theology, T & T Clark, 2011. 

 

Dominick La Capra, Historia y memoria después de Auschwitz, Prometeo Libros, 2008. 

 

Durantaye, Leland de la, Giorgio Agamben. A critical introduction, California, Stanford 

University Press, 2009. 

 

Dworkin, Donald, A virtude soberana. A teoria e a prática da igualdade, Trad. Jussara 

Simões, São Paulo, Martins Fontes, 2005. 

 

Esposito, Roberto, L’impersonale. In dialogo com Roberto esposito (a cura di Laura 

Bazzicalupo), Milano, Mimesis, 2008. 

 

_____, «Per una critica di Hannah Arendt», in Hannah Arendt, filosofia, politica, verità, 

Roma, 2001. 

 

_____, Bíos. Biopolitica e filosofia, Torino, Einaudi, 2004. 

 

_____, Communitas. Origine e destino della comunità, Torino, Einaudi, 2006. 

 

_____, Termini della politica. Comunità, Immunità, Biopolitica, Milano, Mimesis, 2008. 

 



362 

 

_____, Terza persona. Politica della vita e filosofia dell’impersonale, Torino, Einaudi, 

2007. 

 

Farrell, Mary, Fella, Stefano, Newman, Michael, European integration in the 21st century. 

Unity in diversity? Sage Publications, 2002. 

 

Foucault, Michel, Il faut défendre la société, Cours au Collège de France, 1976, Paris, 

Gallimard, Seuil, 1997. 

 

_____, Dits et écrits, vol. III, 1976-179, Paris, Gallimard, 1994. 

 

_____, Naissance de la biopolitique. Cours au collège de France, 1978-1979, Paris, 

Gallimard/ Le Seuil, 2004. 

 

_____, Sécurité, territoire, population. Cours au Collège de France, 1977-1978, Paris, 

Gallimard/ Seuil, 2004. 

 

Franco de Sá, Alexandre, Do decisionismo à teologia política. Carl Schmitt e o conceito de 

soberania, Covilhã, Lusosofia, 2009. 

 

Fumagalli, Andrea, Mezzandra, Sandro (Ed.), Crisis in the global economy, Trad. Jason F. 

Mcgimsey, Semiotext(e), Ombre Corte, 2010. 

 

Geyer, Michael, Fitzpatrick, Sheila (Ed.), Beyond totalitarianism. Stalinism and Nazism 

compared, Cambridge Univ. Press, 2009. 

 

Giddens, Anthony, As consequências da modernidade, Trad. Fernando L. Machado e Maria 

M. Rocha, Oeiras, Celta, 2005. 

 

Habermas, Jürgen, Après l’état-nation. Une nouvelle constellation politique, Trad. Rainer 

Rochlitz, Paris, Fayard, 2000. 

 

Habermas, Jürgen, Um ensaio sobre a constituição da Europa, Trad. M. Toldy e T. Toldy, 

Lisboa, Ed 70, 2012. 

 

Harink, Douglas (Edit.), Paul, philosophy and theopolitical vision: critical engagements 

with Agamben, Badiou, Zizek and others, USA, Cascade books, 2010. 

 

Heidegger, M., Aristote, Métaphysique Theta 1-3. De l’essence et de la réalité de la force, 

Trad. B. Stevens e P. Vandevelde, Gallimard, 1991. 

 

_____, Caminhos da Floresta, Trad. Irene Borges-Duarte, Filipa Pedroso, Alexandre 

Franco de Sá, Hélder Lourenço, Bernhard Silva, Vítor Moura, João Constâncio, Lisboa, 

FCG, 2012. 

 

_____, Qu’appelle-t-on penser, Trad. A. Becker e G. Granel, Paris, PUF, 1988 (5). 

 



363 

 

Hervás, Galindo Alfonso, «La Gloria y el concepto de lo político en Giorgio Agamben.», in 

Revista de Estudios Sociales, Nº 35, 2009, pp. 66-77. 

 

_____, «Política y mesianismo: Giorgio Agamben», Biblioteca Saavedra Fajardo de 

pensamiento político, 2. Madrid, Biblioteca Nueva, 2005. 

 

Hespanha, António, «A revolução neoliberal e a subversão do ‘modelo jurídico’: crise, 

direito e argumentação jurídica», in Jorge Bacelar Gouveia, Nuno Piçarra (Coord.) A crise e 

o direito, Coimbra, Almedina, 2013. 

 

Hilbert, Raul, Exécuteurs, victimes, témoins. La catastrophe juive 1933-1945, Trad. Marie-

France de Paloméra, Paris, Gallimard, 1994/ 2004. 

 

Hobbes, Thomas, Do Cidadão, Trad. Renato J. Ribeiro, São Paulo, Martins Fontes, 2002. 

 

_____, Leviatã, Trad. João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva, Lisboa, INCM, 

1995. 

 

_____, A dialogue between a philosopher and student of common law of England, Trad. M. 

Cristina G. Cupertino, Diálogo entre um filósofo e um jurista, Landy, 2004, (2). 

 

Hobsbawm, Eric, A questão do nacionalismo. Nações e nacionalismo desde 1780, Trad. 

Carlos Lains, Lisboa, Terramar, 1998/ 2004. 

 

Innerarity, Daniel, A sociedade invisível. Como observar e interpretar as transformações 

do mundo actual, Trad. Manuel Ruas, Lisboa, Teorema, 2009. 

 

_____, La démocratie sans l’état. Essai sur le gouvernement des sociétés complexes, Trad. 

Serge Champeau, Climats, 2002.  

 

_____, O novo espaço público, Trad. Manuel Ruas, Lisboa, teorema, 2010. 

 

Jameson, Fredric, Zizek, Slavoj, Estudios culturales. Reflexiones sobre multiculturalismo, 

Trad., Moira Trigoyen, Barcelona, Paidós, 1998. 

 

Jonas, Hans, Pour une éthique du future, Trad. Sabine Cornille, Philippe Ivernel, Paris, 

Payot & Rivages, 1998/ 2005. 

 

Jünger, Ernest, L’état universel suivi de La mobilisation totale, Trad. H. Plard e M. B. de 

Launay, Gallimard, 1990. 

 

Jünger, Ernest, O Trabalhador. Domínio e figura, Introd., trad. e notas, Alexandre Franco 

de Sá, Lisboa, Hugin, 2000. 

 

Monod, Jean-Claude, Penser l'ennemi, affronter l'exception : Réflexions critiques sur 

l'actualité de Carl Schmitt, La Découverte, 2006. 

 



364 

 

Kafka, Franz, «The Problem of Our Laws», in The Complete stories, Trad. N. N. Glatzer, 

Schocken Books, 1971. 

 

_____,Os Contos, 2º volume, Trad. Teresa Seruya, Lisboa, Assírio & Alvim, 2012. 

 

_____,Os Contos. 1º Volume, Trad. Manuel Resende, Lisboa, Assírio & Alvin, 2004. 

 

Kant, Immanuel, A paz perpétua e outros opúsculos, Trad. Artur Morão, Lisboa,Edições 70 

 

_____, Fundamentação da metafísica dos costumes, Trad. Paulo Quintela, Lisboa, Ed. 70, 

1986. 

 

Kishik, Agamben and the coming politics, California, Stanford University Press, 2012 

 

Kojève, Alexandre,  La notion de l’autorité, Paris, Gallimard, 2004. 

 

Koyré, Alexandre, Réflexions sur le mensonge, Allia, 2004. 

 

Laclau, Ernesto, Mouffe, Chantal, Hegemony and socialist Strategy. Towards a radical 

democratic politics, London, New York, Verso, 1985, 2001 (2).  

 

Lacoue-Labarthe, Philippe, «La fiction du politique», Heidegger, questions ouvertes, 

Collège International de Philosophie, Paris, Osiris, 1988. 

 

_____, Philippe, Nancy, Jean-Luc, Le mythe nazi, Paris, Éditions de l’Aube, 1991/ 2005 

 

Langbein, Hermann, Hommes et femmes à Auschwitz, Trad. Denise Meunier, Paris, Fayard, 

1975. 

 

Lazzarato, Maurizio, La fabrique de l’homme endetté. Essai sur la condition néolibérale, 

Paris, Éditions Amsterdam, 2011. 

 

Legendre, Pierre, La Fabrique de l’homme occidental, Mille et une Nuits, 2000. 

 

Lénine, V. I., Obras escolhidas, Tomo 3, Trad. port., Lisboa, Edições Avante, 1979 

 

_____, V. I., Obras escolhidas, Tomo 2, Trad. port., Lisboa, Edições Avante, 1978 

 

Levi, Primo, Auschwitz report, with Leonardo De Benedetti, London, New York, Verso, 

2006. 

 

_____, O dever de memória. Entrevista com Anna Bravo e Federico Cereja, Trad. Esther 

Mucznik, Lisboa, Cotovia, 2010. 

 

_____, Os que sucumbem e os que se salvam, Trad. José C. Barreiros, Lisboa, Teorema, 

2008. 

 



365 

 

_____, Se questo è un uomo, Torino, Einaudi, 1958/ 2005. 

 

Longerich, Peter, «Nous ne savions pas». Les allemands et la solution finale, 1933-1945, 

Trad. Raymond Clarinard, Paris, Éditions Héloïse D’Ormesson, 2006 

 

Marx, Karl, Obras Escolhidas, I, Trad. Port., Lisboa, Edições Avante, 1982 

 

Macdonough, Tom (Ed.), Guy Debord and the situationist international. Texts and 

documents, The M.I.T. Press, 2002. 

 

Mairet, Gérard, Le principe de souveraineté, Histoires et fondements du pouvoir moderne, 

Paris, Gallimard, 1997. 

 

Marramao, Giacomo, Potere e secolarizzazione. Le categorie del tempo, Torino, Bollati 

Boringhieri, 2005. 

 

Matthäus, Jürgen, Approching an Auschwitz survivor. Testimony and its transformations, 

Oxford Univ. Press, 2005. 

 

Mesnard, Philippe, Kahan, Claudine, Giorgio Agamben à l’épreuve d’Auschwitz, Paris, 

Kimé, 2001. 

 

Mills, Catherine, The philosophy of Agamben, Stockfield, Acumen, 2008. 

 

Mouffe, Chantal, On the political, London, New York, 2005. 

 

_____, The democratic paradox, London, Verso, 2009. 

 

Müller Filip, Trois ans dans une chamber à gaz d’Auschwitz, Trad. P. Desolneux, Paris, 

Pigmalion, 2008. 

 

Murray, Alex, Giorgio Agamben, London, New York, Routledge, 2010. 

 

Nancy, Jean-Luc, L’impératif catégorique, Paris, Flammarion, 1983. 

 

_____, La communauté désoeuvré, Paris, Christian Bourgeois Éditeur, 1986/ 1990. 

 

Negri, Antonio, Fabrique de porcelane. Pour une nouvelle grammaire du politique, Trad. 

Judith Revel, Paris, Stock, 2006. 

 

Negri, Antonio, Michael Hardt, Empire, Harvard University Press, 2000. 

 

Negri, Antonio, Michael Hardt, Multitude. Guerre et démocratie à l’âge de l’empire, Trad. 

Nicoklas Guilhot, Paris, La Découverte, 2004. 

 

Nietzche, Friedrich, Humano, demasiado humano, Trad. Paulo Osório de Castro, Lisboa, 

Relógio D’Água, 1997. 



366 

 

 

Nozick, Robert, Anarquia, Estado, Utopia, Trad. Vitor Guerreiro, Edições 70, 2009. 

 

Pan, Rithy, L’élimination, Paris, Grasset, 2012. 

 

Pestaña, José Luis Moreno, Foucault, la gauche et la politique, Paris, Textuel, 2010. 

 

Pichot, André, La société pure. De Darwin à Hitler, Paris, Flammarion, 2000. 

 

Piketty, Thomas, L’économie des inégalités, Paris, La Découverte, 2004 (5).    

 

_____, Le capital au XXIe siècle, Paris, Seuil, 2013.  

 

Platão, Fèdre, Léon Robin, Paris, «Les Belles Lettres», 1983.  

 

Prodi, Paolo, Il sacramento del potere. Il giuramento político nella storia costituzionale 

dell’Occidente, Bologna, Il Mulino, 1992. 

 

Rancière,  Jacques,  Aux bords du politique, Paris, Gallimard, 1998/ 2007. 

 

_____, La haine de la démocratie, Paris, La fabrique, 2005. 

 

_____, La mésentente, politique et philosophie, Paris, Galilée, 1995/ 2007. 

 

Rawls, John, O direito dos povos, Trad. Luís Carlos Borges, São Paulo, Martins Fontes, 

2001. 

 

Revel, Judith, «De la vie en milieu précaire (ou: comment en finir avec la vie nue)», Paris, 

Multitudes, Dezembro 27, Hiver 2007. 

 

Ribeiro Sanches, Manuela, «Performance, performatividade e identidade» in Marte Nº 3, 

De que falamos quando falamos de performance, Associação de Estudantes da Faculdade 

de Belas-Artes de Lisboa, Universidade de Lisboa, 2008.  

 

Rodotà, Stefano, La vita e le regole. Tra diritto e non diritto, Milano, Feltrinelli, 2006. 

 

Rosanvallon, Pierre, La contre-démocratie, Paris, Seuil, 2006. 

 

Rousset, David, L’univers concentrationnaire, Paris, Hachette Littératures, 2008. 

 

Rousso, Henry (Ed.), Stalinism and nazism. History and memory compared, Trad. Lucy B. 

Golsan, Thomas c. Hilde, P. S. Rogers, University of Nebraska Press, 2004.  

 

Samuel, Jean,  Dreyfus, Jean-Marc, Il m’appelait pikolo: un compagnon de Primo Levi 

raconte, Paris,  Éd. Robert Laffont, 2007. 

 



367 

 

Schank, K, Schooyans, M., Euthanasie: Le dossier Binding & Hoche, Paris, Le Sarment, 

2002. 

Schmitt, Carl, La dictature, Trad. Mira Köller, Dominique Seglard, Paris, Seuil, 2000.  

 

_____, La guerre civil mondiale. Essais (1943-1978), trad. Céline Jouin, France, Ère, 2007. 

 

_____, O conceito do políticco, Trad., introdução e notas de Alexandre Franco de Sá, 

Lisboa, Ed. 70, 2015. 

 

_____, The nomos of the earth in the international law of the jus publicum europaeum, 

Trad. G.L. Ulmen, New York, Telos Press Publishing, 2006. 

 

_____, Théologie politique, Trad. Jean-Louis Schlegel, NRF, Paris, Gallimard, 1988/ 2006. 

 

Segre, Ivan, Qu’appelle-t-on penser Auschwitz?, Paris, Lignes, 2009. 

 

Sennett, Richard, A cultura do novo capitalismo, Trad. Carlos Oliveira, Lisboa, Relógio 

D’Água, 2007.  

 

Sereny, Gitta, No mundo das trevas. O inferno de Treblinka e o seu carrasco, Trad. Artur 

Lopes Cardoso, Lisboa, Âncora, 2000. 

 

Short, Jonathan, Life undivided: On Agamben’s use of Heidegger and Benjamin, LAP, 

Lambert Academic Publishing, 2012. 

 

Sloterdijk, Peter, Colère et temps, Trad. Olivier Mannoni, Paris, Libella, Maren Sell, 2006. 

 

_____, Palácio de cristal. Para uma teoria filosófica da globalização, Trad. Manuel 

Resende, Lisboa, Relógio D’Água, 2008. 

 

_____, Se a Europa acordar. Reflexões sobre o programa de uma potência mundial no 

termo da sua ausência política, Trad. Manuel Resende, Lisboa, Relógio D’Água, 2008. 

 

_____, Repenser l’impôt, Paris, Libella, 2012. 

 

_____, Morte aparente no pensamento. Da filosofia e da ciência como prática, Trad. 

Carlos Leite, Lisboa, Relógio D’Água, 2014.   

 

Snoek, Anke, Agamben’s joyful Kafka: finding freedom beyond subordination, New York, 

London, Bloomsbury Academic, 2012. 

 

Sofsky, Wolfgang, The order of terror. The concentration camp, Trad. William Templer, 

Princeton Univ. Press, 1997. 

 

Soromenho Marques, Viriato, Direitos humanos e revolução, Lisboa, Colibri, 1991.  

 



368 

 

Stiegler, Bernard, Constituer L’Europe. 1. Dans un monde sans vergogne, Paris, Galilée, 

2005. 

 

Strauss, Leo, Nihilisme et politique, Paris, Éditions Payot & Rivage, 2001 /2004. 

 

Stoichita, Victor, O efeito pigmalião. Para uma antropologia histórica dos simulacros, 

Trad. Renata Correio Botelho, Rui Pires Cabral, Lisboa, KKYM, Instituto de História da 

Arte, FCSH, Universidade Nova de Lisboa, 2011.   

 

Svirsky, Marcelo, Bignall, Simone (Edit.), Agamben and colonialism, Edinburgh 

University Press, 2012. 

 

Thomas, Yan, «Vitae necisque potestas. Le père, la cite, la mort.», in Du châtiment dans la 

cite. Supplices corporels et peine de mort dans le monde antique. Table ronde de Rome (9-

11 novembre 1982) Rome: École Française de Rome, 1984, pp. 499-548. (Publications de 

l’École française de Rome, 79).  

 

_____, «Le sujet de droit, la personne et la nature. Sur la critique contemporaine du sujet de 

droit.», in Le Débat, Gallimard, 1998/3 – nº 100, pp. 85-107.  

 

Thomson, Ian, Primo Levi, A life, New York, Metropolitan Books, 2002. 

 

Timothy Campbell, Improper life: technology and biopolitics from Heidegger to Agamben, 

University Minnesota Press, 2011. 

 

Traverso, Enzo, The origins of nazi violence, trad. Janet Lloyd, The New Press, 2003. 

 

Unger, Roberto Mangabeira, False Necessity. Anti-necessitarian social theory in the 

Service of Radical Democracy, Cambridge Univ. Press, 1987, London & New York, Verso, 

2001. 

 

Venezia, Shlomo, Prasquier, Béatrice, Sonderkommando. O depoimento único de um judeu 

forçado a trabalhar nas câmaras de gás, Trad. Verónica Fitas, A Esfera dos Livros, 2008. 

 

Victor Correia (org.), A dicotomia política esquerda-direita. A problemática da sua 

validade e atualidade, Lisboa, Fonte da Palavra, 2012. 

 

Villacañas, José Luís, «teología económica: Análisis crítico de una categoria», Academia 

Edu, versão italiana, Filosofia Politica, 4, Il Molino, bologna, 2013, p. 409-430. 

 

Virno, Paolo, Gramática de la multitude. Para una análisis de las formas de vida 

contemporâneas, trad. A. Gomez, Juan D. Estop, M. Santucho, Traficantes de Sueños, 

2003. 

 

Wall, Thomas Carl, Radical passivity. Levinas, Blanchot, and Agamben, State University of 

New York Press, 1999. 

 



369 

 

Watkin, William, The literary Agamben. Adventures in logopoiesis, New York, Continuum, 

2010. 

 

Weil, Simone, Écrits de Londres et dernières lettres, Paris, Gallimard, 1957. 

 

Wiegele, Thomas, «A theoretical foundation of biopolitics.», in Biopolitics. Searche a more 

human political science. Boulder Colorado Westview Press, 1975. 

 

Zarka, Yves Charles, avec la collaboration de Cynthia Fleury, Difficile tolérance, Paris, 

PUF, 2004. 

 

Zartaloudis, Thanos, Giorgio Agamben, Power, law and the uses of criticism, New York, 

Routledge, 2010. 

 

Zathureczky, Kornel, The messianic disruption of Trinitarian theology, U.K., Lexington 

books, 2009. 

 

Zizek, Slavoj, Santner, Eric, Reinhard, Kenneth, Three inquiries in political theology, The 

University of Chicago Press, 2005. 

 

Zizek, Slavoj, (ed.), Revolution at the Gates. A Selection of Writings from February to 

October 1917, V. I. Lenin, London, New York, Verso, 2002. 

 

_____, First as tragedy, then as farce, London, New York, Verso, 2009. 

 

_____, Fragile absolu ou pourquoi l’héritage chrétien vaut-il d’être défendu?, Trad. F. 

Théron, Paris, Flammarion, 2008/ 2010. 

 

_____, La parallaxe, Paris, Fayard, 2008. 

 

_____, La seconde mort de l’opéra, Trad. Geneviève Brzustowski, Paris, Circé, 2006. 

 

_____, Le spectre rode toujours.  Actualité du Manifeste du Parti Communiste, Trad. 

Laurent Jeanpierre, Paris, Nautilus, 2002. 

 

_____, Living in the end times, London, New York, Verso, 2010. 

 

_____, Organes sans corps. Deleuze et consequences, Trad. Christophe Jaquet, Paris, 

Éditions Amsterdam, 2008. 

 

_____, Que veut l’Europe? Réflexions sur une nécessaire réappropriation, Paris, 

Flammarion, 2007. 

 

_____, Violência, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Relógio D’Água, 2009. 

 

_____, Viver no fim dos tempos, Trad. Miguel Serras Pereira, Lisboa, Relógio D’Água, 

2011. 



370 

 

 

_____, Vous avez dit totalitarisme? Cinq interventions sur les (més)usages d’une notion, 

Trad. D. Moreau e J. Vidal, Paris, Éditions Amsterdam, 2007. 

_____, Et pourtant elle se tourne… Trad. Valentin Husson, Sarah Kaufmann, Mehmet 

Mansur, Paris, Nessy, 2012.  

 

_____, Event. Philosophy in transit, London, Penguin Books, 2014.   


